

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

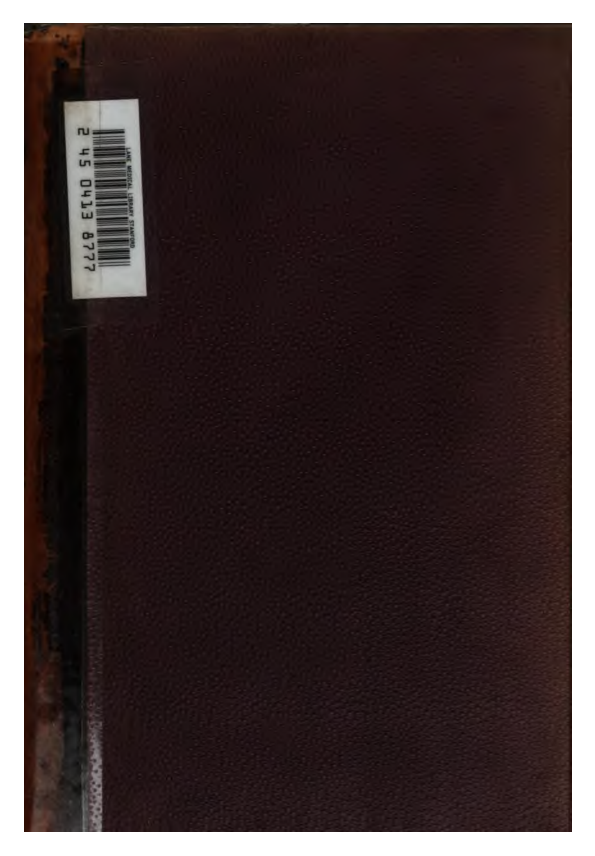
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

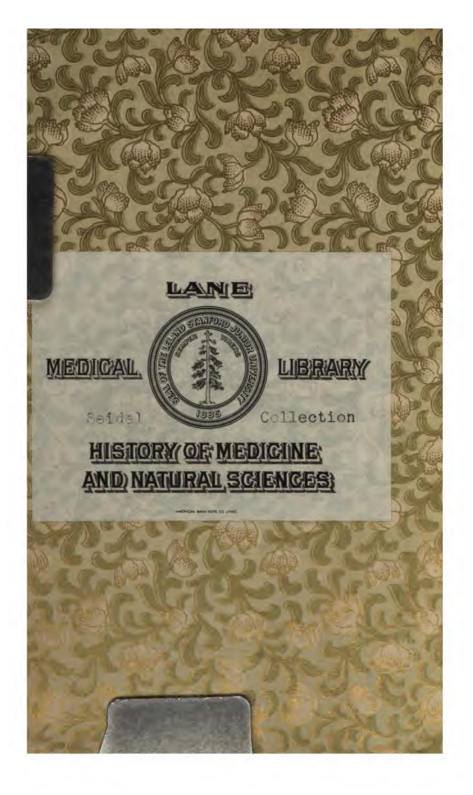
We also ask that you:

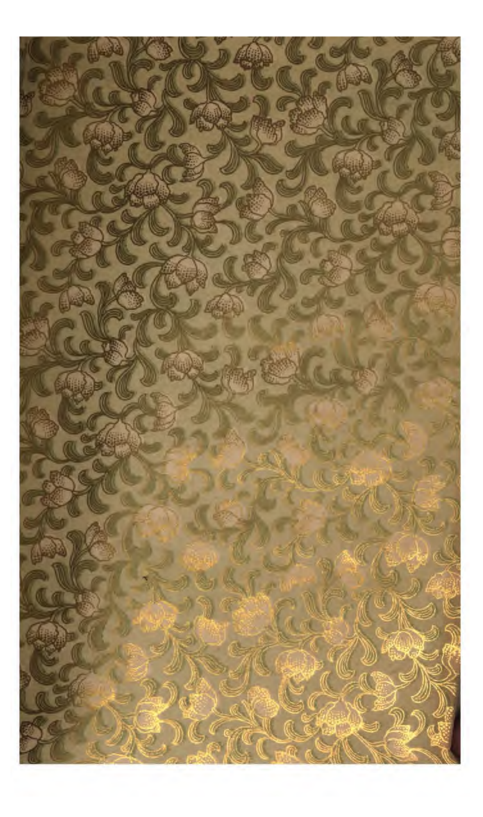
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









### Abhandlungen

für die

Kunde des Morgenlandes.

•

٠

•

.

•

## Abhandlungen

für die

# Kunde des Morgenlandes

herausgegeben von der

## Deutschen Morgenländischen Gesellschaft

unter der verantwortlichen Redaction

des Prof. Dr. Hermann Brockhaus.

Dritter Band.

~05 WD-80

Leipzig 1864
in Commission bei F. A. Brockhaus.





•

-

#### Inhait.

- N". 1. Sse-schu, Schu-king, Schi-king in Mandschuischer Uebersetzung. Text. Herausgegeben von H. C. von der Gabelentz.
  - .. 2. Sse-schu, Schu-king, Schi-king in Mandschuischer Uebersetzung. Wörterbuch. Herausgegeben von H. C. von der Gabelentz.
  - " 3. Die Post- und Reiserouten des Orients. Mit 16 Karten nach einheimischen Quellen von A. Sprenger. Erstes Heft.
  - " 4. Indische Hausregeln. Sanskrit und Deutsch herausgegeben von Adolf Friedrich Stenzler. Erstes Heft. Text.

| , |   |   |  |
|---|---|---|--|
|   |   | · |  |
|   |   |   |  |
|   |   | · |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   | • |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |

# ॥ गृह्यसूचा गि॥

Indische Hausregeln.

### Abhandlungen

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

III. Band.

*M*: 4.

# ॥ गृह्यसूचा शि॥

# Indische Hausregeln.

Sanskrit und Deutsch

herausgegeben

von

Adolf Friedrich Stenzler.

I. Âçvalâyana.

Erstes Heft.

Text.

Leipzig 1864

in Commission bei F. A. Brockhaus.

45

1886 IN SECURITION OF THE PERSON TO THE PERSON

कारम वसपूर्वति वहस्यास वहस्य प्रतिकार कार्या

The supplied of the control page of the place of

की देवंकी वस्ती का आहेवा परिवर्णक विश्वमान ।। एकास्पाद देवांग्यो इस संवर्णकामातिकी शाहन

THE WILL STATE OF THE PARTY AND ADDRESS OF THE PARTY. उक्तानि वैतानिकानि गृह्याणि वस्थामः ।१। चयः पाकयज्ञा हुता अयी हूयमाना अनयी प्रहुता बाह्यण-भोजने ब्रह्मणि हुताः । श ऋषापृच उदाहरंति । यः समिधा य आहुती यो वेदेनेति ।३। समिधमेवापि श्रह-धान आद्धन्मन्येत यज इद्मिति नमस्तसी। य आहुत्या यो वेदेनेति विद्ययेवापस्ति प्रीतिः। तदेतत्पश्यनृषि-ह्वाच। अगोह्धाय गविषे द्युक्षाय दस्म्यं वचः। घृता-त्स्वादीयो मधुनश्च वीचतेति। वच एव म इदं घृताच मधुनश्च स्वादीयो ऽस्ति प्रीतिः स्वादीयो ऽस्तित्येव तदाह। आ ते अय ऋचा हविहेदा तष्टं भरामिस। ते ते भवंतूष्ठाण ऋषभासी वशा उतेति। एत एव म उद्यागम्ब मुषभाम्ब वशाम्ब भवंति य इमं स्वाध्या-यमधीयत इति। यो नमसा स्वध्वर इति नमस्कारेण वै खल्वपि न वे देवा नमस्कारमित यज्ञो वे नम इति 

अय सायं प्रातः सिडस्य हिवषस्य जुहुयात् ।१। अयिहोत्रदेवताभ्यः सोमाय वनस्पतये ऽयीषोमाभ्या-

यो बावापृथिवीभ्यां धन्वंतरय इंद्राय विश्वे-भो बस्रो । स स्वाहेत्यथ वलिहरणम् ।३। व देवताच्यो इस स्रोषधिवनस्पतिभ्यो गृहाय भ्यो बासुदेवताभ्यः । ४। इंद्रायेंद्रपुरुषेभ्यो सपुरुषेभ्यो वरुणाय वरुणपुरुषेभ्यः सोमाय क्य इति प्रतिदिशम् । ।। ब्रह्मणे ब्रह्मपुरुषेभ्य वे । इविश्वेभ्यो देवेभ्यः सर्वेभ्यो भूतेभ्यो दि-य इति दिवा। ।। नक्तंचारिभ्य इति नक्तम् व्य इत्युत्तरतः । १। स्वधा पितृभ्य इति प्रा-ती शेषं दक्षिणा निनयेत् ।१०। ॥२॥ खलु यन क च होषंत्स्यादिषुमानावरं सर्वतः पलिपोक्षिख्य षट् लेखा उदगायतां पश्चा-नानांतयोस्तिसी मध्ये तद्भ्युस्यापिं प्रति-।धाय परिसमुद्ध परिस्तीय पुरस्ताइधि, णतः त इत्युदक्संस्यं तूर्णीं पर्युक्ष्णम् ।१। पवि-ज्यस्थोत्पवनम् । श अप्रच्छिचायावनंतर्गर्भी बौ कुशौ नानांतयोर्गृहीलांगुष्ठोपकनिष्ठिका-साध्यां पाणिभ्यां सवितुष्ट्वा प्रसव उत्पुनाम्य-श्विचेश वसोः सूर्यस्य रश्मिभिरिति प्रागु-सकुसंबेश डिस्तूष्णीम् ।३। कृताकृतमाज्य-रिक्रासम् । ४। तथाज्यभागी पाकयञ्चेषु । ५। भवारियज्ञणूलगववर्जम् । ६। अमुषी स्वाहेति अधिरिंद्रः प्रजापतिर्विश्वे देवा ब्रह्मेत्यना-क्षिशिधमाज्यस्वष्टकृतः स्युस्तुल्यकालाः।९।

तदेषाभियज्ञगाया गीयते। पाकयज्ञांत्समासाद्येकाज्या-नेकविद्याः। एकस्विष्टकृतः कुर्याचानापि सति देवत इति ।१०। ॥३॥

उदगयन आपूर्यमाणपक्षे कल्याणे नक्षत्रे चील-कर्मापनयनगोदानविवाहाः ।१। सार्वकालमेके विवा-हम् ।१। तेषां पुरस्ताचनस आज्याहुतीर्जुहुयात् ।३। अय आयूंषि पवस इति तिसृभिः प्रजापते न लदे-तान्यन्य इति च ।४। व्याहितिभिवा ।५। समुचयमेके ।६। नैके कांचन ।७। तमर्थमा भवसि यक्तनीनामिति विवाहे चतुर्थीम् ।६। ॥४॥

कुलमये परीक्षेत ये मानृतः पिनृतश्वेति यथोक्तं पुरस्तात् ।१। बुडिमते कत्यां प्रयक्तेत् ।१। बुडिम्प्रण्यक्तेत ।३। दुविज्ञेयानि लक्षणान्यष्टी पिंडान्कृत ऋतमये प्रथमं जज्ञ ऋते सत्यं प्रतिष्ठितम् । यदियं कुमार्यभिजाता तदियमिह प्रतिपद्यताम् । यस्तत्यं तहृश्यतामिति पिंडानभिमंत्र्य कुमारीं बूयादेषामेकं गृहाणेति ।४। क्षेत्राचेदुभयतः-सस्याहृह्णीयाद्ववत्यस्याः प्रजा भविष्यतीति विद्यान्त्रोषात्रस्वविद्यस्तिनो ह्-दास्पर्वसंपन्नादेवनात्मित्तवी चतुष्प्रथाद्विप्रवाजिनीरि-णाद्यन्या शमशानात्पतिभी ।॥॥॥

अलंकृत्य कन्यामुदकपूर्वी दद्यादेष ब्राह्मी विवा-हस्तस्यां जातो हादशावरान्हादश परान्पुनात्युभयतः।१। स्मृत्विजे वितते कर्मणि दद्यादलंकृत्य स दैवी दशा- वरान्दश परान्पुनात्युभयतः ।१। सह धर्म चरत इति प्राजापत्यो ऽष्टावरानष्ट परान्पुनात्युभयतः ।३। गोमि-युनं दस्त्रोपयक्केत स आर्षः सप्तावरांत्सप्त परान्पुना-त्युभयतः ।४। मिषः समयं कृत्वोपयक्केत स गांधर्वः ।५। धनेनोपतोषोपयक्केत स आसुरः ।६। सुप्तानां प्रमत्तानां वापहरेत्स पैशाचः ।७। हत्वा भिस्ना च शीर्षाणि रुद्तीं रुद्ध्यो हरेत्स राष्ट्रसः ।=। ॥६॥

अय सलूबावचा जनपदधमा यामधमीख ता-न्विवाहे प्रतीयात् ।१। यतु समानं तद्वस्थामः ।१। पश्चादमेहषदमश्मानं प्रतिष्ठायोत्तरपुरस्तादुदकुंभं सम-न्वारबायां हुता तिष्ठग्रत्यङ्मुखः प्राङ्मुख्या आसी-नाया गृभ्णामि ते सीभगलाय हस्तमित्यंगुष्ठमेव गृह्ती-याद्यदि कामयीत पुमांस एव मे पुचा जायेरिचिति ।३। ऋंगुलीरेव स्त्रीकामः ।४। रोमांते हस्तं सांगुष्टमु-भयकामः । ।। प्रदक्षिणमियमुद्कुंभं च चिः परिणयं जपत्यमो ऽहमस्मि सा तं सा तमस्यमो ऽहम्। द्यी-रहं पृथिवी लं सामाहमृक्कम्। तावेहि विवहावहै प्रजा प्रजनयावहै । संप्रियी रोचिष्णू सुमनस्यमानी जीवेव शरदः शतमिति ।६। परिखीय परिखीयाश्मा-नमारोहयतीममश्मानमारोहाश्मेव लं स्थिरा भव। सहस्व पृतनायतो ऽभितिष्ठ पृतन्यत इति । ७। वध्वं-जला उपस्तीर्थ भाता भातृस्थानी वा दिलीजानाव-पति। । चिजामदग्न्यानाम्। १। प्रत्यभिघार्य हिवः। १०। श्चवत्तंच ।११। एषो ऽवदानधर्मः ।११। श्चर्यमणं नु देवं

कन्या अग्रिमयक्षत । स इसां देवो अर्थमा प्रेतो मुंचातु नामुतः स्वाहा ॥ वरुणं नु देवं कन्या ऋपि-मयक्षत । स इमां देवी वरुणः प्रेती मुंचातु नामुतः स्वाहा ॥ पूषरां नु देवं कन्या अग्रिमयक्षत । स इमां देवः पूषा प्रेतो मुंचातु नामुतः स्वाहेत्यविच्छिंदत्यं-जलिं सुचेव जुहुयात् ।१३। अपरिशीय शूर्पपुरेना-भ्यातमं तूर्णीं चतुर्थम् । १४। श्रीयोप हैके लाजान्परि-ण्यंति तथोत्रमे आहुती न संनिपततः ।१४। अथास्य शिखे विमुंचित यदि कृते भवत ऊणीस्तुके केशपक्ष-योर्वेड भवतः । १६। प्रता मुंचामि वरुणस्य पाशा-दिति । १७। उत्तरामुत्तरया । १८। अधैनामपराजितायां दिशि सप्त पदान्यभ्युत्कामयतीष एकपद्धर्जे डिपदी रायस्योषाय विपदी मायोभव्याय चतुष्पदी प्रजाभ्यः पंचपद्यृतुभ्यः षट्रपदी सला सप्तपदी भव सा माम-नुवता भव। पुत्रान्विंदावहै बहूंस्ते संतु जरदृष्टय इति 1901 उभयोः संनिधाय शिरसी उद्कुंभेनावसिच्य 1२०1 बाह्मस्याश्व वृह्याया जीवपत्या जीवप्रजाया अगार एतां राचीं वसेत् ।२१। ध्रुवमरंधतीं सप्त ऋषी-निति हष्ट्वा वाचं विमृजेत जीवपत्नी प्रजां विंदे-येति । २२। ॥ १॥

प्रयाण उपपद्यमाने पूषा लेतो नयतु हस्तगृह्ये-ति यानमारोहयेत् ।१। अश्मन्वती रीयते संस्मध्य-मित्यर्धर्चेन नावमारोहयेत् ।१। उत्तरेणोत्क्रमयेत् ।३। जीवं हदंतीति हदत्याम् ।४। विवाहाग्रिमयतो ऽजसं नयंति । १। कल्याणेषु देशवृक्षचतुष्यथेषु मा विदन्यरिपंथिन इति जपेत् । ६। वासे वासे सुमंगलीरियं
वधूरितीक्षकानीक्षेत । ७। इह प्रियं प्रजया ते समृध्यतामिति गृहं प्रवेशयेत् । ६। विवाहाप्रिमुपसमाधाय
पश्चादस्यानदुहं चमास्तीर्य प्राग्यीवमुत्तरलोम तस्मिनुपविष्टायां समन्वारव्यायामा नः प्रजां जनयतु प्रजापतिरिति चतमृभिः प्रत्यृचं हुत्वा समंजंतु विश्वे देवा
इति दक्षः प्राश्य प्रतिप्रयक्छेदाज्यशेषेण वानिक्त हदये । ६। ऋत कर्ष्यमक्षारालवणाशिनौ बह्मचारिणावलंकुर्वाणावधःशायिनौ स्यातां निराचं डादशराचम् । १०। संवत्सरं वैक ऋषिजायत इति । १०। चरितव्रतः सूर्याविदे वध्वस्तं दद्यात् । १२। ऋतं ब्राह्मणेभ्यः । १३। ऋष स्वस्त्ययनं वाचयीत । १४। ॥ ६॥

पाणियहणादि गृद्धं परिचरेत्स्वयं पत्न्यपि वा पुत्रः कुमार्यतेवासी वा ११। नित्यानुगृहीतः स्यात् १२। यदि तूपशाम्येत्पत्न्युपवसेदित्येके १३। तस्यापिहीत्रेण प्रादु-ष्करणहोमकाली व्याख्याती १४। हीम्यं च मांसव-र्जम् १५। कामं तु वीहियवतिलैः १६। अपये स्वाहेति सायं जुहुयात्मूर्याय स्वाहेति प्रातस्तूष्णीं वितीये उभ-यत्र १७। ॥९॥

अय पार्वेण स्थालीपाकः ।१। तस्य दर्शपूर्णमा-साभ्यामुपवासः ।२। इध्माविहेषोश्च संनहनम् ।३। दे-वताश्चोपांश्रुयाजेंद्रमहेंद्रवर्जम् ।४। काम्या इतराः ।५। तस्य तस्य देवताय चतुरश्चतुरो मुष्टीन्निर्वपति पविचे

अंतर्धायामुष्मे ता जुष्टं निर्वपामीति। ६। अथैनान्रो-श्वति यथानिरुप्रममुषी ता जुष्टं प्रोक्षामीति। । अव-हतांस्त्रः फलीकृताचाना श्रपयेत्। । समोप वा। ९। यदि नाना श्रपयेडिभज्य तंडुलानभिमृशेदिदममुप्पा इदममुष्मा इति । १०। यद्यु वे समोप व्युडारं जुहु-यात् । १९। शृतानि हवीं यभिघार्योदगुह्वास्य बर्हिया-साद्यध्ममभिघायायं त इध्म आत्मा जातवेदस्तेनेध्यस्व वर्धस्व चेड वर्धय चास्मात्रजया पशुभिर्वसवर्चसेना-बाद्येन समेधय स्वाहेति । १२। तूष्णीमाघारावाघाया-ज्यभागी जुहुयाद्ग्रये स्वाहा सोमाय स्वाहेति । १३। उत्तरमाग्रेयं दक्षिणं सीम्यम् । १४। विज्ञायते चक्षुषी वा एते यज्ञस्य यदाज्यभागी । १५। तस्मात्पुरुषस्य प्र-त्यङ्मुखस्यासीनस्य दक्षिणमस्युत्तरं भवत्युत्तरं दक्षि-णम् । १६। मध्ये हवीं षि प्रत्यक्तरं वा प्राक्संस्थान्युद-क्संस्थानि वा १९०। उत्तरपुरस्तात्सीविष्टकृतम् १९८। मध्यात्पूर्वीधीच हिवधी ऽवद्यति । १९। मध्यात्पूर्वीधी-त्पश्चार्धादिति पंचावित्तनाम् ।२०। उत्तराधात्मीविष्ट-कृतम् । २१। नाच हवीं षि प्रत्यभिघारयति । २२। यदस्य कर्मणो ऽत्यरीरिचं यद्वा न्यूनिमहाकरम्। अपिष्टिन्स्व-ष्टकृडिडांत्सर्वे स्विष्टं सुहुतं करोतु मे। अपये स्विष्टकृते मुहुतहुते सर्वप्रायश्चित्राहुतीनां कामानां समर्धियने सवीचः कामांत्समध्य स्वाहेति ।२३। बर्हिषि पूर्णपाचं निनयेत् ।२४। एषो ऽवभृषः ।२४। पाकयज्ञानामेत-त्रंचम् । २६। हविरुच्छिष्टं दक्षिणा । २०। ॥ १०॥

ञ्चाय पणुकल्पः ।१। उत्तरतो ऽग्रेः शामिनस्या-यतनं कृत्वा पायिक्वा पशुमाश्राष्य पुरस्तात्रत्यङ्मुख-मवस्थापापिं दूतमिति डाभ्यां हुना सपलाशयार्द्रशा-सया पचादुपस्पृशेदमुकी ता जुष्टमुपाकरोमीति । १। वीहियवमतीभिरिकः पुरस्तात्मोखत्यमुष्मे ता जुष्टं प्रो-श्वामीति ।३। तासां पाययिता दक्षिणमनु बाहुं शेषं निनयेत् । । श्रावृतैव पर्यपि कृत्वोदंचं नयंति । ।। तस्य पुरस्तादुल्मुकं हरंति ।६। शामिन एष भवति ।७। वपाश्चपणीभ्यां कर्ता पशुमन्वारभते । । कर्तारं यज-मानः । १। पश्चान्द्वामिनस्य प्राक्तिश्ररसं प्रत्यिकश्ररसं वोदकपादं संज्ञ्य पुरा नाभेस्तृणमंत्रधाय वपामुत्लिख वपामवदाय वपाष्प्रपणीभ्यां परिगृह्याद्भिरमिषिच्य शामिने प्रतापायेशैनमियं द्वता दिख्णत आसीनः श्रपित्वा परीत्य जुहुयात् । १०। एतस्मिनेवामी स्था-लीपाकं श्रपयंति ।११। एकादश पशोरवदानानि सर्वा-गेभ्यो ऽवदाय शामिचे श्रपयिता हृदयं शूले प्रताप स्थालीपाकस्थायतो जुहुयात् । १२। ऋवदानैवा सह 19३। एकेकस्यावदानस्य हिर्हिरवद्यति । १४। स्नावृतेव द्भदयभूलेन चरंति ।१५। ॥१९॥

चैत्ययक्षे प्राक्तिस्वष्टकृतभैत्याय बलिं हरेत् ।१। यद्यु वै विदेशस्यं पलाशदूतेन ।२। यत्र वेत्य वनस्पत इत्येतय ची ही पिंडी कृत्वा वीवधे ऽभ्याधाय दूताय प्रयक्केदिमं तसी बलिं हरेति चैनं ब्रूयात् ।३। अयं तुभ्यमिति यो दूताय ।४। प्रतिभयं चेदंतरा शस्त्रमपि

किंचित् । । नाव्या चेन्नद्यंतरा अवरूपमिप किंचिदनेन तरितव्यमिति । ६। धन्वंतरियञ्जे ब्रह्माणमियं चांतरा पुरोहितायाये बलिं हरेत् । ७। ॥ १२॥

उपनिषदि गर्भलंभनं पुंसवनमनवलोभनं च ।१।
यदि नाधीयातृतीये गर्भमासे तिष्येणोपोषितायाः
सरूपवत्साया गोर्दधिन ही ही तु माषी यवं च
दिधप्रमृतेन प्राश्येत् ।१। किं पिवसि किं पिवसीति
पृष्ट्वा पुंसवनं पुंसवनिमिति चिः प्रतिजानीयात् ।३।
एवं चीत्रमृतान् ।४। अधास्य मंडलागारख्यायायां ददिश्यस्यां नासिकायामजीतामोषधीं नस्तः करोति ।१।
प्रजावज्जीवपुचाभ्यां हैके ।६। प्राजापत्यस्य स्थालीपाकस्य हुत्वा इदयदेशमस्या आलभेत यत्ते सुसीमे इदये
हितमंतः प्रजापती । मन्ये ऽहं मां तिव्वांसं माहं
पौचमधं नियामिति ।६। ॥१३॥

चतुर्थ गर्भमासे सीमंतीन्वयनम् । १। आपूर्यमाण-पक्षे यदा पुंसा नक्षत्रेण चंद्रमा युक्तः स्थात् । १। अथाग्मिषपसमाधाय पश्चादस्थानदुहं चर्मास्तीर्य प्रा-ग्यीवमुक्तरलोम तिसन्नुपविष्टायां समन्वारब्धायां धा-ता ददातु दाशुष इति डाभ्यां राकामहमिति डाभ्यां नेजमेष प्रजापते न लदेतान्यन्य इति च । ३। अथास्य युग्मेन शलादुग्लप्सेन त्रेण्या च शलस्या विभिश्व कुश्रपिंजूलेरूव्यं सीमंतं व्यूहित मूर्भुवः स्वरोमिति विः । ४। चतुर्वा । ५। वीणागाथिनौ संशास्ति सोमं राजानं संगायेतामिति । ६। सोमो नो राजावतु मानुषीः प्रजा निविष्टचकासाविति यां नदीमुपविसता भवंति ।७। ब्राह्मस्यश्व वृद्धा जीवपत्यो जीवप्रजा यद्यदुपदिशेयु-स्तत्रत्तुर्युः ।८। ऋषभो दक्षिसा ।९। ॥१४॥

कुमारं जातं पुरान्येरालंभात्मिर्मधुनी हिरएयनि-काषं हिरएयेन प्राश्येत्म ते ददामि मधुनी घृतस्य वेदं सविचा प्रसूतं मघीनाम्। आयुष्मान्युप्ती देवताभिः शतं जीव शरदो लोके अस्मिचिति। १। कर्णयोरूप-निधाय मेधाजननं जपित मेधां ते देवः सविता मेधां देवी सरस्वती। मेधां ते ऋश्विनौ देवावाधत्तां पुष्करस्रजाविति । श अंसाविभमृशत्यश्मा भव पर-शुर्भव हिरएयमस्तृतं भव। वेदो वै पुचनामासि स जीव शरदः शतमितींद्र श्रेष्ठानि द्विणानि धेहासे प्रयंधि मघवनृजीषिनिति च ।३। नाम चासी दद्य-र्घीषवदाद्यंतरंतस्थमभिनिष्टानांतं द्यक्षरम् । ४। चतुरक्षरं वा । ॥ द्यक्षं प्रतिष्ठाकामश्चतुरक्ष्रं ब्रह्मवर्चसकामः । धा युग्मानि त्वेव पुंसामयुजानि स्त्रीणाम् । ७। ऋभि-वादनीयं च समीक्षेत तन्मातापितरी विद्यातामोप-नयनात् ।=। प्रवासादेत्य पुत्रस्य शिरः परिगृह्य जप-त्यंगादंगात्संभवसि हृद्याद्धि जायसे। आतमा वै पुच-नामासि स जीव शरदः शतमिति मूर्धेनि चिरवद्याय । श ऋावृतेव कुमार्ये । १०। ॥ १५॥

षष्ठे मास्यचप्राशंनम् ।१। आजमबाद्यकामः ।१। तित्रिरं ब्रह्मवर्चसकामः ।३। घृतीदनं तेजस्कामः ।४। दिधमधुघृतमिश्रमन्नं प्राश्येदचपते ऽचस्य नो देद्य-

नमीवस्य शुष्मिणः। प्र प्रदातारं तारिष ऊर्ज नो धेहि डिपदे चतुष्पद इति । ।। आवृतैव कुमार्ये । ६। ॥ १६॥

तृतीये वर्षे चौलं यथाकुलधर्म वा 191 उत्तरती ऽमेर्वीहियवमाषितलानां पृथकपूर्णशरावाणि निद-धाति । । पश्चात्कारियथमाणी मातुरुपस्य आनुहुई गोमयं नवे शरावे शमीपर्णानि चोपनिहितानि भ-वंति ।३। मातुः पिता दक्षिणत एकविंशतिकुशिंजू-लान्यादाय । ४। ब्रह्मा वैतानि धारयेत् । ५। पश्चात्का-रियथमाणस्यावस्थाय शीतोष्णा ऋपः समानीयोष्णेन वाय उदकेनेहीति । ६। तासां गृहीता नवनीतं दध-ट्रपान्वा प्रदक्षिणं शिरिस्त्रिहंदत्यदितिः केशान्वपत्वाप उंदंतु वर्चस इति। । दक्षिणे केशपक्षे चीणि चीणि कुश्रपिंजूलान्यभ्यात्मायाणि निद्धात्योषधे चायस्वैन-मिति ।=। स्वधिते मैनं हिंसीरिति निष्पीद्य लीहेन क्षुरेण। १। प्रिक्तिनित्र येनावपत्सविता क्षुरेण सोमस्य राज्ञी वरुणस्य विद्वान् । तेन ब्रह्माणी वपतेदमस्या-युष्मां जरदृष्टिर्थेषासिद्ति । १०। प्रिड्ड प्रिड्ड प्रा-गयां छमीपर्णैः सह माचे प्रयच्छति तानानदुहे गोमये निद्धाति । ११। येन धाता बृहस्पतेरयेरिंद्रस्य चायुषे ऽवपत्। तेन त आयुषे वपामि मुख्योक्याय स्वस्तय इति वितीयम् । १२। येन भूयश्च राच्यां ज्योकच प-श्याति सूर्यम्। तेन त आयुषे वपामि सुष्टोक्याय स्वस्तय इति तृतीयम् । १३। सर्वीर्मवैश्वतुर्थम् । १४। एव- निविष्टचकासाविति यां नदीमुपव बासएयश्व वृद्धा जीवपत्यो जीवपः स्तत्रत्कुर्युः । मृषभो दक्षिणा । ९।

कुमारं जातं पुरान्यैरालंभात्मर्धिर्म काषं हिरएयेन प्राश्येत्र ते ददामि म् सविचा प्रसूतं मधोनाम् । आयुष्मान् शतं जीव शरदो लोके असिन्निति निधाय मेधाजननं जपति मेधां ते मेधां देवी सरस्वती। मेधां ते अश्विन पुष्करस्रजाविति । श अंसाविभमृशत्यश मुर्भव हिरएयमसृतं भव। वेदो वे पु जीव शरदः शतमितींद्र श्रेष्ठानि द्व प्रयंधि मधवनृजीिषिन्निति च ।३। नाम र्घीषवदाद्यंतरंतस्थमभिनिष्टानांतं द्यक्षरम् । इ। युग्मानि त्वेव पुंसामयुजानि स्तीय वादनीयं च समीक्षेत तन्मातापितरी नयनात् ।=। प्रवासादेत्य पुत्रस्य शि त्यंगादंगात्संभविस इदयाद्धि जायसे नामासि स जीव शरदः शतमिति । श ऋावृतीव कुमार्ये । १०। ॥ १५॥

षष्ठे मास्यचप्राशंनम् ।१। स्र तैतिरं ब्रह्मवर्चसकामः ।३। घृतौ दिधमधुघृतमिष्यमन्नं प्राश्येदचप मुत्तरतिस्तः १०४१ क्षुरतेजी निमृजेद्यत्क्षुरेण मर्चयता सुपेशसा वप्ता वपिस केशान् । मुंडि शिरो मास्या-युः प्रमोषीरिति १०६१ नापितं शिष्पान्धीतोष्णाभि-रिक्षरवर्षे कुवाणो ऽक्षरतन्कुशलीकुर्विति १०७। यथा-कुलधर्म केशवेशान्कारयेत् १०८१ भ्रावृतेव कुमार्ये १०८। ॥१०॥

एतेन गोदानम् ११। षोडशे वर्षे १२। केशशब्दे
तु शमश्रुशब्दान्कारयेत् १३। शमश्रूणीहोदित १४। मुंडि
शिरोमुखं मास्यायुः प्रमोषीरिति १५। केशशमश्रुलीमनखान्युदक्संस्थानि कुर्विति संप्रेष्यति १६। श्राष्टुत्य
वाग्यतः स्थिताहःशेषमाचार्यसकाशे वाचं विसृजेत
वरं ददामीति १०। गोमिषुनं दक्षिणा १८। संवत्सरमादिशेत् १९। ॥१८॥

श्रष्टमे वर्षे ब्राह्मणमुपनयेत् ।१। गर्भाष्टमे वा ।२। एकाद्ये स्वियम् ।३। द्वाद्ये वैश्यम् ।४। श्रा षोड-शाद्वाह्मणस्यानतीतः कालः ।५। श्रा द्वाविशात्स्विच्यस्य ।६। श्रा चतुर्विशाद्वेश्यस्य ।६। श्रा कर्ष्वे पित-तसाविचीका भवंति ।६। नैनानुपनयेकाध्यापयेक या-जयेकीभव्यंवहरेयुः ।६। श्रलंकृतं कुमारं कुशलीकृत-शिरसमहतेन वाससा संवीतमेणेयेन वाजिनेन बा-ह्मणं रीरवेण स्विच्यमाजेन वेश्यम् ।५०। यदि वासांसि वसीरवक्तानि वसीरक्ताषायं ब्राह्मणो मांजिष्टं स्व-वियो हारिद्रं वेश्यः ।५९। तेषां मेखला मींजी ब्रा-ह्मणस्य धनुज्या स्विच्यस्यावी वेश्यस्य ।५२। तेषां दंडाः

पालाशो ब्राह्मणस्यौदुंबरः स्वियस्य बैल्वो वैश्यस्य 19३1 ॥ १९॥

सर्वे वा सर्वेषाम् । श समन्वारखे हुत्वोत्तरतो ऽयेः प्राङ्मुख आचार्या ऽवतिष्ठते । श पुरस्तात्रत्यङ्मुख इतरः ।३। अपामंजली पूरियता तत्सवितुर्वृशीमह इति पूर्णेनास्य पूर्णमवद्यारयत्यासिच्य देवस्य ला स-वितुः प्रसवे ऽश्विनोबीहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्यां हस्तं गृह्णाम्यसाविति तस्य पाणिना पाणिं सांगुष्ठं गृ-ह्णीयात् । ॥ सविता ते हस्तमयभीदसाविति विती-यम् । । अप्रिराचार्यस्तवासाविति तृतीयम् । ६। आदि-त्यमी ख्येहेव सवितरेष ते ब्रह्मचारी तं गोपाय स मा मृतेत्याचार्यः । । अस्य ब्रह्मचार्यसि प्राणस्य ब्रह्मचा-र्यसि कस्ता कमुपनयते काय ता परिदरामीति।=। युवा सुवासाः परिवीत आगादित्यधेर्चेनेनं प्रदक्षि-गमावर्तयेत् । १। तस्याध्यंसी पागी कृता हृदयदेश-मालभेतोत्ररेण । १०। अग्निं परिसमुद्य ब्रह्मचारी तूर्णीं सिमधमाद्ध्यातूर्णीं वे प्राजापत्यं प्राजापत्यो ब्रस-चारी भवतीति विज्ञायते । ११। ॥२०॥

मंत्रेण हेके अपये समिधमाहार्ष बृहते जातवे-दसे। तया त्वमपे वर्धस्व समिधा ब्रह्मणा वयं स्वा-हेति। ११। समिधमाधायापिमुपस्पृश्य मुखं निमार्षि विस्तेजसा मा समनज्मीति। १। तेजसा ह्येवात्मानं समनक्तीति विज्ञायते। ३। मिय मेधां मिय प्रजां मय्यपिस्तेजो दधातु। मिय मेधां मिय प्रजां मयींद्र इंद्रियं द्धातु । सिय मेधां सिय प्रजां सिय सूर्यों भाजो द्धातु । यते अपे तेजस्तेनाहं तेजस्वी भूया-सम् । यते अपे वर्षस्तेनाहं वर्षस्वी भूयासम् । यते अपे हरस्तेनाहं हरस्वी भूयासिमत्युपस्थाय जान्वाच्यो-पसंगृद्ध ब्रूयाद्धीहि भो साविचीं भो अअनुब्रूहीति ।४। तस्य वाससा पाणिभ्यां च पाणी संगृद्ध सा-विचीमन्वाह पच्छो ऽर्धर्चशः सर्वाम् ।॥ यथाशिक्त वाचयीत ।६। हृद्यदेशे ऽस्योर्ध्वांगुलिं पाणिमुपद्धा-ति मम वते हृद्यं ते द्धामि मम चित्रमनु चित्तं ते अस्तु । मम वाचमेकवतो जुषस्व बृहस्पतिष्ट्वा नि-युनक्तु मद्यमिति ।७। ॥२९॥

मेखलामावध्य दंडं प्रदाय ब्रह्मचर्यमादिशेत्। १। ब्रह्मचार्यस्यपो ऽशान कर्म कुरु दिवा मा स्वाप्तीराचार्याधीनो वेदमधीष्ट्रित । १। ब्राद्म वर्षाणि वेदब्रह्मचर्य यहणांतं वा । ३। सायं प्रातर्भिक्षेत । ४। सायं
प्रातः समिधमादध्यात् । ५। अप्रत्याख्यायिनमये भिस्रोत । ६। अप्रत्याख्यायिनीं वा । ६। भवान्भिस्रां ददात्विति । ६। अनुप्रवचनीयिमिति वा । ६। तदाचार्याय
वेदयीत । ५०। तिष्ठेदहः शेषम् । ५०। अस्तमिते ब्रह्मीदनमनुप्रवचनीयं श्रपयित्वाचार्याय वेदयीत । ५२। आचार्यः समन्वाख्ये जुहुयात्सदसस्पतिमङ्गतमिति । ५३।
सावित्र्या वितीयम् । ५४। यद्यत्विं चात अर्ध्वमनूक्तं
स्यात् । ५५। ब्राह्मण्यस्तृतीयम् । ५६। सीविष्टकृतं चतुर्थम् । ५०। ब्राह्मणान्भोजयित्वा वेदसमाप्तिं वाच-

यीत ।१८। अत अर्धमस्।रालवणाशी बस्नचार्यधःशायी निराचं द्वादश्रराचं संवासरं वा ।१८। चरितवताय मेधाजननं करोति ।२०। अनिंदितायां दिश्येकमूलं पलाशं कुशस्तं वा पलाशापचारे प्रदक्षिणमुदकुंभेन चिः परिषिंचंतं वाचयित मुश्रवः मुश्रवा
असि यथा तं मुश्रवः मुश्रवा अस्येवं मां मुश्रवः
सीश्रवसं कुरु । यथा तं देवानां यद्धस्य निधिपो
ऽस्येवमहं मनुष्याणां वेदस्य निधिपो भूयासमिति
।२१। एतेन वापनादि परिदानांतं वतादेशनं व्याख्यातम् ।२२। इत्यनुपेतपूर्वस्य ।२३। अथोपेतपूर्वस्य ।२४।
कृताकृतं केशवपनम् ।२५। मेधाजननं च ।२६। अनिरक्तं परिदानम् ।२०। कालश्र ।२८। तस्मिवतुर्वृगीमह
इति साविचीम् ।२९। ॥२२॥

सृतिजो वृणीते उन्यूनानितिक्तांगान्ये मातृतः पितृतश्चेति यथोक्तं पुरस्तात् । १। यून सृतिजो वृणीत इत्येके । १। ब्रह्माणमेव प्रथमं वृणीते ऽथ होतारम-षाध्वर्युमथोज्ञातारम् । ३। सर्वान्वा ये ऽहीनैकाहैर्याज-यंति । ४। सदस्यं सप्तद्शं कौषीतिकनः समामनंति स कर्मणामुपद्रष्टा भवतीति । ५। तदुक्तमृग्भ्यां यमृ-त्विजो बहुधा कल्पयंत इति । ६। होतारमेव प्रथमं वृणीते । ६। अधिमें होता स मे होता होतारं त्वामुं वृण इति होतारम् । ६। चंद्रमा मे ब्रह्मा स मे ब्रह्मा ब्रह्माणं त्वामुं वृण इति ब्रह्माणम् । ६। आदित्यो मे ऽध्वर्युरित्यध्वर्युम् । १०। पर्जन्यो म उज्ञातेत्युज्ञातारम् । १९।

ञ्चापो मे हो बार्शसन्य इति हो बकान् । १२। रश्मयो मे चमसाध्वर्यव इति चमसाध्वर्यून् । १३। स्नाकाशो मे सदस्य इति सदस्यम् । १४। स वृतो जपेन्महन्मे ऽवीची भर्गी मे ऽवीची भगी मे ऽवीची यशी मे ऽवोचः स्त्रोमं मे ऽवोचः कुप्तिं मे ऽवोचो भुक्तिं मे ऽवीचस्तृप्तिं मे ऽवीचः सर्वे मे ऽवीच इति ।१५। जिपलायिष्टे होता स ते होता होताहं ते मानुष इति होता प्रतिजानीते । १६। चंद्रमास्ते बसा स ते ब्रह्मा ब्रह्मा १९०। एवमितरे यथादेशम् १९८। तन्माम-वतु तन्माविशतु तेन भुक्षिषीयेति च याजयिष्यन् ।१९। न्यस्तमार्निज्यमकार्यमहीनस्य नीचदिक्षणस्य व्याधि-तस्यातुरस्य यक्ष्मगृहीतस्यानुदेश्यभिशस्त्रस्य क्षिप्तयो-नेरिति चैतेषाम् ।२०। सोमप्रवाकं परिपृच्छेत्को यज्ञः क ऋतिजः का दक्षिणेति ।२१। कल्यार्णैः सह संप्र-योगः । २२। न मांसमश्रीयुर्न स्त्रियमुपेयुरा क्रतोरपव-गीत्। १३। एतेनाये ब्रह्मणा वावृधस्वेति दक्षिणाया-वाज्याहुतिं हुत्वा यथार्थे प्रवजेत् ।२४। एवमनाहि-तायिगुँस इमामये शरिएं मीमुषी न इत्येतय ची १२५। ॥२३॥

श्विजो वृता मधुपर्कमाहरेत् । १। स्नातकायो-पस्थिताय । १। राज्ञे च । ३। स्त्राचार्यश्वपुरिपतृथ्यमातु-लानां च । ४। द्धिन मध्यानीय । १। सिपैवी मध्य-लाभे । ६। विष्टरः पाद्यमध्येमाचमनीयं मधुपर्की गौ-रित्येतेषां चिस्त्रिरेकैकं वेद्यंते । १। स्नहं वर्ष्य सजा- तानां विद्युतामिव सूर्यः । इदं तमधितिष्ठामि यो मा कश्वाभिदासतीत्युदगये विष्टर उपविशेत् ।=। आ-क्रम्य वा । १। पादी प्रक्षालापयीत । १०। दक्षिणमये बाह्मणाय प्रयन्छेत् । ११। सन्यं भूद्राय । १२। प्रक्षालि-तपादो ऽर्घ्यमंजलिना प्रतिगृह्यायाचमनीयेनाचामत्य-मृतोपस्तरणमसीति । १३। मधुपर्कमाहियमाणमीक्षते मिचस्य ला चक्षुषा प्रतीक्ष इति । १४। देवस्य ला सवितुः प्रसवे ऽश्विनोबीहुभ्यां पूष्णी हस्ताभ्यां प्रति-गृह्णामीति तदंजलिना प्रतिगृह्य सव्ये पाणी कृता मधु वाता ऋतायत इति तृचेनावे स्थानामिकया चां-गुष्टेन च निः प्रदक्षिणमालोद्य वसवस्ता गायनेण छंदसा भक्षयंतिति पुरस्ताविमार्षि । १५। रुट्रास्ता वै-ष्ट्रभेन इंद्सा भक्ष्यंत्विति दक्षिणतः । १६। आदित्या-स्वा जागतेन छंद्सा भक्षयंत्विति पश्चात् । १०। विश्वे ता देवा आनुष्टुभेन इंद्सा भक्षयंतित्युत्तरतः ।१८। भू-तेभ्यस्वेति मध्यान्त्रिरुहृद्ध । १९। विराजो दोहो ऽसी-ति प्रथमं प्राश्मीयात् । २०। विराजी दोहमशीयेति हितीयम् । १९। मयि दोहः पद्यायै विराज इति तृ-तीयम् ।२२। न सर्वम् ।२३। न तृप्तिं गच्छेत् ।२४। बासगायोदङ उच्छिष्टं प्रयन्छेत् । २५। अलाभे ऽपु । १६। सर्वे वा ।२७। अथाचमनीयेनान्वाचामत्यमृतापि-धानमसीति । १८। सत्यं यशः श्रीमीय श्रीः श्रयता-मिति दितीयम् । २९। आचांतीदकाय गां वेदयंते ।३०। हतो मे पाप्पा पाप्पा मे हत इति जिपलीं कुरुतेति Abhandl. d. DMG. III. 4.

कारियण्यन् ।३१। माता रुद्राणां दुहिता वसूनामिति जिपलोमुत्तृजतेत्युत्प्रस्थन् ।३१। नामांसी मधुपर्की भवति भवति ।३३। ॥२४॥

॥ इत्याचलायनगृद्यसूचे प्रचमो ऽच्यायः ॥१॥

श्रावरायां पौर्णमास्यां श्रवसानमे । श्रक्षतस-क्तूनां नवं कलशं पूरियता दवीं च बलिहरणीं नवे शिक्ये निद्धाति । श अक्षतधानाः कृता सर्पिषाधी अनिक ।३। अस्तिमते स्थालीपाकं श्रपयिनेककपालं च पुरोळाशमग्रे नय सुपशा राये असानिति चतसृभिः प्रत्यृचं हुत्वा पाणिनैककपालमचुताय भौमाय स्वा-हेति । ४। अवस्रुतः स्यादाविः पृष्ठो वा । ४। मा नो अये ऽवमृजो अघायेत्येनमाश्येनाभिजुहोति । ६। शं नो भवंतु वाजिनो हवेषित्यक्ता धाना अंजलिना।७। अमात्येभ्य इतरा दद्यात् । । कलशात्मकूनां दवीं पूरियता प्रागुपनिष्क्रम्य शुची देशे ऽपी ऽवनिनीय सर्पदेवजनेभ्यः स्वाहेति हुला नमस्करोति ये सपीः पार्षिवा ये अंतरिष्ट्या ये दिश्या से दिश्यास्तेभ्य इमं बलिमाहार्षे तेभ्य इमं बलिमुपाकरोमीति । १। प्रद-क्षिणं परीत्य पश्चाइलेर्पिवश्य सर्पो ऽसि सर्पतां सपाणामधिपतिरस्यनेन मनुष्यांस्त्रायसे ऽपूपेन सपी-न्यज्ञेन देवांस्विय मा संतं त्विय संतः सपा मा हिं-सिषुप्रुवामुं ते परिददामीति । १०। ध्रुवामुं ते ध्रुवामुं

त इत्यमात्याननुपूर्वम् । १९१ ध्रुव मां ते परिद्दामी-त्यात्मानमंततः । १९१ नैनमंतरा व्यवेयुरा परिदानात् । १३१ सर्पदेवजनेभ्यः स्वाहेति सायं प्रातर्वेलिं हरेदा प्रत्यवरोहणात् । १८१ प्रसंख्याय हैके तावतो बलींस्त-दहरेवोपहरंति । १५॥॥ १॥

श्राश्ययुज्यामाश्ययुजीकर्म । १। निवेशनमलंकृत्य स्नानाः श्रुचिवाससः पश्रुपतये स्थालीपाकं निरुष्य जुनुषुः पश्रुपतये शिवाय शंकराय पृषातकाय स्वाहेति । १। पृषातकमंजिलना जुहुयादूनं मे पूर्यतां पूर्ण मे मोपसद्द्रणृषातकाय स्वाहेति । ३। सजूर्श्वतुनिः सजूर्विधानिः सजूर्रिद्राप्तिभ्यां स्वाहा। सजूर्श्वतुनिः सजूर्विधानिः सजूर्विश्वेभ्यो देवेभ्यः स्वाहा। सजूर्श्वतुनिः सजूर्विधानिः सजूर्विश्वेभ्यो देवेभ्यः स्वाहा। सजूर्श्वतुनिः सजूर्विधानिः सजूर्विश्वेभयो देवेभ्यः स्वाहा। सजूर्श्वतुनिः सजूर्विधानिः सजूर्विश्वोभ्यो स्वाहेत्याहितायेरायय- एस्थालीपाकः । ४। अनाहितायेरिप शालायौ । ॥ ॥ २॥

मार्गशिर्धा प्रत्यवरोहणं चतुर्दश्याम् ।१। पौर्णमा-स्यां वा ।१। निवेशनं पुनर्नवीकृत्य लेपनस्तरणोप-स्तरणेरस्तमिते पायसस्य जुहुयुरप श्वेत पदा जिह पूर्वेण चापरेण च । सप्त च वाहणीरिमाः सर्वश्च राजवांधवीः स्वाहा ॥ न व श्वेतश्चाभ्यागारे ऽहिर्ज-घान किंचन । श्वेताय वैदावाय नमः स्वाहेति ।३। नाच सौविष्टकृत् ।४। अभयं नः प्राजापत्येभ्यो भूया-दित्यिपमीक्षमाणो जपति ।॥ शिवो नः सुमना भ-वेति हेमंतं मनसा ध्यायात् ।६। पश्चादपेः स्वस्तरः स्वास्तीर्णस्तरसम्बुपविश्य स्योना पृथिवि भवेति ज- ापेला संविशेत्सामात्यः प्राक्तिशरा उद्हमुखः । १। यथावकाशमितरे । १। ज्यायां ज्यायान्वानंतरः । १। मं-चित्रो मंचां जपेयुः । १०। संहायातो देवा अवंतु न इति चिः । १९। एतां दक्षिणामुखाः प्रत्यङ्मुखा उद्-ङ्मुखाश्वतुर्थम् । १२। संहाय सौयोणि स्वस्त्ययनानि च जिताचं संस्कृत्य ब्राह्मणान्भोजयिता स्वस्त्ययनं वा-चयीत । १३। ॥ ३॥

हेमंतिशिशिरयोश्वतुर्णामपरपद्यागामष्टमीषुष्टकाः।१। एकस्यां वा । श पूर्वेद्युः पितृभ्यो दद्यात् । श स्त्रोदनं कृसरं पायसम् । । चतुः शरावस्य वापूपान् । ।। उदी-रतामवर उत्परास इत्यष्टाभिहुत्वा यावतीभिवा काम-यीत । ६। अय श्वीभूते ऽष्टकाः पशुना स्थालीपाकेन च । । अप्यनदुही यवसमाहरेत् । । अग्रिमा वा क-समुपोषेत् । १। एषा मे ऽष्टकेति । १०। न लेवानष्टकः स्यात् । १९। तां हैके वैश्वदेवीं बुवत आयेयीमेके सी-यामेके प्राजापत्यामेके राचिदेवतामेके नक्षचदेवता-मेक ऋतुदेवतामेके पितृदेवतामेके पणुदेवतामेके। १९। पणुकल्पेन पणुं संज्ञ्य प्रोक्षणोपाकरणवर्ज वपामु-त्सिद्य जुहुयाह्रह वपां जातवेदः पितृभ्यो यचैतान्वेत्थ निहितान्पराके । मेद्सः कुल्या उपैनांत्स्वंतु सत्या एता आशिषः संतु सर्वाः स्वाहेति । १३। अथावदा-नानां स्थालीपाकस्य चाये नय मुपथा राये असा-निति है। यीष्मी हेमंत ऋतवः शिवा नी वर्षाः शिवा अभया श्रः । संवत्सरो ऽधिपतिः प्राणदो नो ऽहोराचे कृणुतां दीर्घमायुः स्वाहा। शांता पृधिवी शिवमंतिरक्षं द्यौनों देव्यभयं नो असु। शिवा
दिशः प्रदिश उिहशो न आपो विद्युतः परिपांतु
सर्वतः स्वाहा। आपो मरीचीः प्रवहंतु नो धियो धाता समुद्रो ऽवहंतु पापम्। भूतं भविष्यद्भयं
विश्वमस्तु मे ब्रह्माधिगुप्तः स्वाराक्षराणि स्वाहा।
विश्व आदित्या वसवश्व देवा रुद्रा गोप्तारो मरुतः
सदंतु। ऊर्ज प्रजाममृतं पिन्वमानः प्रजापितमीय
परमेष्ठी द्धातु स्वाहा। प्रजापते न त्वदेतान्यन्यः
।१४। सीविष्टकृत्यष्टमी।१५। ब्राह्मणान्भोजयेदित्युक्तम्

अपरेद्युरन्वष्टकाम् ।१। तस्यैव मांसस्य प्रकल्य दिक्षणाप्रवणे ऽियमुपसमाधाय परिश्रित्योत्तरतः परिश्रितस्य द्वारं कृत्वा समूलं बिहिस्तिरपसलैरिवधून्वन्पिस्तीये हवीं व्यासादयेदोदनं कृसरं पायसं दिधमं व्यान्त प्रवास ।१। पिंडपितृयज्ञकल्पेन ।३। हुता मधुमं व्यवज्ञ पितृभ्यो दद्यात् ।४। स्त्रीभ्यश्च सुरा चाचाम-मित्यधिकम् ।५। कर्षूष्ट्रेके द्वयोः षट्सु वा ।६। पूर्वासु पितृभ्यो दद्यात् ।७। अपरासु स्त्रीभ्यः ।६। एतेन माध्यावष्ठ प्रोष्ठपद्या अपरपस्रे ।९। मासि मासि चैवं पितृभ्यो ऽयुसु प्रतिष्ठापयेत् ।१०। नवावरान्भोजयेत् ।१९। अयुजो वा ।१२। युग्मान्वृद्धिपूर्तेषु ।१३। अयुग्मानितरेषु ।१४। प्रदक्षिणमुपचारो यवैस्तिलाषः ।१५। ॥॥॥

रथमारो स्यनाना पाणिभ्यां चक्रे अभिमृशेदहं ते पूर्वपादावारभे बृहद्रथंतरे ते चक्रे 191 वामदेव्यमञ् इत्यक्षाधिष्ठाने । श दक्षिणपूर्वाभ्यामारोहेडायोष्ट्रा वी-र्येणारीहामींद्रस्यीजसाधिपत्येनेति ।३। रश्मींत्संमृशेदर-श्मिकान्वा दंडेन ब्रह्मणो वस्तेजसा संगृह्णामि सत्येन वः संगृह्णामीति । ४। अभिप्रवर्तमानेषु जपेत्सहस्रसनि वाजमभिवर्तस्व रथ देव प्रवह वनस्पते वीड्वंगो हि भूया इति । ।। एतयान्यान्यपि वानस्पत्यानि । ६। स्थिरी गावौ भवतां वीकुरस् इति रथांगमभिमृशेत्। ७। मुचामाणं पृथिवीं द्यामनेहसमिति नावम् ।=। नव-रथेन यशस्वनं वृक्षं हदं वाविदासिनं प्रदक्षिणं कृता फलवतीः शासा आहरेत्। १। अन्यडा कीटुंबम्। १०। संसदमुपयायात् । १९। अस्माकमुत्तमं कृधीत्यादित्यमी-क्षमाणो जिपतावरोहेत् । १२। ऋषमं मा समाना-नामित्यभिकामन् । १३। वयमद्यंद्रस्य प्रेष्ठा इत्यस्तं या-त्यादित्ये 1981 तडो दिवो दुहितरो विभातीरिति चु-ष्टायाम् । १५। ॥ई॥

अथाती वास्तुपरीक्षा । श अनूखरमिवविद्णु भूम । श अधिवनस्पतिवत् । श यिसन्कुशवीरिणं प्रभू-तम् । ४। कंटिकक्षीरिणस्तु समूलान्परिखायोडासयेत् । श अपामार्गः शाकिस्तित्वकः परिव्याध इति चैता-नि । ६। यत्र सर्वत आपो मध्यं समेत्य प्रदक्षिणं श-यनीयं परीत्य प्राच्यः स्यंदेरस्वप्रवद्त्यस्तत्सर्वसमृह्णम् । श समवस्रवे भक्तशरणं कारयेत् । न बहुनं ह भव- नो ऽहोराचे कृणुतां दीर्घमायुः स्वाहा। शांता पृथिवी शिवमंतिरक्षं द्यौनों देव्यभयं नो ऋसु। शिवा
दिशः प्रदिश उहिशो न आपो विद्युतः परिपांतु
सर्वतः स्वाहा। आपो मरीचीः प्रवहंतु नो धियो धाता समुद्रो ऽवहंतु पापम्। भूतं भविष्यद्भयं
विश्वमस्तु मे ब्रह्माधिगुप्तः स्वाराक्ष्रराणि स्वाहा।
विश्व आदित्या वसवश्व देवा रुद्रा गोप्तारो मरुतः
सदंतु। ऊर्ज प्रजाममृतं पिन्वमानः प्रजापितमियि
परमेष्ठी दधातु स्वाहा। प्रजापते न त्वदेतान्यन्यः
1981 सीविष्टकृत्यष्टमी 1941 ब्राह्मणान्भोजयेदित्युक्तम्

अपरेद्युर-वष्टकाम् ।१। तस्यैव मांसस्य प्रकल्य दक्षिणाप्रवणे ऽियमुपसमाधाय परिश्रित्योत्तरतः परि-श्चितस्य द्वारं कृत्वा समूलं बिहिस्तिरपसलैरिवधून्वन्य-रिस्तीर्य हवीं श्वासाद्येदोदनं कृसरं पायसं दिधमंश्वा-त्मधुमंश्वांश्व ।२। पिंडपितृयज्ञकल्पेन ।३। हुत्वा मधुमं-श्वजं पितृभ्यो दद्यात् ।४। स्त्रीभ्यश्व सुरा चाचाम-मित्यधिकम् ।५। कर्षूष्वे द्वयोः षट्सु वा ।६। पूर्वासु पितृभ्यो दद्यात् ।७। अपरासु स्त्रीभ्यः ।८। एतेन मा-ध्यावषं प्रोष्ठपद्या अपरपक्षे ।९। मासि मासि चैवं पितृभ्यो ऽयुक्षु प्रतिष्ठापयेत् ।१०। नवावरान्भोजयेत् ।११। अयुजो वा ।१२। युग्मान्वृद्धिपूर्तेषु ।१३। अयु-गमानितरेषु ।१४। प्रदक्षिणमुपचारो यवैस्तिलार्थः

रथमारी स्यवाना पाणिभ्यां चक्रे अभिमृशेदहं ते पूर्वपादावारभे वृहद्रथंतरे ते चक्रे 191 वामदेव्यमञ् इत्यक्षाधिष्ठाने । श दक्षिणपूर्वाभ्यामारोहेडायोष्ट्रा वी-र्येणारोहामींद्रस्यीजसाधिपत्येनेति ।३। रश्मींत्संमृशेदर-श्मिकान्वा दंडेन बस्रणी वस्तेजसा संगृह्णामि सत्येन वः संगृह्णामीति । ४। अभिप्रवर्तमानेषु जपेत्सहस्रसनि वाजमभिवर्तस्व रथ देव प्रवह वनस्पते वीडुंगो हि भूया इति । । एतयान्यान्यपि वानस्पत्यानि । ई। स्थिरी गावी भवतां वीळुरहा इति रथांगमभिमृशेत्। ७। मुवामाणं पृथिवीं द्यामनेहसिमिति नावम् । । नव-रथेन यशस्वनं वृक्षं हृदं वाविदासिनं प्रदक्षिणं कृता फलवतीः शाखा आहरेत् । ८। अन्यहा कीटुंबम् । १०। संसदमुपयायात् । १९। अस्माकमुत्तमं कृधीत्यादित्यमी-क्षमाणी जिपलावरोहेत् । १२। ऋषमं मा समाना-नामित्यभिकामन् । १३। वयमद्यंद्रस्य प्रेष्ठा इत्यस्तं या-त्यादित्ये । १४। तडो दिवो दुहितरो विभातीरिति चु-ष्टायाम् । १५। ॥६॥

श्रणातो वास्तुपरीक्षा ११। अनूखरमिवविद्णु भूम १२। श्रोषधिवनस्पतिवत् १३। यिसन्कुशवीरिणं प्रभू-तम् १४। कंटिकक्षीरिणस्तु समूलान्परिखायोद्वासयेत् १५। श्रपामार्गः शाकस्तित्वकः परिव्याध इति चैता-ति १६। यत्र सर्वत आपो मध्यं समेत्य प्रदक्षिणं श-यनीयं परीत्य प्राच्यः स्यंदेरस्वप्रवद्त्यस्तृत्तसर्वसमृह्वम् १७। समवस्रवे भक्तशरणं कारयेत् । ६। बहुनं ह भव- ति । १। दक्षिणाप्रवणे सभां मापयेत्साद्यूता ह भव-ति । १०। युवानस्तस्यां कितवाः कलहिनः प्रमायुका भवंति । १९। यत्र सर्वत आपः प्रस्यंदेशसा स्वस्त्यय-न्यद्यूता च । १२। ॥ ९॥

अधितेवीस्तु परीक्षेत । जानुमानं गर्ते खाला तेरेव पांसुभिः प्रतिपूरयेत् । श अधिके प्रशस्तं समे वार्त्त न्यूने गर्हितम् ।३। अस्तमिते ऽपां पूर्णे परि-वासयेत् । । सोदके प्रशस्त्रमार्द्रे वार्त्ते पुष्के गहि-तम् । ।। श्वेतं मधुरास्वादं सिकतोत्तरं ब्राह्मणस्य । ६। लोहितं ध्वियस्य । । पीतं वैश्यस्य । =। तत्सहस-सीतं कृता यथादिकसमचतुरसं मापयेत् । १। आय-तचतुरसं वा ।१०। तन्छमीशाखयोदुंबरशाखया वा शंतातीयेन चिः प्रदक्षिणं परिवजन्त्रोक्षति । १९१ अ-विच्छिचया चोदकधारयापी हि ष्ठा मयोभुव इति तृचेन । १२। वंशांतरेषु शरणानि कारयेत् । १३। गर्तेषु-वकां शीपालमित्यवधापयेच हास्य दाहुको भवतीति विज्ञायते । १४। मध्यमस्यूणाया गर्ते ऽवधाय प्रागयी-दगयान्कुशानास्तीर्य बीहियवमतीरप आसेचयेदच्यु-ताय भौमाय स्वाहेति ।१४। अधैनामुच्छ्रीयमाणाम-नुमंत्रयेतेहैव तिष्ठ निमिता तिल्वलास्तामिरावतीम्। मध्ये पोषस्व तिष्ठंतीमा ता प्रापच्यायवः ॥ आ त्वा कुमारस्तर्ण आ वत्सी जायतां सह। आ ता परिश्रितः कुंभ आ द्धः कलशैरयिविति । १६। ॥ ।।।। वंशमाधीयमानम् ।१। ऋतेन स्थूणामधिरोह वंश द्राघीय आयुः प्रतरं द्धान इति । २। सदूर्वासु चतसृषु शिलासु मिणकं प्रतिष्ठापयेत्पृथिव्या अधि संभवेति । ३। अयासिन्न प्रशंसत्यित्यामपवाधतामिति वा । ४। अयासिन्न आसेचयेदैतु राजा वरुणो रेवतीभिरिसंत्स्थाने तिष्ठतु मोदमानः । इरां वहंतो घृतमुक्षमाणा मिनेण साकं सह संविशंत्विति । ५। अथैनन्छमयित । ६। वीरियवमतीभिरिक्षिहिरिर्ण्यमवधाय शंतातीयेन निः प्रदक्षिणं परिव्रजन्त्रोक्षिति । ७। अविन्छिन्नया चोदिक्षायापो हि ष्ठा मयोभुव इति तृचेन । ६। मध्ये ऽगारस्य स्थालीपाकं श्रपयित्वा वास्तोष्यते प्रतिज्ञानीह्यसानिति चतमृभिः प्रत्युचं हुत्वानं संस्कृत्य बाह्यणान्भोजयिता शिवं वास्तु शिवं वास्तिति वाच्यीत । ६। ॥ ६॥

उक्तं गृहप्रपद्नम् ।१। बीजवतो गृहाग्रपद्येत ।१।
स्रोचं प्रकर्षयेदुत्तरैः प्रोष्ठपदैः फाल्गुनीभी रोहिएया वा
।३। स्रोचस्यानुवातं स्रोचस्य पतिना वयमिति प्रत्यृचं
जुहुयाज्जपेद्या ।४। गाः प्रतिष्ठमाना अनुमंचयेत मयोभूवातो अभिवातूसा इति द्वाभ्याम् ।५। आयतीयीसामूधश्वतुर्बिलं मधोः पूर्णं घृतस्य च । ता नः संतु
पयस्वतीर्वहीर्गोष्ठे घृताच्यः। उप मेतु मयोभुव ऊर्ज
चौजश्व विभ्रतीः। दुहाना अध्यतं पयो मिय गोष्ठे
निविश्वं यथा भवाम्युत्तमः। या देवेषु तन्वमैरयंतित च सूक्तशेषम् ।६। आगावीयमेके।०। गर्णा-

नासामुपतिष्ठेतागुरुगवीनां भूताः स्य प्रशस्ताः स्य शोभनाः प्रियाः प्रियो वो भूयासं शं मयि जानीध्यं शं मयि जानीध्यम् ।=। ॥१०॥

> ॥ इत्याचलायनगृद्यसूचे वितीयो ऽध्यायः ॥२॥

अयातः पंच यज्ञाः ११। देवयज्ञो भूतयज्ञः पितृ-यज्ञो ब्रह्मयज्ञो मनुष्ययज्ञ इति १२। तद्यदमी जुहोति स देवयज्ञो यङ्गलिं करोति स भूतयज्ञो यत्पितृभ्यो ददाति स पितृयज्ञो यत्स्वाध्यायमधीते स ब्रह्मयज्ञो यन्मनुष्येभ्यो ददाति स मनुष्ययज्ञ इति १३। तानेता-न्यज्ञानहरहः कुर्वीत १४। ॥९॥

अय स्वाध्यायविधिः। १। प्राग्वोद्ग्वा यामान्निष्क-म्याप आध्रुत्य शुची देशे यज्ञीपवीत्याचम्याक्किन्नवासा दर्भाणां महदुपस्तीये प्राक्कूलानां तेषु प्राङ्मुख उप-विश्योपस्यं कृत्वा दक्षिणोत्तरी पाणी संधाय पवि-ववंती । विज्ञायते ऽपां वा एष ओषधीनां रसी यहंभाः सरसमेव तद्वस्न करोति । द्यावापृथियोः संधिमीक्षमाणः संमील्य वा यथा वा युक्तमात्मानं मन्येत तथा युक्तो ऽधीयीत स्वाध्यायम् । १। ओपूर्वा याहृतयः । ३। साविचीमन्वाह पद्धो ऽधेर्चशः सर्वा-मिति तृतीयम् । ४। ॥ २॥

अय स्वाध्यायमधीयीत ऋची यजूंषि सामान्य-यवींगिरसी बाह्यणानि कल्यान्गाया नाराशंसीरिति-हासपुराणानीति । १। यहची ऽधीते पयआहुतिभिरेव तद्देवतास्तर्पयित यद्यजूंषि घृताहुतिभिर्यत्सामानि म-ध्वाहुतिभिर्यदेषवाँगिरसः सोमाहुतिभिर्यद्वासणानि क-ल्पान्गाषा नाराणंसीरितिहासपुराणानीत्यमृताहुतिभिः ।२। यहचो ऽधीते पयसः कुल्या अस्य पितृंत्स्वधा उपक्षरंति यद्यजूंषि घृतस्य कुल्या यत्सामानि मध्यः. कुल्या यद्यवाँगिरसः सोमस्य कुल्या यद्वासणानि कल्पान्गाषा नाराणंसीरितिहासपुराणानीत्यमृतस्य कु-ल्याः ।३। स यावन्मन्येत तावद्धीत्येतया परिद्धाति नमो ब्रह्मणे नमो अस्त्वयये नमः पृथिव्ये नम स्रो-षधीभ्यः। नमो वाचे नमो वाचस्पतये नमो विष्णवे महते करोमीति ।४। ॥३॥

देवतास्तपेयति प्रजापतिर्वसा वेदा देवा च्छुषयः सर्वाणि छंदांस्योंकारो वषट्रकारो व्याहृतयः साविची यज्ञा द्यावापृथिवी छंतरिक्षमहोराचाणि संख्याः सि-ह्याः समुद्रा नद्यो गिरयः छेचीषधिवनस्पतिगंधवी-प्रस्तो नागा वयांसि गावः साध्या विप्रा यक्षा रक्षांसि भूतान्येवमंतानि ।१। छथ च्छुषयः शतिचेनो माध्यमा गृसमदो विश्वामिची वामदेवी ऽचिभैर-ह्याजो वसिष्ठः प्रगाथाः पावमान्यः छुद्रसूक्ता महासूक्ता इति ।१। प्राचीनावीती ।३। सुमंतुजिमिनिवैशं-पायनपेलसूचभाषभारतमहाभारतधमाचार्या जानंति-बाह्विगार्यगीतमशाकल्यवाभव्यमांड्व्यमांड्वेया गर्गी वाचक्रवी वडवा प्रातीथेयी सुलभा मैचेयी कहोलं कीषीतकं महाकीषीतकं पेंग्यं महापेंग्यं सुयङ्गं शां-

खायनमेतरेयं महेतरेयं शाकलं बाष्कलं मुजातवक्तु-मीदवाहिं महोदवाहिं सीजामिं शीनकमाश्वलायनं ये चान्ये आचार्यास्ते सर्वे तृथंत्विति ।४। प्रतिपुरुषं पितृंस्तर्पयिता गृहानेत्य यहदाति सा दक्षिणा ।५। अथापि विज्ञायते स यदि तिष्ठन्वजन्नासीनः शया-नो वा यं यं क्रतुमधीते तेन तेन हास्य क्रतुनेष्टं भवतीति ।६। विज्ञायते तस्य डावनध्यायी यदात्मा-ष्रुचियहेशः ।७। ॥४॥

अयातो ऽध्यायोपाकरणम् । १। स्रोषधीनां प्रा-दुर्भावे श्रवणेन श्रावणस्य । र। पंचम्यां हस्तेन वा ।३। आज्यभागी हुत्वाज्याहुतीर्जुहुयात्साविची वस्रणे श्रद्धाये मेधाये प्रज्ञाये धारणाये सदसस्पतये ऽनुमतये छंदोभ्य ऋषिभ्यश्वेति । ४। अथ दिधसक्तूं जुहोति । १। अधिमीळे पुरोहितमित्येका । ६। कुषुंभकस्तद्ववीदा-वदंस्वं शकुने भद्रमावद गृणाना जमद्यिना धामं ते विश्वं भुवनमधिश्चितं गंता नी यद्यं यद्भियाः सु-शमि यो नः स्वी अरणः प्रतिचस्व विचस्वाये या-हि मरुत्सला यत्रे राजं छूतं हविरिति हुचाः। ।। स-मानी व आकृतिरित्येका । । तन्छं योरावृणीमह इत्येका । १। अध्येषमाणी ऽध्यापीरन्वारब्ध एताभ्यो देवताभ्यो हुला सीविष्टकृतं हुला दिधसक्तू आश्य ततो मार्जनम् ।१०। अपरेणायिं प्राक्कूलेषु दर्भेषूपविश्यो-दपाचे दभीन्कृत्वा ब्रह्मांजलिकृतो जपेत् । १९। श्रींपूर्वा व्याहतयः साविचीं च चिरभ्यस्य वेदादिमारभेत् । ११।

तथोसर्गे ११३। षरमासानधीयीत १९४। समावृत्तो महाचारिकल्पेन १९४। यथान्यायमितरे १९६। जायो-पेयेत्येके १९७। प्राजापत्यं तत् १९८। वार्षिकमित्ये-तदाचछते १९८। मध्यमाष्टकायामेताभ्यो देवताभ्यो ६केन हुत्वापो ६भ्यवयंति १९०। एता एव देवता-स्तर्पयंति १९०। शाचार्यानृषीन्पितृष्य १९२। एतदुत्सर्जनम् १९३।॥५॥

ञ्चय काम्यानां स्थाने काम्याश्वरवः ।१। तानेव कामानाप्रोति । १। स्त्रय व्याधितस्यानुरस्य यहमगृही-तस्य वा षळाहुतिषरः ।३। मुंचामि ता हविषा जीवनाय कमित्येतेन । ४। स्वप्रममनोक्षं दृष्ट्वाद्या नो देव सवितरिति हाभ्यां यत्र गोषु दुःषुप्यमिति पंच-भिरादित्यमुपतिष्ठेत । ।। यो मे राजन्युज्यो वा ससा वेति वा । ६। स्नुत्वा जृंभित्वामनी इं ह्या पापकं गं-धमाघायास्त्रस्यंदने कर्णध्वनने च सुचस्रा अहमस्री-भ्यां भूयासं सुवची मुखेन सुखुत्कर्णाभ्यां मयि दक्ष-कतू इति जपेत् । । अगमनीयां गत्वायाज्यं याज-यिताभोज्यं भुक्काप्रतियाद्यं प्रतिगृद्य चैत्यं यूपं ची-पहत्य पुनर्भामेनिंद्रियं पुनरायुः पुनर्भगः। पुनर्देवि-णमेतु मां पुनर्शासणमेतु मां स्वाहा। इमे ये धि-ष्यासी अययो यथास्थानमिह कल्पताम्। वैश्वा-नरो वावृधानी उंतर्थे छतु मे मनी इद्यंतरममृतस्य केतुः स्वाहेत्याज्याहुती जुहुयात् ।=। समिधी वा ।९। जपेद्या १००। ॥६॥

श्रव्याधितं चेत्स्वपंतमादित्यो ऽभ्यस्तिमयाद्याग्य-तो ऽनुपविश्वाचिशेषं भूला येन सूर्य ज्योतिषा वा-धसे तम इति पंचित्ररादित्यमुपतिष्ठेत ।१। अभ्युदि-याचेद्वर्कमध्यांतमनिष्ठ्येण कर्मणा वाग्यत इति स-मानमुत्तराभिश्वतमृभिरूपस्थानम् ।१। यद्योपवीती नि-त्योदकः संध्यामुपासीत वाग्यतः ।३। सायमुत्तराप-राभिमुखो ऽन्वष्टमदेशं साविचीं जपेदधास्त्रमिते मंडल आ नक्षचदर्शनात् ।४। एवं प्रातः ।५। प्राङ्मुखस्ति-ष्ठवा मंडलदर्शनात् ।६। कपोतश्वेदगारमुपहन्यादनुप-तेद्वा देवाः कपोत इति प्रत्यृचं जुहुयाज्जपेद्या ।७। वयमु त्वा पथस्पत इत्यर्थचयी चरिष्यन् ।६। सं पू-षन्वद्येति नष्टमधिजिगमिषन्यूद्धो वा ।९। सं पू-षन्वद्येत इति महातमध्यानमेष्यग्रतिभयं वा ।०। ॥०॥

अधितान्युपकल्पयीत समावर्तमानी मिणं कुंडले वस्त्रयुगं छचमुपानद्युगं दंडं सजमुन्मर्दनमनुलेपनमां-जनमुष्णीषमित्यात्मने चाचार्याय च १९। यद्युभयोने विदेताचार्यायेव १२। समिधं लाहरेदपराजितायां दि-श्चि यज्ञियस्य वृष्ट्यस्य १३। आद्रीमबाद्यकामः पुष्टि-कामस्तेजस्कामो वा ब्रह्मवर्चसकाम उपवाताम् १४। उभयीमुभयकामः १५। उपरि समिधं कृत्वा गामन्नं च बाह्मणेभ्यः प्रदाय गौदानिकं कर्म कुर्वति १६। आत्मिनि मंचांत्संनमयेत् १७। एकक्षीतकेन १८। शीतोष्णाभिर-द्भिः स्नात्वा युवं वस्त्वाणि पीवसा वसाथे इत्यहते वाससी आद्याद्याश्मनस्तेजो ऽसि चक्षुर्मे पाहीति वसुषी आंजयीत । १। अश्मनस्तेजो ऽसि श्रोचं में पाहीति कुंडले आवधीत । १०। अनुलेपनेन पाणी प्रलिप मुखमये ब्राह्मणो ऽनुलिंपेत् । ११। बाहू राजन्यः । १२। उदां वैश्यः । १३। उपस्यं स्त्री । १४। ऊह सरण्जीविनः । १५। अनातास्यनातां ऽहं भूयासमिति सज्जमिषवधीत । १६। न मालोक्ताम् । १६। मालेति चेन्ह्र्यः सगित्यभिधापयीत । १८। देवानां प्रतिष्ठे स्यः सर्वतो मा पातमित्युपानहावास्थाय दिवश्बद्धासीति च्छचमादत्ते । १९। वेणुरसि वानस्यत्यो ऽसि सर्वतो मा पाहीति वेण्वं दंडम् । १०। आयुष्यमिति मूक्तेन मणिं कंठे प्रतिमुच्योष्णीषं कृत्वा तिष्ठंत्सिमधमाद्यात् । १९। ॥ १॥

स्मृतं निंदा च विद्या च श्रहा प्रज्ञा च पंचमी।
इष्टं दत्तमधीतं च कृतं सत्यं श्रुतं वतम्। यद्गेः
सेंद्रस्य सप्रजापितकस्य सन्धृषिकस्य सन्धृषिराजन्यस्य
सपितृकस्य सपितृराजन्यस्य समनुष्यस्य समनुष्यराजन्यस्य साकाशस्य सातीकाशस्य सानूकाशस्य सप्रतीकाशस्य सदेवमनुष्यस्य सगंधवीप्सरस्कस्य सहार्ययेश्व
पश्रुमिर्यास्येश्व यन्म श्रात्मन श्रात्मनि वतं तन्मे सवेवतमिद्महमये सर्ववतो भवामि स्वाहेति ।१। ममाये वर्च इति प्रत्यृचं सिमधो ऽभ्याद्ध्यात् ।१।
यन्नैनं पूजिय्षंतो भवंति तन्नैतां रानीं वसेत् ।३।
विद्याते गुरुमर्थेन निमंत्र्य कृतानुज्ञातस्य वा स्नानम्
कर्म्यतानि वतानि भवंति ।१। न नक्तं स्नायान्न

नयः सायाच नयः शयीत न नयां स्त्रियमीक्षेतान्यव मैथुनाइर्षेति न धावेच वृक्षमारोहेच कूपमवरोहेच बाहुभ्यां नदीं तरेच संश्यमभ्यापद्येत महद्ये भूतं स्ना-तको भवतीति विज्ञायते । ६। ॥ ९॥

गुरवे प्रसह्यमाणी नाम प्रबुवीत । १। इदं व-त्स्यामो भो इति । १। उच्चेहर्ध्व नामः ।३। प्राणापा-नयोरुपांत्रु । । आ मंद्रैरिंद्र हरिभिरिति च । ।। अतो वृद्धो जपति प्राणापानयोरुरुव्यचास्तया प्रपद्ये देवाय सविचे परिददामीत्यृचं च । ६। समाणों प्रा-क्स्वस्तीति जिपला महि चीणामित्यनुमंत्र । ७। ए-वमितमृष्टस्य न कुतिश्वद्भयं भवतीति विज्ञायते। । । वयसाममनोज्ञा वाचः श्रुता किनक्रद्ज्जनुषं प्रब्रुवाग इति मूक्ते जपेहेवीं वाचमजनयंत देवा इति च ।९। सुहि श्रुतं गर्तसदं युवानिमति मृगस्य ११०। यस्या दिशो विभीयाद्यसाद्या तां दिशमुल्मुकमुभयतः प्रदीप्तं प्रत्यस्येन्मं या प्रसन्यमालोद्याभयं मित्रावरुणा म-ह्यमस्विचेषा श्वून्दहतं प्रतीत्य। मा ज्ञातारं मा प्रतिष्ठां विंदंतु मिथो भिंदाना उपयंतु मृत्युमिति 1991 संसृष्टं धनमुभयं समाकृतिमिति मंथं न्यंचं करोति 1921 119011

सर्वतो भयादनाज्ञातादष्टावाज्याहुतीर्जुहुयात्पृथिवी वृता सायिना वृता तया वृतया वर्चा यसाङ्गया-डिभेमि तडारये स्वाहा। श्रंतरिष्ठं वृतं तडायुना वृतं तेन वृतेन वर्चेण यसाङ्गयाडिभेमि तडारये स्वाहा। द्यीर्वृता सादित्येन वृता तया वृतया वर्त्री यसाझ-याडिभेमि तडारये स्वाहा । दिशो वृतास्ताश्चंद्रमसा वृतास्ताभिवृताभिवंत्रीभिर्यसाझयाडिभेमि तडारये स्वाहा । आपो वृतास्ता वरुणेन वृतास्ताभिर्वृताभि-वंत्रीभिर्यसाझयाडिभेमि तडारये स्वाहा । प्रजा वृ-तास्ताः प्राणेन वृतास्ताभिर्वृताभिवंत्रीभिर्यसाझया-डिभेमि तडारये स्वाहा । वेदा वृतास्ते छंदोभिर्वृता-स्त्रीर्वृतिवंत्रीर्यसाझयाडिभेमि तडारये स्वाहा । सर्व वृतं तड्डसणा वृतं तेन वृतेन वर्त्रेण यसाझयाडिभेमि तडारये स्वाहेति । अथापराजितायां दिश्यवस्थाय स्वस्त्यात्रेयं जपति यत इंद्र भयामह इति च सूक्तशे-षम् । १। ॥ १०॥

संपामे समुपोद्धे राजानं संनाहयेत् ।१। आ लाहार्षमंतरेधीति पश्चाद्रयस्यावस्थाय ।१। जीमूतस्येव
भवित प्रतीकिमिति कवचं प्रयक्छेत् ।३। उत्तरया
धनुः ।४। उत्तरां वाचयेत् ।५। स्वयं चतुर्थी जपेत्
।६। पंचम्येषुधिं प्रयक्छेत् ।०। अभिप्रवर्तमाने षष्टीम्
।६। सप्तम्याश्वान् ।६। अष्टमीमिषूनवेद्यमाणं वाचयित ।५०। अहिरिव भोगैः पर्येति बाहुमिति तळं
नह्यमानम् ।५९। अष्टनं सारयमाणमुपारुद्याभीवर्ते
वाचयित प्र यो वां मित्रावरुणेति च हे ।५२। अष्टिनमन्वीद्येताप्रतिरेषे शास सीपर्णैः ।५३। प्रधारयंतु
मधुनो घृतस्येत्येतत्सीपर्णम् ।५४। सर्वा दिशो ऽनुपयायात् ।५५। आदित्यमीशनसं वावस्थाय प्रयोध-

येत् । १६। उपश्वासय पृथिवीमृत द्यामिति तृचेन दुंदु-भिमभिमृशेत् । १०। अवमृष्टा परापतेतीषून्विसर्जयेत् । १८। यच बाणाः संपतंतीति युध्यमानेषु जपेत् । १९। संशिषाद्या संशिषाद्या । १०। ॥ १२॥

> ॥ इत्याश्वलायनगृह्यसूचे नृतीयो ऽध्यायः ॥३॥

आहितामिं चेदुपतपेत्राच्यामुदीच्यामपराजितायां वा दिश्युदवस्येत् ।१। यामकामा अग्रय इत्युदाहरंति ।१। आशंसंत एनं याममाजिगमिषंतो ऽगदं कुर्युरिति ह विज्ञायते ।३। अगदः सोमेन पश्चनेष्ठ्येष्ट्वावस्येत् ।४। अनिष्ट्वा वा ।१। संस्थिते भूमिभागं खानयेद्दिश्चण-पूर्वस्यां दिशि दक्षिणापरस्यां वा ।६। दक्षिणाप्रवर्णं प्राग्दक्षिणाप्रवर्णं वा ।६। दक्षिणाप्रवर्णं प्राग्दक्षिणाप्रवर्णं वा ।६। प्रत्यग्दक्षिणाप्रवर्णमित्येके ।६। यावानुबाहुकः पुरुषस्तावदायामम् ।६। व्याममाचं तियेक् ।१०। वितस्त्यवाक् ।१९। अभित आकाशं श्मरणानम् ।१९। बहुलीषधिकम् ।१३। कंटिकक्षीरिणस्विति यथोक्तं पुरस्तात् ।१४। यच सर्वत आपः प्रस्यंदेरकेत-दादहनस्य लक्ष्णं श्मशानस्य ।१५। केशश्मश्रुलोमनखानि वापयंतीत्युक्तं पुरस्तात् ।१६। विगुल्फं वर्हिराज्यं च ।१९। दधन्यच सर्पिरानयंति ।१६। विगुल्फं वर्हिराज्यं च ।१९। दधन्यच सर्पिरानयंति ।१६। एतिपत्र्यं पृषदा-ज्यम् ।१९। ॥१॥

अथेतां दिशमगीचयंति यज्ञपाचाणि च ११। अ-न्वंचं प्रेतमयुजी ऽमिथुनाः प्रवयसः १२। पीठचकेण गीयुक्तेनेत्येके १३। अनुस्तरणीम् १४। गाम् १५। अजां वैकवर्णाम् १६। कृष्णामेके १०। सब्ये वाही बड्वानुसं-

अथितानि पात्राणि योजयेत् ।१। दक्षिणे हस्ते जुहूम् ।२। सव्य उपभृतम् ।३। दक्षिणे पार्श्वे स्फ्यं सव्ये ऽग्निहोत्तहवणीम् ।४। उरिस ध्रुवां शिरिस क-पालानि दत्सु यावणः ।५। नासिकयोः सुवी ।६। भित्ता चैकम् ।७। कर्णयोः प्राश्चित्तहरणे ।६। भित्त्वा चैकम् ।९। उदरे पात्रीम् ।१०। समवत्तधानं च चम-सम् ।१९। उपस्ये शम्याम् ।१२। अरणी जर्वाः ।१३। उलूखलमुसले जंघयोः ।१४। पाद्योः पूर्पे ।१५। छित्त्वा चैकम् ।१६। आसेचनवंति पृषदाज्यस्य पूर्यंति ।१०। ्र व की-ज्योमुखं य वृक्का - बानाविति - हत्यम ।११।

हिनादे केन्ट्रान्डेस द्याम 🖛 🖘 मनी ल्क्स्टें व राज्याना क**्ष्या**रे **का**मं मा क राज्य का सम्बं ः इत्तर होतन इक्सप्ये सन्हा का-सन्देते ्युक्त साहेते ।स। नेपें एक्टिए स्टिंग अवस्था स्टामि एरश्स्य वर 🛴 🚙 🚅 📆 रहा ।३॥ ्द्रः इव ए ्राज्यकोरे व सहवनीय-ा विकास का किएक **अवास्ति विद्यादास्य**-उह्नीष्ट 🗻 🍝 💎 नहिंपनाश्चेतपूर्व १९५८ म् १९ क्ष्मिक विकादात्स्वत्यमा-१९५१ म् १९ क्ष्मिक विकादी केपूर्व प्रा-्ष्या क्षा के क्षेत्र है के स्टब्स्टिक्यू वे प्रा-्यतः 🚙 अ कुल्यकाष्ट्री परामृद्धि कार्यक्रिक देखें प्रेटि प्रविभिः 🚙 ् ४ हवावेदा दसमानः ह विद्यायते हा उत्त-क्षा भाषाच गते सालावकां शी-क १ १ निष्क्रम्य सहैव

निति ह विज्ञायते। इमे जीवा त सव्यावृतो वजंत्यनवेश्वमाणाः जवित तत्राण सकृदुन्मज्ज्येकांजलि-गोचं नाम च गृहीलोत्तीयान्यानि वा-य सकृदेनान्यापीद्योदग्दशानि विमृज्या-वनदर्शनात् । १०। आदित्यस्य वा दश्यमाने **। १९। किन्छप्रथमा ज्येष्ठजघन्याः । १२। प्रा-**जश्मानमग्रिं गोमयमञ्जतांस्तिलानप उपस्पृ-1931 नेतस्यां राज्यामचं पचेरन् 1981 क्रीतोत्प-वा वर्तेस्न् । १५। विराचमशारालवणाशिनः स्युः १९६। हाद्यराचं वा महागुरुषु दानाध्ययने वर्जयेरन् १९०। द्याहं सपिंडेषु १९८। गुरी चासपिंडे १९९। अप्र-त्रामु च स्त्रीषु ।२०। विराचिमतरेषु चार्येषु ।२१। ज्ञा-ती चासपिंडे ।२२। प्रतासु च स्त्रीषु ।२३। अदंतजाते । २४। अपरिजाते च । २५। एकाहं सबसचारिणि । २६। समानयामीये च श्रोचिये ।२०। ॥४॥

संचयनमूर्धं दशस्याः कृष्णपक्षस्यायुजास्वेकन-ह्यचे ११। अलक्षणे कुंभे पुमांसमलक्षणायां स्त्रियम् ११। अयुजो ऽमिथुनाः प्रवयसः १३। ह्यीरोदकेन श-मीशाखया विः प्रसन्यं परिवजन्नोद्यति शीतिके शी-तिकावतीति १४। अंगुष्ठोपकिनिष्ठिकाभ्यामेकैकमस्थ्य-संहादयंतो ऽवद्ध्युः १५। पादौ पूर्वं शिर उत्तरम् १६। मुसंचितं संचित्य पवनेन संपूय यत्र सर्वत आपो नाभिस्यंदेखन्या वर्षाभ्यस्तव गर्ते ऽवद्ध्युरुपसर्प मा- तरं भूमिमेतामिति । ७। उत्तरया पांसूनवितरेत् । ६। अवनीर्योत्तराम् । ९। उत्ते स्तक्षामीति नपालेनापि-धायाधानवेद्यं प्रत्यावज्याप उपस्पृश्य श्राह्मसी दृद्धः । १०। ॥ ५॥

गुरुणाभिमृता अन्यतो वापश्चीयमाणा अमावा-स्यायां शांतिकर्म कुवीरन् । १। पुरोदयादियं सहभ-सानं सहायतनं दक्षिणा होयुः क्रव्यादमियं प्रहि-गोमि दूरमित्यर्धर्चेन । १। तं चतुष्पये न्युप यत्र वा निः प्रसव्यं परियंति सव्यैः पाणिभिः सव्यानूह्ना-मानाः ।३। अथानवेक्षं प्रत्यावज्याप उपस्पृश्य केश-श्मश्रुलोमनखानि वापयिन्वोपकल्पयीरव्यवान्मिणका-न्कुंभानाचमनीयां श्रमीसुमनोमालिनः श्रमीमय-मिध्मं शमीमय्यावरणी परिधींश्वानदुहं गोमयं चर्म च नवनीतमश्मानं च यावत्यो युवतयस्तावंति कुश-पिंजूलानि । । अग्रिवेलायामियं जनयेदिहैवायमि-तरी जातवेदा इत्यर्धर्चेन । ।। तं दीपयमाना आसत स्रा शांतराचादायुष्मतां कथाः कीर्तयंती मांगल्या-नीतिहासपुराणानीत्याख्यापयमानाः । ६। उपरतेषु श-च्देषु संप्रविष्टेषु वा गृहं निवेशनं वा दक्षिणाद्वार-पक्षात्रक्रम्याविच्छिचामुदक्षधारां हरेत्रंतुं तन्वजनी भानुमन्विहीत्योत्तरसात् । । अथायिमुपसमाधाय प-श्वादस्यानडुहं चमास्तीर्य प्राग्यीवमुत्ररलोम तस्मिन-मात्यानारीहयेदारीहतायुर्जरसं वृणाना इति । इमं जीवेभ्यः परिधिं दधामीति परिधिं परिदध्यात । १।

अंतर्मृत्युं द्धतां पर्वतेनेत्युत्तरतो ऽश्मानमग्रेः कृत्वा परं मृत्यो अनु परेहि पंथामिति चतमृभिः प्रत्यृचं हुता यथाहात्यनुपूर्व भवंतीत्यमात्यानीस्रेत । १०। यु-वतयः पृथकपाणिभ्यां दर्भतरुणकेर्नवनीतेनांगुष्ठोप-किनिष्ठिकाभ्यामिक्षाणी आज्य पराच्यो विमृजेयुः ।१९। इमा नारीरविधवाः मुपत्नीरित्यंजाना ईक्षेत । १२। अश्मन्वती रीयते संस्भध्यमित्यश्मानं कर्ता प्रथमो ऽभिमृशेत् । १३। अथापराजितायां दिश्यवस्थायाग्नि-नानडुहेन गोमयेन चाविच्छिचया चोदकधारयापी हि ष्टा मयोभुव इति तृचेन परीमे गामनेषतेति परिक्रामत्मु जपेत् । १४। पिंगलो ऽनड्वान्परिखेयः स्या-दित्युदाहरंति । १५। अयोपविशंति यनाभिरंस्यमाना भवंत्यहतेन वाससा प्रच्छाद्य ११६। आसते ऽस्वपंत **ओदयात् । १० । उदित** स्नादित्ये सौर्याणि स्वस्त्यय-नानि च जिपलाचं संस्कृत्याप नः शोशुचद्घमिति प्रत्यृचं हुता ब्राह्मणान्भोजयिता स्वस्त्ययनं वाचयीत । व=। गीः कंसो ऽहतं वासश्च दक्षिणा । वर । ॥ ई॥

अथातः पार्वणे श्राहे काम्य आभ्युद्यिक एकी-दिष्टे वा ११। बाह्मणां छुतशीलवृत्तसंपन्नानेकेन वा काले ज्ञापितान्स्नातान्कृतपच्छीचानाचांतानुदङ्मुखा-न्पितृवदुपवेश्येकेकमेकेकस्य ही ही चींस्त्रीन्वा १२। वृह्यी फलभूयस्त्वम् १३। न तेवेकं सर्वेषाम् १४। काम-मनाद्ये १५। पिंडेक्यांख्यातम् १६। अपः प्रदाय १९। दर्भान्हिगुणभुग्रानासनं प्रदाय १६। अपः प्रदाय १९।

तैजसारममयमृन्मयेषु चिषु पाचेष्वेकद्रव्येषु वा दभी-तर्हितेषुप आसिच्य १००। शं नो देवीरिभष्टय इत्यनु-मंत्रितासु तिलानावपति तिलो ऽसि सोमदेवत्यो गोसवे देवनिर्मितः। प्रत्नविद्धः प्रतः स्वधया पितृ-निमां हो का जी गया हि नः स्वधा नम इति । १९। प्रसब्येन । १२। इतरपाएयं गृष्ठां तरे गोपवीतित्वा इधि गोन वा सव्योपगृहीतेन पितरिदं ते अर्घ्य पितामहेदं ते अर्घ्यं प्रिपतामहेदं ते अर्घ्यमित्यप्पूर्वम् । १३। ताः प्रतियाहियणंत्मकृत्सकृत्स्वधा अर्घा इति । १४। प्रमृ-ष्टा अनुमंत्रयेत या दिव्या आपः पृथिवी संबभूवुया अंतरिह्या उत पार्थिवीयाः । हिरएयवर्णा यज्ञिया-स्ता न आपः शं स्योना भवंतिति संस्रवान्समवनीय ताभिरिद्धः पुत्रकामो मुखमनिक्त । १५। नोडरेत्प्रथमं पाचं पितृणामध्येपातितम् । आवृतास्तच तिष्ठंति पितरः शौनको ऽत्रवीत् । १६। एतस्मिन्काले गंधमा-ल्यधूपदीपाच्छादनानां प्रदानम् । १०। उड्डात्य घृताक्त-मचमनुज्ञापयत्यग्री करिये करवे करवासीति वा । १८। प्रत्यभ्यनुज्ञा क्रियतां कुरुषु कुर्विति । १९। अथायी जुहोति यथोक्तं पुरस्तात् ।२०। अभ्यनुज्ञायां पाणि-ष्ट्रेव वा ।२१। अग्रिमुखा वे देवाः पाणिमुखाः पितर इति हि ब्राह्मण्म् । १२। यदि पाणिषु चांतेषु न्यद-बमनुदिशति ।२३। अबमबे ।२४। सृष्टं दत्तमृधुकमिति । २५। तृप्तां ज्ञाला मधुमतीः स्नावयेदस्वमीमदंतेति च । २६। संपन्नमिति पृष्टा यद्यदन्नमुपयुक्तं तत्तत्स्था-

लीपाकेन सह पिंडार्थमुङ्ग्य शेषं निवेदयेत् ।२०। अभिमते ऽनुमते वा भुक्तवत्स्वनाचांतेषु पिंडान्नि-दध्यात् ।२०। आचांतेषुके ।२०। प्रकीयान्नमुपवीयां स्वधीच्यतामिति विमृत्रेत् ।३०। अस्तु स्वधेति वा ।३०। ॥९॥

अष शूलगवः ।१। गरिद वसंते वार्द्रया ।२। श्रेष्ठं स्वस्य यूथस्य ।३। अकुष्ठिपृषत् ।४॥ कल्माष-मित्येके । ।। कामं कृष्णमालोहवांश्वेत् । ६। वीहियव-मतीभिरद्भिरभिषिच्य ।७। शिरस्त आ भसतः ।८। ह्टाय महादेवाय जुष्टी वर्धस्वेति । १। तं वर्धयेत्सं-पचरंतम्यमं वा ।१०। यज्ञियायां दिशि ।११। असं-दर्शने यामात् । १२। ऊर्ध्वमर्धराचात् । १३। उदित इ-त्येके 1981 वैद्यं चरिचवंतं ब्रह्माणमुपवेश्य सपला-शामार्द्रशाखां यूपं निखाय वतत्यी कुशरज्जू वा रशने अन्यतरया यूपं परिवीयान्यतरयाधिशिरिस पर्शुं बड्डा यूपे रशनायां वा नियुनिक्त यसी नमस्तसी ता जुष्टं नियुनज्मीति । १५। प्रोक्षणादि समानं पश्रुना । १६। विशेषान्वस्थामः । १०। पात्रा पलाशेन वा वपां जुहुयादिति विज्ञायते । १८। हराय मृदाय श्रवीय शिवाय भवाय महादेवायोगाय भीमाय पशुपतये ह्राय शंकरायेशानाय स्वाहेति । १९। षड्भिर्वोत्तरैः ।२०। रुद्राय स्वाहेति वा ।२१। चतमृषु चतमृषु कु-शसूनासु चतमृषु दिखु विलं हरेद्यास्ते रुद्र पूर्वस्यां दिशि सेनास्ताभ्य एनन्नमस्ते अस्तु मा मा हिंसी-

तैजसारममयमृन्मयेषु निषु पानेष्वेकद्रव्येषु वा दर्भी-तर्हितेषुप आसिच्य १९०। शं नो देवीरिभष्टय इत्यनु-मंचितासु तिलानावपति तिली ऽसि सीमदेवत्यो गोसवे देवनिर्मितः। प्रत्नविद्धः प्रतः स्वधया पितृ-निमां हो का जी गया हि नः स्वधा नम इति । १९। प्रसब्येन । १२। इतरपाएयं गृष्ठां तरे गोपवीतित्वा इक्षिणेन वा सन्योपगृहीतेन पितरिदं ते अर्घ्य पितामहेदं ते अर्ध्य प्रितामहेदं ते अर्ध्यमित्यपूर्वम् । १३। ताः प्रतिपाहियणंत्मकृत्मकृत्स्वधा अर्घ्या इति । १४। प्रमृ-ष्टा अनुमंत्रयेत या दिव्या आपः पृथिवी संबभूवुर्या श्रंतरिस्या उत पार्थिवीयाः । हिरएयवर्णा यज्ञिया-स्ता न आपः शं स्थोना भवंतिति संस्रवान्समवनीय ताभिरद्भिः पुत्रकामो मुखमनिक । १५। नोडरेत्रथमं पाचं पितृणामर्थ्यपातितम् । आवृतास्तच तिष्ठंति पितरः श्रीनको ऽत्रवीत् । १६। एतस्मिन्काले गंधमा-ल्यधूपदीपाच्छादनानां प्रदानम् । १०। उड्डात्य घृताक्त-मचमनुज्ञापयत्यग्री करिये करवे करवाणीति वा । १५। प्रत्यभ्यनुज्ञा क्रियतां कुरुषु कुर्विति ।१९। अथायी जुहोति यथोक्तं पुरस्तात् ।२०। अभ्यनुज्ञायां पाणि-ष्वेव वा ।२१। अग्रिमुखा वे देवाः पाणिमुखाः पितर इति हि ब्राह्मणम् । १२। यदि पाणिषु चांतेषु न्यद-बमनुदिशति ।२३। अबमबे ।२४। सृष्टं दत्तमृधुकमिति । २५। तृप्रां ज्ञाला मधुमतीः श्रावयेदस्वमीमदंतेति च । २६। संपन्नमिति पृष्टा यद्यदन्रमुपयुक्तं तत्तत्स्या-

लीपाकेन सह पिंडार्थमुङ्गत्य शेषं निवेदयेत् ।२०। अभिमते ऽनुमते वा भुक्तवत्स्वनाचांतेषु पिंडान्नि-द्यात् ।२०। आचांतेषेके ।२०। प्रकीयान्तमुपवीयां स्वधीच्यतामिति विमृजेत् ।३०। अस्तु स्वधेति वा ।३०। ॥९॥

अथ शूलगवः ।१। शरिद वसंते वार्द्रया ।२। श्रेष्ठं स्वस्य यूथस्य ।३। अकुष्ठिपृषत् ।४॥ कल्माष-मित्येके । ।। कामं कृष्णमालोहवांश्वेत् । ६। वीहियव-मतीभिरद्भिरभिषिच्य ।७। शिरस्त आ भसतः ।८। ह्ट्राय महादेवाय जुष्टी वर्धस्वेति । १। तं वर्धयेत्सं-पचरंतमृषमं वा ।१०। यज्ञियायां दिशि ।११। ऋसं-दर्शने यामात् । ११। ऊर्ध्वमर्धरात्रात् । १३। उदित इ-त्येके 1981 वैद्यं चरित्रवंतं ब्रह्माणमुपवेश्य सपला-शामार्द्रशाखां यूपं निखाय वतत्यी कुशरज्जू वा रशने अन्यतरया यूपं परिवीयान्यतरयाधिशिरिस पशुं बड्डा यूपे रशनायां वा नियुनिक्त यसी नमस्तसी ता जुष्टं नियुनज्मीति । १५। प्रोक्षणादि समानं पशुना । १६। विशेषान्वस्थामः । १७। पाच्या पलाशेन वा वपां जुहुयादिति विज्ञायते । १८। हराय मृदाय श्रवीय शिवाय भवाय महादेवायोगाय भीमाय पशुपतये रुट्राय शंकरायेशानाय स्वाहेति । १९। षड्भिर्वोत्तरैः ।२०। रुद्राय स्वाहेति वा ।२०। चतमृषु चतमृषु कु-शसूनासु चतमृषु दिक्षु विलं हरेद्यास्ते रुद्र पूर्वस्यां दिशि सेनास्ताभ्य एनवमस्ते असु मा मा हिंसी-

क्षेत्रेषं प्रक्रिटिशं मारेश्नम् ।२२। चतुर्भः सूक्तेषत-क्षो दिश्र उपविदेश स्टुट्रायेमा स्ट्रायाते पितरिमा स्दाय स्विरक्षमा इति । स्व। सर्वस्ट्रवज्ञेषु दिशामु-रसाजम् । थ। हुपान्यतीकातांच पुन्तं नर्म शिरः रादाक्षियायुक्तरेष् । सा भोगं चर्मका कुर्वितिति शक्तः । १६। उत्तरतो ऽयेर्ट्भवीतासु कुश्सूनासु वा शोरेतं निजवेकासिनीयोविसीविक्तिताः सम-पुर्वीः सर्वे को ८व सहस्वमिति ।२०। स्रमोद-इंग्युच चारिजीचेंचिकीचेंचिजनतीः समयुवीः स-पे रही ६४ इडस्यमिति सर्पेनी वसवासृगूवध्यं बाबयुत अवति हक्षरीत सर्वाः । स्ट। सर्वाचि ह पास्य जामधेवानि सर्वाः सेनाः सर्वास्युच्छ्य-सानीत्वेषंविषयमानं प्रीसाति । १९। नास्य बुवासं कर हिमसीति विज्ञाकते । २०। नास्य प्राभीयात् <sup>1३९।</sup> नास्य याममाहरेषुरनिमारुको हैव देवः प्रजा भवतीति ।३२। समात्यानेततः प्रतिषेधयेत् ।३३। नि-बीगाचु प्राचीयास्वस्त्यक्न इति ।३४। स एव भूल-गवी भयो होकाः पुरुषः पुत्रः पश्च स्नायुची बगस्यः ।३५। इष्ट्रान्यमुत्तृजेत् ।३६। नानुत्तृष्टः स्वात् ।३०। न हापणुर्भवतीति विद्यायते ।३८। शंतातीयं अपगृहानियात् ।३९। पणूनामुपताप एतमेव देवं मध्ये गोहस्य यजेत ।४०। स्थालीपाकं सर्वहुतम् ।४०। वर्हिराज्यं चानुप्रदत्य धूमतो गा आनयेत्। ४२। शं- तातीयं जपन्यश्रूनां मध्यमियात् ।४३। नमः शीन-

काय नमः शीनकाय ।४४। ॥৮॥

॥ इत्याश्वलायनगृह्यसूचे

चतुर्थी ऽध्यायः ॥४॥

॥ समाप्तं चेदमाश्वलायनकृतं

गृह्यसूचम् ॥

रित्येवं प्रतिदिशं त्वादेशनम् । १९। चतुर्भिः सूक्तेश्वत-स्रो दिश उपतिष्ठेत कदुद्रायेमा रुद्रायाते पितरिमा रुद्राय स्थिरधन्वन इति । १३। सर्वरुद्रयज्ञेषु दिशामु-पस्थानम् । १४। तुषान्मलीकरणांच पुद्धं चर्म शिरः पादानित्यगावनुप्रहरेत् । १५। भोगं चर्मणा कुर्वीतिति शांवत्यः । १६। उत्तरतो ऽमेर्दर्भवीतासु कुशसूनासु वा शोशितं निनयेन्द्वासिनीर्घोषिशीर्विचन्वतीः सम-श्ववीः सपा यद्दो ऽच तद्दाध्वमिति ।२०। अशोद-इावृत्य मासिनीर्घोषिणीर्विचिन्वतीः समसुवीः स-पी यही ऽच तदरध्वमिति सर्पेभ्यो यसचामृगूवध्यं वावसूतं भवति तद्वरंति सपीः । १८। सवीणि ह वा अस्य नामधेयानि सर्वाः सेनाः सर्वार्युच्छूय-णानीत्येवंविद्यजमानं प्रीणाति । १९। नास्य बुवार्ण चन हिनस्तीति विज्ञायते ।३०। नास्य प्राक्षीयात् ।३१। नास्य याममाहरेयुरिममारुको हैष देवः प्रजा भवतीति । ३२। समात्यानंततः प्रतिषेधयेत् । ३३। नि-योगाचु प्राचीयात्स्वस्त्ययन इति ।३४। स एष भूल-गवी धन्यो लोकाः पुरायः पुत्रः पश्रव आयुषी यशस्यः । ३५। इष्ट्रान्यमुत्मृजेत् । ३६। नानुत्मृष्टः स्यात् ।३०। न हापणुभैवतीति विद्यायते ।३८। शंतातीयं जपन्गृहानियात् ।३९। पत्रूनामुपताप एतमेव देवं मध्ये गोष्ठस्य यजेत ।४०। स्थालीपावं सर्वहुतम् ।४०। वर्हिराज्यं चानुप्रहत्य धूमतो गा आनयेत्। ४२। 📹

# Kritische Anmerkungen.

#### Erstes Buch.

1. 1. Die Silben The fehlen in AB; in C stehen sie am Rande.

Nach Kap. 2 schieben EF ein Kapitel ein, welches in AB am Schlusse des ganzen Sütra nach der Unterschrift hinzugefügt ist, in CD aber fehlt. Ich setze es getreu nach AB hierher, indem ich nur die Zählung der einzelnen Sätze hinzufüge, und lasse die Varianten aus EF folgen:

स्था गृहविलिदेवतानां कीर्तियवामा यम यम वसंति ते द्वारे पितामहं विद्यामकीके च उमापतिम् ।१। स्नाग्नेयां वलभद्रं च यमं विष्णुं च दक्षिणे।
नैक्त्यां खंदं वरुणं च सोमं सूर्यं च पित्रमे।१।
वायव्यामिषनी वसवः सोमी रुद्र उत्तरस्यां दिशि।
ईशान्यां नस्रवाणींद्रयहाः पूर्वस्यां दिशि।१। गृहमच्ये महाणं प्रतिष्ठाय स्विविश्विया कीर्तिरिति ततः सातं विलिवयं गृहांगणे देवं विहितम्।४। ये भूताः प्रचंति दिवा नक्तं विलिमकंतो वि तु तस्य प्रेष्ठास्तेभ्यो विलं पुष्टिकामो ददािम मिय पुष्टं पुष्टिपतिर्देशतु स्वाहा ।॥ ऐंद्रवारुणवायव्या वाम्या नै-

कृतिकाश्व ये। ते काकाः प्रतिगृह्णतु भूम्यां पिंडं मयार्पितम् । ६। वैवस्वतकुले जाती ही श्यामशब-ली श्रुनी। ताभ्यां पिंडो मया दत्तो रक्षेतां पिष्य मां सदा। ७। श्वचांडालभूतपिततवायसेभ्यो ऽचं भू-मी निक्षिपेत्। ६। गोदोहनमाचं तच स्थिता तिथि-माकांक्षेत्। ६। हस्ती पादी प्रक्षाल्याचम्य गृहं प्रविशेत्। १०। शांता पृथिवी शिवमंतिरक्षं द्यीनीं देव्य-भयं नो अस्तु। शिवा दिशः प्रदिश उद्दिशो न आपो विश्वतः परिपांतु सर्वतः। १०। शांतिः शांतिः शांतिः शांतिः। ॥११॥

1. E विद्यात् । — 2. E आग्रेय्या बिल्मि॰। — E मयं । — E स्कंदमरुणं च । F स्कंदवरुणं च । — 4. E मुडिवृडिश्रिया । F मुडिवृडिः श्रिया । — E बिलंमचयं ... देयिव॰। — 5. EF विदुरस्य प्रे॰। — 6. E वायव्य । — EF याम्यां । — E प्रतितिष्ठंतु । — F मयोदितम् । — 8. EF पिततभूत । — Nach 8 schiebt F ein: यमो ऽसि यमदूतो ऽसि वायसो ऽसि नमो ऽस्तु ते । सप्तजन्म (१नम fehlt) कृतं पापं बल्लं भक्षंतु वायसः ॥ क्रिमिकीटपतंगानां जंतूनां पापचारिणाम् । ते सर्वे तृप्तिमायांतु मया दत्तेन भूतले ॥ — 10. EF प्रवेशयेत् । — 11. E hat प्रदिश zweimal. — EF विद्युतः statt विश्वतः ।

3. 10. CDEF एक: स्वष्ट ।

5. 4. DE कृत्वा ऋत । - 5. A चतुष्पथादिप्र-

# न्ना॰। — BDEF ॰ षाडिप्र॰। C fehlt. Når. ही प्रवजती-ति डिप्रवाजिनी।

7. 6. Die Handschriften haben VE | Når. erklärt den Vers nicht. Ich habe nach Cat. Br. 14, 9, 4, 19 (Brih. Ar. 6, 4, 20), zwei Handschriften von Pårask. 1, 6, 3 und zwei Paddhatis zu demselben VE geschrieben. — C am Rande, DE जीवेम D corrigirt जीवेब | — 15. AB अधोत्तम | — 21. Die Handschriften haben hier जीवंपत्या aber 22 जीव-

#### 8. 5. AB नयति ।

10. 12. ABEF आसाद्य प्रत्यभिधार्येक्ष F giebt durch Zeichen an, dass das Wort प्रत्यभिधार्ये zu tilgen sei; in CD ist dasselbe am Rande hinzugefügt, in C aber wieder getilgt. Bei Nâr. fehlt es, aber er erwähnt, dass einige पुनर्भिधार्य lesen. — Nach 22 schieben ABCEF ein: स्वष्टकृतं विर्भिधार्यि F will den Satz getilgt wissen, in D und bei Nâr. fehlt derselbe.

## 11. 2. CE आदेया शा॰।

13. 3. AB haben पुंसवनं nur einmal. — Nach 6 schieben die Handschriften ein: आ ते गर्भी योनिमेतु पुमान्वाण इवेषुधिम्। आ वीरो जायतां पुषस्ते दशमास्यः॥ अगिरेतु प्रथमो देवतानां सो ऽस्ये प्रजां मुंचतु मृत्युपाशात्। तदयं राजा वरुणो ऽनुमन्यतां यथेयं स्त्री पौषमधं न रोदादिति॥ D पौषमधिन-यानिति। CDF tilgen diese Verse. Nârâyaṇa erwähnt sie mit den Anfangsworten als diejenigen, welche in den vorhergehenden Worten des Textes durch die Namen ihrer Dichter,

Prajâvat und Jîvaputra, bezeichnet werden, hat aber die Verse selbst in seinem Texte nicht gehabt. — 7. ABC आधिन-याम् । In Bhavadeva's Paddhati zu Gobhila steht आधं नि-

- 14. 7. ABCF उपवस्तया aber F am Rande उपवसि-ता wie DE.
- 15. 7. DE अयुग्सानि aber D mit einem Zeichen der Tilgung über मा।
  - 16. 5. Es ist zu corrigiren प्राप्त दातारं।
- 17. 8. **इति** fehlt in ABE, ist in F mit dem Tilgungszeichen versehen, in CD am Rande hinzugefügt, steht aber bei Nârâyaṇa. 9. **निष्णोड्य** ist in CDF am Rande hinzugefügt, in F aber wieder überstrichen. 19. D corrigirt विद्यान ।
  - 18. 2. C षोळशे ।
- 19. 5. C corrigirt षोडशात् aus षोलशात्। 10. E schiebt nach कुमारं am Rande भुक्तवंतं ein. Nach 13 folgt in ABE केशसंमितो बासणस्य ललाटसंमितः स्नचियस्य प्राणसंमितो वेश्यस्य। भवत्युवी (CDE पूर्वी) बासणो भिस्नां याचयेत् (CDE याचेत) भवन्मध्या एजन्यो भवदंत्यां वेश्यः॥ In C haben diese beiden Sätze, wie es scheint, ursprünglich im Texte gestanden, sind dort aber getilgt, später an den Rand geschrieben und auch da wieder getilgt. In D steht der zweite Satz am Rande und der erste ist im Texte als Einschub bezeichnet. In F fehlt der zweite Satz. Nåråyana hat beide Sätze nicht vorgefunden.
- 20. 7. AB समावृतित्या | 10. C द्वां und so corrigirt auch D; F कृत्या überstrichen. Når. कृत्या | Abhandl. d. DMG. III, 4.

- 21. 2. C स सिमध° D स getilgt. 4. C भी ऋतु° F भी: ऋतु° ।
- 22. 8. CD भिक्षां भवान्। 12. C schiebt am Rande तत् vor आचायाय ein. — 15. ABCE अनुक्तं।
  - 23. 3. AB प्रथमे ।
- 24. 4. C corrigirt am Rande आचार्याय च ष्य । 13. AB श्लालित ohne प्र। AB अन्वाचामति CD अनु getilgt. 15. सच्चे पाणी कृत्वा steht in DF am Rande, und ist in F als पाउ: bezeichnet.

#### Zweites Buch.

- 1. 5. Die Handschriften श्रविश्वतः । ich bin Nåråyana gefolgt. 9. DEF आंतरिस्या। 10. Die Handschriften भ्रवां ते।
- 3. 3. ABE आस्तरण CDF tilgen आ welches auch bei Narayana fehlt. EF अध्यागारे aber F am Rande अभ्या । 4. सीविष्टकृत haben alle Handschriften des Textes und Narayana. 7. Alle Handschriften haben स्वस्तरः und auch Narayana sagt: यस्मिन्स्तरणे स्वयं शेते स स्वस्तरः। 12. AB एतां प्राङ्मुखा दक्षिणाः।
  - 4. 13. DE यचैनान् । 14. Die Handschr. अभया: ।
  - 5. 9. ABCDF माध्यावर्षे । Nåråyaṇa माघावर्षे ।

- 6. 4. F zweimal am Rande संगृत्यामि | D das zweite
- 7. 7. Die Handschriften सर्वे समृद्धं । Ich bin Nârâ-yaṇa gefolgt.
  - 8. 14. D und F am Rande दाहुकां। Nâr. दाहका।
  - 9. 2. Die Handschriften द्धाना ।

### Drittes Buch.

- 4. 1. C सांखाः। 4. भाष welches Weber (Katal. p. 35 und Vorlesgn. p. 56) auslässt, steht in allen Handschriften. Roth (z. Lit. p. 27) बाहीव। Roth (ebendas.) und Weber (Katal. p. 35) प्रातिषयी। C कहोऊं। C corrigirt die allein richtige Lesart शांखायनं in सांख्यायनं।
- 5. 6. Alle Handschriften ausser D ईले। 10. AB Sधार्यः। 21. ABC तहेवताः।
- 6. 8. AB चोपहत्य। CE वोपहत्य।— CE स्ना-ज्याहुतीर्जु॰।
  - 7. 9. DE मूढी।
  - 9. 1. Die Handschriften यद्मे । 4. AB चाह्नानम् ।
- 10. 11. ABDE दहंतं। AB मानुज्ञातारं। ABC मिंदानामुभयं तु । DE °ना उभयं तु ।
  - 12. 14. E प्रधायंतु । 15. C परियायात् । ्

#### Viertes Buch.

Mit M bezeichne ich in den sechs ersten Kapiteln dieses Buches die abweichenden Lesarten in Herrn Professor Müller's Aufsatz: "Die Todtenbestattung bei den Brahmanen" (Zeitschr. der D. M. G. Bd. 9).

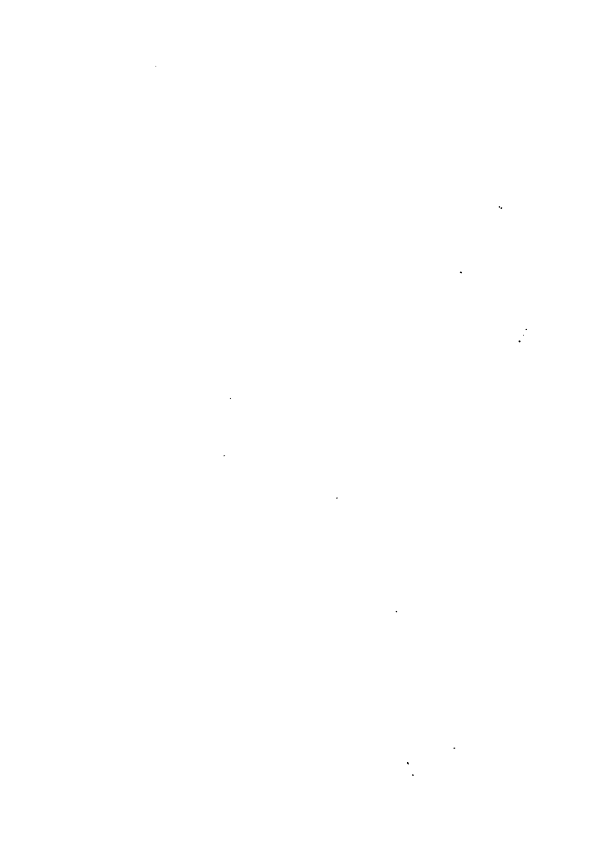
- 1. 1. AB •िपांचेदु• Die anderen Handschriften und M
  •िपाचेदु• | Ich bin Nåråyana gefolgt, welcher व्याधि: ergänzt. 9. M यावदुशा• | 11. CD pr. m. EM अवीक् ।
   15. ABCM प्रथंसेरन् । 16. वापयंति fehlt in CD.
- 2. 8. M बाहू। 10. AB खानतेदिकेन। EC गर्ती-देकेन। — 15. AB अभिमुखशिरसं। — 22. M संचिति-मन्विता। "geht er um den Holzstoss".
- 3. 17. M पृषदाज्यं पूरयति । 21. दक्षिणे fehlt in AB. 22. हृदये fehlt in AB.
- 4. 4. M und Nârâyaṇa दक्षिण्योत्। AB. विद्या-द्वमेव रा॰। E विद्यादांनमेव रा॰। — 7. und 8. ह hinter इति fehlt in M. — 10. च fehlt in M. — 13. EDM तैलं statt तिलान्।
- 5. 4. DEM schieben आयतनं hinter प्रस्थं ein 10. अथ fehlt in C. — AB अथानसर्गं।
- 6. 10. AB अश्मानमित्युत्तरतो ऽगेः कृता। DM उत्तरतो ऽगेः (M र) श्मानं कृता। E अश्मानमृत्तर-तो ऽगेः कृता। Ich bin C und Nârâyana gefolgt. — 11. . ABDE नवनीतेन चांगु In C und Nârâyana fehlt च। — ABD आंज्य। — DE परांचो वि AB परांचो पमृ ! —

16. AB **यवार्ट्य ।** — 17. M **ट्वपंत** "bleiben sie schlafen". — 18. C **च** fehlt.

7. 10. C und Nârâyaṇa प्रदाय statt आसिया। — 13. CE ते इर्घ्य dreimal. — 15 AB पृथिवि। In Gobhila's und Kâtyâyana's Çrâddha Kalpa Sûtra steht dafür प्रयसा। — 16. AB आवृत्ताः। — Nach 16. schieben DE ein: उद्घरेद्यदि चे-त्याचं विवृतं वा यदा भवेत्। तदासुरं भवेच्छाचं कुद्धेः पितृगर्गोगेतिरिति॥ — 27. Nârâyaṇa उपयुक्तं। CDE भूकं। AB भूकं।

8. 27. E तह्यस्वमिति सर्व एतद्वो नेन वः प्री-णाति। — 28. घोषिणी॰ bis तह्यस्वं fehlt in E. — 29. E उच्छ्रयमाणानि। — 38. ABCDE महापणु॰। Nârâyaṇa न हापणु॰। — 40. ABCD wiederholen die Wörter मध्य-मियात्।







Control of the Congles

# ॥ गृह्यसूचा यि॥

Indische Hausregeln.

#### Abhandlungen

# ॥ गृह्यसूनाचि ॥

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

Indische Hausregetn

IV. Rand.

M. 1.

# ॥ गृह्यसूचा गि॥

## Indische Hausregeln.

Sanskrit und Deutsch

herausgegeben

von

Adolf Friedrich Stenzler.

I. Âçvalâyana.

Zweites Heft.

Uebersetzung.

Leipzig 1865

in Commission bei F. A. Brockhaus.

# ्र भारतिक द्वाराम **मुख्या** स्

## The state of the s

•

.

. . .

#### Dem lieben Freunde

#### Herrn Professor

### Dr. Hermann Brockhaus

im Rückblick auf

beinahe vierzig Jahre

gemeinsamen Strebens

und

ungetrübter Freundschaft

zugeeignet.

thought and it most

Herra Professor

## Hermann Brockhaus

nel Aufert and an

beinahe vierzig Jahre

gemeinsamen Machens

1-11--

ungeträbter Freundschaft

zugo igent.

#### Vorrede.

Zu der vorliegenden Ausgabe von Açvalàyana's Hausregel habe ich folgende Hülfsmittel benutzt.

Den Text des Sûtra habe ich im Jahre 1850 in der Königl. Bibliothek zu Berlin abgeschrieben aus den beiden Handschriften Chamb. 65 (A) und 79 (B). In Weber's Verzeichniss sind es die Handschriften 136=Ch. 65,b und 137=Ch. 79,b. Dass A eine nicht einmal immer getreue Abschrift von B ist, ergiebt sich aus sicheren Zeichen; sie ist daher für die Kritik von keinem Belang. 1)

Mit meiner Abschrift verglich ich im Jahre 1853 in der Bodleyana zu Oxford folgende Handschriften:

- C = Wilson's Msc. 510, auf 44 Blättern, von welchen aber die Blätter 4, 23-26, 38 und 43 fehlen.
  - D = Wilson's Msc. 471, auf 42 Blättern, Samvat 1839(?).
- E = Mill's Msc., damals noch ohne Nummer; das Sûtra ist das letzte Stück von mehreren zusammen gebundenen, worunter das Jyotisha. Ich habe die Handschrift nur oberflächlich vergleichen können.

<sup>1)</sup> Dass ich, nachdem ich dies erkannt, die Handschrift A unbeachtet gelassen und die offenbaren Versehen des Schreibers (z. B. 1, 6, 1 ava statt esha; 1, 8, 6 daxa statt vrixa; 1, 14, 8 fehlt jivapatyo) keiner Bemerkung gewürdigt, wird man nur billigen. Dadurch aber, dass ich diese Versehen auch in dem letzten Theile meiner Abschrift nicht mehr angemerkt, so wie durch ein Uebersehen von Herrn Professor Weber's nachträglicher Bemerkung auf p. 481 seines Verz. der Berl. Handschr. bin ich zu meinem Bedauern veranlasst worden, diesem Unrecht zu thun. Ich muss die Anmerkung zu 3, 4, 4 zurücknehmen: das Wort bhäshya fehlt allerdings in A.

11 Vorrede.

F = Mill's Msc. auf 43 Blättern, Samvat 1829, Çâka 1694; oberflächlich verglichen bis zu Ende des zweiten Buches.

Die einzige Handschrift von Narayana's Commentar trug in der Bibliothek des Ostindischen Hauses die Nummer 285 (chemals 104). Herr Professor Müller, in dessen Händen sie damals war, hat mich durch Ueberlassung derselben zu grösstem Danke verpflichtet. Sie umfasst 153 Blätter; Narayana's Commentar aber bricht ab auf Blatt 88, bei Acv. gri. sû. 4, 8, 41, so dass wohl nur ein Blatt desselben fehlt. Die Blätter 89-153 trugen früher andere Zahlen. Die ursprüngliche Unterschrift auf Blatt 153 lautet: iti mimamsaka bhatta nilakanthatmaja cankarakritau bhattabhaskare prathamasyadhyayasya dvitiyah padah. Diese ist aber durchstrichen und dafür geschrieben: iti crimimamsakabhatta nilakanthatmaja narayanabhattakrite sutravriti samapta samvat 1860. In den Unterschriften der drei ersten Bücher wird der Commentar bloss nârâyanîyâ vrittih genannt. Ein vollständiger Abdruck dieses Commentares liess sich nicht ausführen; ich habe mich daher auf Mittheilungen aus demselben beschränkt, welche, auch wo sie nicht wörtliche Uebersetzungen sind, hoffentlich seinen Sinn nicht verfehlen. Zu bedauern ist, dass der Commentar sich jeder Erklärung der in dem Sutra erwähnten Sprüche und Verse enthält. Manche derselben haben offenbar schon in alter Zeit Verderbniss erlitten, da auf ihre getreue Bewahrung nicht dieselbe Sorgfalt verwendet wurde, wie auf diejenigen, welche in die Samhitas aufgenommen waren.

Der Text des Sûtra ist in den Handschriften in vier Bücher (adhyâya) und jedes Buch in eine Anzahl Kapitel getheilt, welche mit Zahlen versehen sind. Ich habe noch eine Zählung der einzelnen Sätze in diesen Kapiteln hinzugefügt, um die Citation zu erleichtern. In der Bestimmung des Umfanges dieser Sätze bin ich grösstentheils Nârâyaṇâ's

Vorrede.

Commentare gefolgt, in einigen Fällen aber hat mich der Sinn veranlasst, von ihm abzuweichen.

Für meine Beigaben, Uebersetzung und Anmerkungen, bitte ich um nachsichtige Beurtheilung. Was das Verständniss der Hausregeln besonders erschwert, ist der Umstand, dass dieselben, wie sie als Anhänge zu den Çrauta-Regeln auftreten, so auch die Bekanntschaft mit dem Ritual der Çrauta-Handlungen voraussetzen. Dafür aber waren meine Hülfsmittel nicht immer ausreichend.

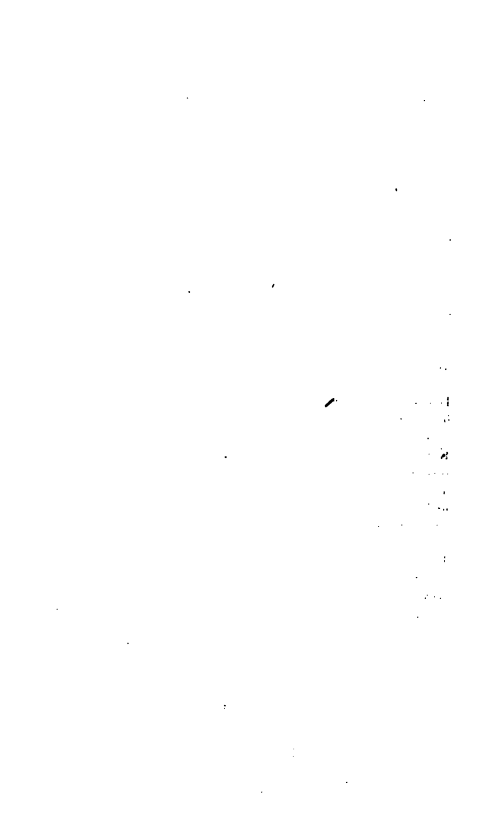
Bei zwei Abschnitten des vorliegenden Sütra haben mir werthvolle Vorarbeiten Dienste geleistet: die Bearbeitung von 4, 1—6 durch Herrn Professor Müller (die Todtenbestattung bei den Brahmanen, Zeitschr. d. D. Morgenl. Gesellsch. Bd. 9) und die Arbeit des Herrn Dr. Haas über die Heirathsgebräuche der alten Inder, mit Herrn Professor Weber's Ergänzungen (Indische Studien Bd. 5).

Ich füge noch einige Bemerkungen hinzu, welche ich Herrn Professor Weber's Güte verdanke. Açv. gri. 2, 5, 9 hat auch B mådhyåvarsham. — 2, 7, 2 ist anûsharam zu schreiben. — Zu 2, 8, 16 hatte mir schon Herr Professor Kuhn seine Vermuthung mitgetheilt, dass zu schreiben sei: tilvilàsyàm (sc. çâlàyâm) iràvatî. Dieselbe Vermuthung spricht auch Weber aus. — 3, 2, 2 und 3, 5, 11 ist wohl prâktûla und 4, 8, 32 abhimânuka zu schreiben, wie Ait. Br. 3, 34. Ich habe keine Variante notirt.

Meine schon früher ausgesprochene Ansicht von der Bedeutung der Hausregeln für die Indischen Studien überhaupt ist in der als Anhang mitgetheilten Rede enthalten, welche daher als allgemeine Einleitung zu diesem Zweige der Litteratur dienen kann.

Breslau, Weihnachten 1864.

A. F. Stenzler.



### Açvalâyana's Hausregel.

#### Erstes Buch.

#### Erstes Kapitel.

1. Erklärt sind die mit Ausbreitung 1) verbundenen Handlungen; wir wollen die häuslichen erklären.

#### 8. 1

Der Versasser erwähnt hier (zu Anfang des Grihya-Sûtra) die im Crauta-Sûtra dargestellten Handlungen, um beide Darstellungen enge mit einander zu verbinden. Der Zweck dieser Verbindung aber ist, dass die in dem Crauta-Sûtra gegebenen allgemeinen Vorschriften (paribhâshâs) auch für das Grihya-Sûtra gelten sollen, was sonst nicht der Fall sein würde, weil das Grihya-Sûtra ein besonderes Werk bildet. Denn das Crauta-Sûtra schliesst mit dem Ausspruch der Verneigung vor dem Lehrer (namah çaunakâya). welcher immer nur am Ende eines Werkes steht. Når.

<sup>1) &</sup>quot;Ausbreitung", nämlich des Feuers, d. h. die Handlungen, welche in mehreren Feuern vollzogen werden. Når. — Mit dem Namen vaitànika werden in den ersten Worten von Äçvalàyana's Çrauta-Sûtra die in demselben durgestellten Handlungen bezeichnet. Kullûka zu Mn. 5, 84 erklärt das gleichbedeutende vaitàna, d. h. das durch die çruti vorgeschriebene Opfer, als dasjenige, welches vollzogen wird, nachdem man das in der Grube des gârhapatya (Feuer des Hausherrn) befindliche Feuer über die Gruben des âhavaniya (Opferfeuer) und der anderen Feuer ausgebreitet, d. h. die anderen Feuer aus dem gârhapatya angezündet hat. —

2. Dreierlei 1) Kochopfer 2) giebt es: geopferte, die im Feuer geopfert werden; nicht im Feuer, die dargeopferten; in der Speisung der Brahmanas, die in der Gottheit geopferten.

#### §. 2.

1) trayas (drei) heisst hier soviel als "dreierlei", da die einzelnen (geopferte u. s. w.) im pluralis angeführt werden. Nar.

2) påkayajnås sind entweder "kleine Opfer" oder "gute Opfer", denn das Wort påka kommt in beiden Bedeutungen vor, z. B. in der Bedeutung "klein" Taitt. S. 3, 2, 4, 4: yo 'smatpåkatarah, in der Bedeutung "gut" RS. 10, 114, 4. 7, 104, 8: Daher ist die Grundform der påkayajnås auch in den Butteropfern gültig. Wenn das Wort påka "Kochen" bedeutete, so könnte jene Grundform für die Butteropfer nicht gelten. Da sie aber auch für diese angenommen wird, so kann diese Bedeutung nicht stattfinden. "Gute Opfer" heissen sie, weil unter ihnen auch die Empfängniss-Handlung und die anderen Sacramente aufgezählt werden, durch welche die Göttlichkeit erlangt wird. Når.

Die Erklärung des Ausdrucks påkayajna, welche Nåråyana in

seinem Commentare zu Çânkhâyana Gri. 1, 1, 1 giebt, ist etwas künstlicher, als die eben angeführte. Er sagt dort, pâka bedeute das häusliche Feuer, auf welchem täglich die Speise gekocht wird, und daher påkayajna die in diesem Feuer vollzogenen Opfer. Diese seien aber entweder kleine Opfer (alpayajnås) oder gute Opfer (praçastayajnås), und beides bedeute auch das Wort påka. Daher bedeute das Wort påkayajna, wenn es von den Butteropfern (ajyahoma) gebraucht werde, "kleine Opfer"; dagegen in Beziehung auf die häuslichen Thieropfer (çâkhâpaçu, d. h. in denen das Opferthier nicht an einen Opferpfahl, yûpa, sondern an einen Zweig gebunden wird; vgl. Kâty. Çr. 6, 10, 33; Çânkh. Grī. 1, 10, 3; Pârask. Grī. 3, 11, 1) bedeute es "gute Opfer". Denn wenn

3; Parask. Grl. 3, 11, 1) bedeute es "gute Opfer". Denn wenn das Wort påka hier nur (eva, dies Wort ist hier bedeutsam und fehlt in dem oben angeführten Commentare zu Äçvalåyana) "Gekochtes" (pakva) bedeutete, so würde in dem Butteropfer die durchgehende Form nicht enthalten sein (tantratå na syåt), was doch angenommen wird. — Wenn ich nun, abweichend von Auctoritäten wie Müller (Anc. Sscr. Lit. p. 203) und das Petersburger Wörterbuch, das Wort påkayajna durch "Kochopfer" übersetze, indem ich glaube, dass dies die ursprüngliche Bedeutung desselben ist, so bin ich darüber Rechenschaft schuldig. In dem Verse Çankh. Grl. 1, 1, 15:

pâkasaṃsthā haviḥsaṃsthāḥ somasaṃsthās tathāparāḥ | ekaviṇçatir ity etā yajnasaṃsthāḥ prakîrtitāḥ || scheint zunächst das Wort saṃsthā s. v. a. "Vollendung (Hem. nā.

= samapti), das wodurch etwas vollendet wird, wesentlicher Bestandtheil" zu bedeuten, wie z. B. Katy. Çr. 25, 7, 1 das Frühopfer die samsthå d. h. ein wesentlicher, integrirender Theil des Abendopfers genannt wird. Dann kann auch das Wort påka, in Uebereinstimmung mit havis und soma, wohl nur als Substantiv. und zwar in der Bedeutung: "das Kochen" gefasst werden. Ursprünglich hiessen demnach påkayajnås sieben bestimmte Opfer, bei welchen eine Speise auf dem Hausfeuer gekocht wurde. Auch der Gabe an die Schlangen (sarpabali), welche von einigen als eines dieser Opfer genannt wird, geht ja das Kochen einer Speise vorher (s. unten 2, 1, 4), und andere nennen statt des sarpabali die cravanî. Später wurde die Benennung auf alle häuslichen Gebräuche übertragen, bei welchen das Hausfeuer zur Anwendung kam, auch auf diejenigen, bei welchen ein eigentliches Kochen nicht stattfand, und dadurch scheinen die Commentatoren veranlasst worden zu sein, das Wort påka in anderen Bedeutungen zu fassen. Gewöhnlich erklären sie es durch: "häusliches Feuer, auf welchem die täglichen Speisen bereitet werden." So der Comm. zu Kâty. Cr. 6, 10, 29. Narayana zu Cânkh. Gr. 1, 1, 1. Der Comm. (Cod. Chamb. 687) zu Çânkh. Gr. 1, 5, 1. Râmakrishpa zu Pårask. Gry. 1, 4, 1. Raghunandana häufig, z. B. tithitattva fol. 48, b, 6. Ich habe das Wort påka nie in dieser Bedeutung gefunden, und da auch das Wb. keine Belegstelle für dieselbe giebt, so darf man vielleicht annehmen, dass die Erklärung der Commentatoren aus dem Bestreben herrührt, die Etymologie des Wortes påkayajna mit der Anwendung desselben in Einklang zu bringen. (Doch ist zu erwägen, dass auch das Wort crapana, eigentlich: "das Kochen", zur Bezeichnung des Feuers gebraucht wird, auf welchem das Kochen geschieht, z. B. Kåty. Cr. 2, 3, 27). Dasselbe Bestreben möchte ich aber auch in der andern Angabe der Commentatoren erkennen, nach welcher pakayajna bedeuten soll: die kleinen (alpa) oder die guten (pracasta) Opfer. Ich habe diese Erklärung bis jetzt nur bei Narayana an den obigen Stellen gefunden; er zieht die zweite Bedeutung (die guten Opfer) vor. Die erste Bedeutung (die kleinen Opfer) erwähnt auch Safana zu Taitt. S. 1, 7, 1 mit den Worten: anye tv ahuh alpayajnah pakayajna iti "andere aber sagen, die kleinen Opfer heissen pakayajnas", ohne sich näher darüber auszusprechen. - Sollte nun auch meine Auffassung des Wortes påkayajna sich als irrthümlich erweisen, so kann doch wenigstens darüber kein Zweifel sein, dass mit diesem Namen die auf der Tradition (smrti) beruhenden häuslichen Gebräuche (grihya oder smårta) bezeichnet werden, zu deren Vollziehung es nicht der drei Feuer (treta), sondern nur des Hausfeuers (avasathya oder aupasana) bedurfte. Wenn daher Manu (3, 67) sagt: vaivābike 'gnau kurvita grīhyam karma yathāvidhi, und Ydjacoalkya (1, 97): karma smårtam vivåhågnan kurvita, so drückt 3. Man führt auch Verse 1) an: "Wer mit einem Stücke Holz, wer mit einer Spende, wer mit dem Veda" u. s. w.

Vishņu (Dharmaçâstra 59, 1) dasselbe aus mit den Worten: gṛī-hācramî vaivāhikāgnau pākayajnān kuryāt.

#### §. 3.

- 1) Die hier folgenden, aus verschiedenen Liedern genommenen Verse, in welchen der Gedanke ausgesprochen ist, dass auch die einsachste, aufrichtige Verehrung den Göttern lieb ist und von ihnen belohnt wird, führt, wie Narayana sagt, der Verfasser an, um zu zeigen, dass auch die häuslichen Gebräuche, eben so wie die in der Cruti vorgeschriebenen, nothwendig von dem Manne, welcher das Feuer unterhält, beobachtet werden müssen. Das erste Citat bezieht sich auf die zwei Verse RS. 8, 19, 5. 6. Wenn die im Texte des Sûtra angeführten Worte eines Verses über einen Viertel-Vers (påda) hinausgehen, wie hier, so bedeutet dies, nach der im Crauta-Sutra (1, 1) gegebenen Erklärung, dass drei auf einander folgende Verse (ein trica) gemeint sind. (S. unten Anm. zu 1, 20, 9). In dem vorliegenden Falle aber bedeutet, wie Narayana bemerkt, sowohl dieses Citat wie der pluralis ricas nur, dass mehr als zwei Verse gemeint sind, nämlich ausser den beiden ersten auch noch die im folgenden Paragraph angeführten. Denn der im Rigveda auf die beiden ersten folgende dritte Vers (8, 19, 7) passt nach seinem Inhalte nicht hierher. Die beiden ersten Verse lauten:
  - "Welcher Sterbliche mit einem Stücke Holz, wer mit einer Spende, wer mit dem Veda dem Agni diente. "Wer, schön opfernd, mit Verneigung,
  - 6. "Dessen Rosse eilen schnell dahin, dem wird glänzender Ruhm zu Theil, "Den trifft nicht Götterbewirkte Noth, von keiner Seite, nicht Menschenbewirkte."

Unter Veda ist hier sicher, wie Müller (ASL. p. 205) bemerkt, ein Grasbündel gemeint. Ich habe das Wort stehen lassen, weil Äçvalâyana selbst es auf das Wissen der heiligen Dinge bezieht.

#### §. 4.

In diesem Paragraph folgt nun, wie die letzten Worte desselben sagen, das Brahmana, d. h. die tiefere Deutung der angeführten Verse und die weitere Entwickelung des in denselben ausgesprochenen Gedankens, dass auch die einfachste Verehrung der Götter hinreicht, ihre Gnade zu erwerben. Daraus aber, dass die4. Wer 1) auch nur ein Stück Brennholz gläubig anlegt, der soll denken: "ich opfere dieser (Gottheit), Verehrung sei ihr!" — "Wer 2) mit einer Spende." — "Wer mit dem Veda." Auch 3) durch das blosse Wissen wird (der Gottheit) Freude bereitet. Dies 2) sehend hat der Rishi gesagt:

"Dem die Kuh nicht abwehrenden, brünstigen, himmlischen, sprechet ein wunderbares Wort, "Süsser als Butter und Honig."

"Dieses mein Wort, süsser als Butter und Honig, ist Freude." "Es möge süsser sein", so meint er dies.

"Im b) Liede bringen wir, Agni, dir Mit dem Herzen bereitete Speise dar. "Die seien dir befruchtende Stiere und Kühe."

ser Gedanke schon in den Liedern des Rigveda, also durch göttliche Offenbarung ausgesprochen ist, ergiebt sich die Nothwendigkeit der Beobachtung der im Grihya-Sutra dargestellten Gebräuche, und hieraus folgt wieder, dass dieses Sutra gleichen Anspruch auf Auctorität hat, wie das Crauta-Sutra.

1) Dies ist die Erklärung der ersten Worte des Verses. Das Wort namas (Verehrung) bedeutet hier "Speise", und steht auch in den Nighantus unter den Benennungen der Speise. "Auch ein Stück Brennholz wird dieser Gottheit zur Speise", d. h. bereitet ihr Freude. Durch das Wort "gläubig" wird zu erkennen gegeben, dass nur ein gläubiger Mensch die Berechtigung zur Vollziehung der Kochopfer hat. Nar.

2) Die Worte ya ahutya sind die Erklärung von ya ahuti,

nach Pân. 7, 1, 39. Ndr.

3) Auch ohne Darbringung materieller Gegenstände kann man durch das blosse Lesen des Veda der Gottheit Freude bereiten. Nar.

4) In dem Verse (RS. 8, 24, 20) ist die Rede an die Sänger gerichtet, welche aufgefordert werden, an Indra ein Wort zu sprechen, weil dieses süsser sei als Butter und Honig. In dem darauf folgenden Brahmana wird die Rede an die Gottheit selbst gerichtet, und jener Ausspruch als ein Wunsch erklärt: "möge dir, o Indra, meine Rede süsser sein", u. s. w. Nar.

b) In dem vorhergehenden Verse war gesagt, dass das Lesen des Veda süsser sei als Flüssigkeiten. In diesem Verse (RS. 6, 16, 47) heisst es, dass es auch süsser sei als Fleisch. "Diese meine Angehörigen, welche den Veda lesen, mögen deine Stiere sein; möge dir, o Agni, durch das Lesen des Veda eben so

"Diese sind meine Befruchter und Stiere und Kühe, welche diese Selbstlesung lesen", so (ist dies gemeint).

"Wer 6) schön opfernd mit Verneigung."

Also auch durch Verneigung. Die Götter sind ja nicht über die Verneigung hinaus. Die Verneigung ist ja ein Opfer. — So ist das Brahmana.

#### Zweites Kapitel.

1. Nun Abends und Morgens 1) opfere er von zubereiteter, opfermässiger 2) Speise.

grosse Freude bereitet werden, wie durch das Opfer von Stieren". Nar.

O) Endlich folgt die Erklärung der letzten Worte des obigen Verses (RS. 8, 19, 5): die Götter wissen auch die blosse Verneigung zu schätzen, denn auch diese ist schon ein Opfer. Nac.

#### **§**. 1.

Von den fünf Opfern, welche der Hausherr täglich vollsiehen soll (s. unten 3, 1) und welche in anderen Sutras auch die flief grossen Opfer, panca mahayajnas, heissen, werden in diesem Kapitel die drei ersten beschrieben, nämlich das Opfer an die Götter, devayajna (§. 1-2), an die Wesen, bhûtayajna (§. 3-9), und an die Väter, pitrysjna (§. 10). Diese drei Opfer werden von einigen auch unter dem Namen des Vaigvadeva-Opfers zusammengefasst; die dazu nöthige Speise wird bei ihrer Bereitung den Allgöttern, viçve devås, geweihet. Von anderen wird aber dieser Name in anderer, theils engerer, theils weiterer Bedeutung gebraucht. Vergl. Çânkh. Gr. 2, 14. Pârask. Gr. 2, 9. Mn. 3, 69 u. f. Das vierte Opfer, an Brahman, brahmayajna, oder das Lesen des Veda, wird unten 3, 2 n. f. beschrieben. Das fünfte. an die Menschen, manushyayajna oder nriyajna, welches in der Speisung von Gästen, atithibhojana, besteht, wird von Açvalayana unten, 3, 1, erwähnt.

1) "Abends und Morgens" ist hier wie auch an anderen Stellen nur die Bezeichnung des Zeitraums von Tag und Nacht. Nár.

3) "Zubereitete" d. h. gekochte Speise, also keine süsse oder saure Milch. "Opfermässige", also keine Erbsen (canaka) und kodrava (paspalum scrobiculatum). Nár.

2. Den Gottheiten des Feueropfers <sup>1</sup>), dem Soma Vanaspati <sup>2</sup>), Agni und Soma, Indra und Agni, Himmel und Erde, Dhanvantari, Indra, den Allgöttern, Brahman.

3. Nachdem er Svåhå gesagt, folgt sogleich die Dar-

bringung der Gaben.

- 4. Denselben Göttern 1), den Wassern, den Kräutern und Bäumen, dem Hause, den Hausgottheiten, den Wohnungsgottheiten.
- 5. Dem Indra, Indra's Männern, Yama, Yama's Männern, Varuna, Varuna's Männern, Soma, Soma's Männern, diesen (bringt er die Gabe) nach den (vier) Himmelsgegenden. 1)
  - 6. Dem Brahman, Brahman's Männern in der Mitte. 1)
- 7. Den Allgöttern, allen Wesen, den bei Tage wandelnden bei Tage. 1)
  - 8. Den bei Nacht wandelnden bei Nacht.

#### §. 2

¹) Die Gottheiten des Feueropfers sind Agni, Sûrya und Prajàpati. Nár.

2) Vanaspati kommt auch sonst als Beiname des Soma vor, z. B. agnir grihapatih somo vanaspatih (Açv. Cr. 4, 11). Nár.

#### 8. 4

1) Er bringt den in §. 2 genannten Göttern die Gaben in einer nach Osten gerichteten Reihe, und nachdem er: "dem Brahman Svähä!" gesagt, lässt er einen Zwischenraum und opfert dann den Wassern u. s. w. Die beiden letzten Ausdrücke sind nicht blosse Vorschrift, sondern bilden den Spruch selbst, da Hausgottheiten und Wohnungsgottheiten dieselben sind. Når.

#### 8. 5.

1) Es sind die "vier" Himmelsgegenden zu verstehen, da die Männer der einzelnen Götter in derselben Himmelsgegend sind, wie ihre Götter. Nar. — Vgl. Mn. 3, 87. Kull.

#### 8. 6.

1) In der Mitte der Götter der vier Himmelsgegenden, in dem zu §. 4 erwähnten Zwischenraume. Nar. — Vgl. Mn. 3, 89.

#### §. 7.

1) Vgl. Mn. 3, 90.

- 9. Den Rakshas nach Norden.
- 10. Mit den Worten: "Svadhå den Vätern!" werfe er östlich behängt den Rest nach Süden hin. 1)

#### Drittes Kapitel.

1. Wenn er nun 1) irgendwo opfern will, soll er einen Platz, welcher an allen Seiten mindestens das Maass eines Pfeiles 2) hat, (mit Kuhmist) bestreichen und sechs Linien ziehen: eine nach Norden gerichtete im Westen 3), zwei nach Osten gerichtete einzeln an den beiden Enden (der ersten), drei in der Mitte (dieser beiden). Den Platz besprengt er, legt das Feuer hin, legt (Holz) nach 4), kehrt das Feuer zusammen und streuet (das Gras) umher, im Osten, im Süden, im Westen, im Norden, (jedesmal) im Norden endigend. Das Besprengen geschieht stillschweigend. 5)

#### §. 10.

#### §. 1.

<sup>1) &</sup>quot;Oestlich behängt", d. h. so dass Schnur und Kleid auf der rechten Schulter und unter dem linken Arme hängen. Dies musste hier besonders erwähnt werden, weil sonst die allgemeine Regel (Âçval. Çr. 1, 1) gelten würde, dass der Opfernde opfermässig behängt (yajnopavitin) sein, d. h. Schnur und Kleid auf der linken Schulter und unter dem rechten Arme haben soll. — Der Ausdruck: "werfe er hin" ist hier angewendet, um anzudeuten, dass dies eine neue Handlung ist und nicht mehr zu der Darbringung der Gaben (baliharana) gehört. Nar. — Vgl. Mn. 3, 91.

<sup>1)</sup> Das Wort "nun" (atha) zeigt, dass hier ein neuer Abschnitt folgt. Die hier vorgeschriebene Form der Opfer gilt also für alle Handlungen, welche von hier ab erwähnt werden, aber nicht für das im vorigen Kapitel dargestellte Vaiçvadeva-Opfer. Nar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nach Çat. Br. 6, 5, 2, 10 misst ein Pfeil 5 prådeçås (Spannen zwischen Daumen und Zeigefinger), also beinahe 3 Fuss.

 <sup>3)</sup> D. h. westlich von der Stelle, wo das Feuer niedergelegt wird. Die Linie soll 1 prådeça lang, oder etwas kürzer sein. Ndr.
 4) Das Nachlegen, als ein Theil der Handlung, besteht in

dem Zulegen von zwei oder drei Stücken Holz. Nar.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Durch die besondere Vorschrift, dass das Besprengen hier stillschweigend geschehen soll, ist zugleich angedeutet, dass bei

- 2. Mit den beiden Reinigern geschieht die Reinigung der Opferbutter.
- 3. (Die beiden Reiniger sind) zwei Kuca-Halme, deren Spitzen nicht zerspalten 1) sind, welche keinen Schössling in sich haben und eine Spanne lang sind. Diese fasst er einzeln 2) an beiden Enden mit dem Daumen und dem Ringfinger, indem das Innere beider Hände nach oben gerichtet ist. Mit dem Spruche: "Auf des Savitar Geheiss reinige ich dich mit unverletztem Reiniger, mit des Vasu, der Sonne Strahlen!" reinigt er (die Butter) nach Osten; einmal mit dem Spruche, zweimal stillschweigend.
  - 4. Beliebig 1) ist bei Butteropfern 2) das Umstreuen.
  - 5. Ebenso die beiden Buttertheile bei Kochopfern. 1)

anderen Handlungen die Vorschriften (des Crauta-Sûtra) für das Agnihotra (Feueropfer) gelten. Nar. - Nach Acvalayana's Cr. 2, 2 soll zu dem Besprengen der drei Feuerplätze ein Spruch gesprochen werden. Es heisst dort: ritasatyabhyam tva paryuxamîti japitvâ paryuxet tris trir ekaikam punah punar udakam adâya, d. h. "indem er leise sagt: mit Recht und Wahrheit besprenge ich dich, sprenge er dreimal um jedes einzelne (Feuer) herum, indem er immer aufs Neue Wasser nimmt."

Da die Reinigung der Opferbutter vermittelst der beiden Reiniger beim Crauta-Opfer durch den Adhvaryu vollzogen wird, so sind die darauf bezüglichen Vorschriften im Yajurveda enthalten. Die Beschreibung der Reiniger steht Kåty. Cr. 2, 3, 31, der zu der Handlung gehörige Spruch VS. 1, 31. -

1) Halme, deren Spitzen sorgfältig abgeschnitten worden, sind

nicht verboten. Nar.

2) So dass sie sich nicht berühren. Nar.

1) Kritakrita erklart Narayana: ajyahomeshu paristaranam ka-

ryam và na vetyarthah. — Vgl. unten 1, 22, 25.

2) Butteropfer sind diejenigen Opfer, in welchen die Butter allein die eigentliche Opferspeise (das havis) bildet. Denn sonst wird die Butter bei jedem Opfer angewandt, z. B. zu den Buttergüssen (aghara). Nar.

#### ş. 5.

1) Bei allen Kochopfern können die beiden Buttertheile geopfert werden oder nicht. Durch die Nennung der Kochopfer werden also die Butteropfer ausgeschlossen. Nar.

- 6. Desgleichen der Brahman, ausser bei dem Opfer an Dhanvantari und bei dem Spiess-Kuhopfer. 1).
  - 7. Mit den Worten: "Dem N. N. Svähå!" opfere er. 1)
- 8. Agni, Indra, Prajāpati, die Allgötter, Brahman (sind die Götter, denen das Opfer gebracht werden muss), wenn keine Anweisung gegeben ist. 1)
- 9. Bei Opfern, welche zu gleicher Zeit stattfinden, soll dieselbe Opferstreu, dasselbe Brennholz, dieselbe Butter und dieselbe Spende an den Opferförderer sein. 1)

#### Ş. 6.

1) Bei den beiden hier genannten Opfern ist der Brahman nothwendig und wird auch bei ihnen ausdrücklich erwähnt. S. unten 1, 12, 7 und 4, 8, 15. Nar.

#### §. 7.

1) Kin Opfer, welches gebracht werden soll, wird (im Såtra) bisweilen in der Weise vorgeschrieben, dass der Name der Gottheit ausdrücklich dazu gesetzt wird, z. B.: (er opfere) "der Såvitrf", "dem Brahman" oder andern. Bisweilen aber wird es mit dem hinzugefügten Spruche vorgeschrieben, z. B. 2, 1, 4: (er opfere) mit den vier Versen: "Führ', o Agni! gutes Wegs uns zum Reichtum!" u. s. w. Das obige Sütra bezieht sich auf die Fälle, in welchen weder das eine, noch das andere der Fall ist, z. B.: "er opfere von einer Topfspeise, welche dem Prajapati geweiht ist" (1, 13, 7), oder "Mus-Opfer, die mit einem Wunsche verbunden sind" (3, 6, 1). Når. — Der Sinn ist: wo die Gottheit, welchen das Opfer gebracht werden soll, nur durch eine Taddhitn-Bildung oder in ähnlicher Weise bezeichnet ist, wie 1, 13, 7 oder 3, 6, 1, da soll der Name der Gottheit im Dative ausgesprochen werden. Prayogaratna fol. 29, b.

#### §. 8,

1) Wenn im Sûtra kein Spruch angeführt ist, mit welchem geopfert werden soll.

#### **§.** 9.

1) Es kann z. B. ein Wunschopfer mit einem Neumond- oder Vollmond-Opfer verbunden werden, oder das Agrayana mit der Açvayujî (2, 2). Dann brauchen die oben bezeichneten Gegenstände nicht für jedes dieser Opfer besonders vorbereitet zu werden, und man bringt zum Schlusse der verbundenen Opfer auch nur eine Spende an Agni den Opferförderer dar. Der Sinn ist also: alle durchgehenden, wesentlichen Handlungen sind für die

10. Darüber wird folgender, das Opfer betreffende Vers gesungen:

"Wer Kochopfer vollzieht, brauche eine Butter und Opferstreu "Und einen Opferförderer wenn auch verschiedene Götter sind."1)

#### Viertes Kapitel.

- 1. Während des nördlichen Laufes der Sonne, in der Hälfte des wachsenden Mondes, unter einem glücklichen Gestirne finden die Handlungen des Haarschneidens, der Einführung beim Lehrer, des Bartes und der Hochzeit statt. 1)
  - 2. Einige gestatten die Hochzeit zu jeder Zeit. 1)
- 3. In diesen Handlungen opfere er voran 1) vier Butterspenden.

verschiedenen, verbundenen Opfer nur einmal zu vollziehen (die Opfer sind samanatantrah karyah). Nar.

#### §. 10.

1) Der Sinn ist ebenfalls: die durchgehenden Handlungen sind nicht für jede Gottheit zu wiederholen (na pratidaivatam tantram avartayitavyam). Nar.

#### §. 1.

1) Die Gelübde (1, 18, 9. 22, 22), welche ebenfalls in die hier festgesetzte Zeit fallen, sind hier nicht besonders erwähnt, weil durch die Einführung beim Lehrer schon auf sie hingewiesen wird (upanayanåtideçåt). Unter der Bart-Handlung ist hier aber der Abgang des Schülers vom Lehrer zu verstehen (bei welchem diese Handlung wiederholt wird; vgl. 3, 8, 6). Sonst wäre die Erwähnung der Barthandlung überflüssig, da das Haarschneiden auf sie hinweisen würde (vgl. 1, 18, 1). Nar.

#### §. 2.

1) Weil der Vater einen Fehler begeht, wenn er die Tochter nicht gleich nach dem Eintritt ihrer Mannbarkeit verheiratet. Nar.

#### §. 3.

1) "Voran", d. h. nach den beiden Buttergüssen (åghåra), welche keine Spenden (åhuti) sind, so dass dann die beiden But-

ें इ.स. १४विध

- 4. Mit den drei Versen: "Agni, das Leben reinigst du", und dem Verse: "Prajāpati, kein anderer als du." 1)
  - 5. Oder mit den (grossen) Worten. 1)
  - 6. Einige sagen: mit allen zusammen.1)
  - 7. Andere schreiben gar keine (Spende) vor. 1)
- 8. Mit dem Verse: "Weil du der Aryaman der Mädchen bist" opfere er bei der Hochzeit die vierte Spende. 1)

#### Funftes Kapitel.

1. Die Familie soll man zuerst 1) prüfen, nach dem obigen 2) Ausspruch: "Welche von Mutter und Vater hert. u. s. w.

tertheile (âjyabhâga), welche Spenden sind, wegfallen. Når. — Vgl. 1, 10, 13.

§. 4.

1) RS. 9, 66, 19-21 und 10, 121, 10.

8. 5.

1) Die Benennung: "(grosse) Worte" bezeichnet im Såtra immer alle vier Ausdrücke. Når. — D. h. 1) Krde, 2) Luft, 3) Himmel, 4) Krde, Luft, Himmel.

**§.** 6.

1) So dass also acht Spenden zu opfern sind. Nar.

8. 7.

1) D. h. weder die Spenden mit den in S. 4 erwähnten Veilesen, noch die mit den grossen Worten. Die übrigen Spenden aber müssen geopfert werden. Nar.

8. 8.

1) Also dieser Vers, RS. 5, 3, 2, tritt bei der Hochzeit au die Stelle des in §. 4 erwähnten vierten Verses.

#### §. 1.

- 1) "Zuerst" sagt er, um anzudeuten, dass die Familie allein nicht wichtiger sein soll als die persönlichen Eigenschaften der Braut und des Bräutigams. Når. — Diese Vorschrift bezieht sich also auf beide Parteien, Bräutigam und Braut.
- 2) Der Ausspruch steht Açval. Çr. 9, 8, und bezieht sich auf den daçapeya (Zehntrunk), eine Handlung, welche beim Băjastya

- 2. Einem Einsichtigen soll man die Tochter geben.
- 3. Eine mit Einsicht, Schönheit, Sitte und glücklichen Merkmalen begabte, gesunde soll man heiraten.
- 4. Schwer zu erkennen sind die Merkmale. (Der Freier) mache acht Erdklösse (und spreche): "Ordnung entstand zu Anfang als das Erste; in der Ordnung steht die Wahrheit fest. Wozu dies Mädchen geboren ist, dazu gelange sie hier. Was Wahrheit ist, das zeige sich." Nachdem er so die Erdklösse besprochen, sage er zu dem Mädchen: "nimm einen von diesen."
- 5. Wenn sie den Erdkloss von dem zweimal tragenden Felde nimmt, wird ihre Nachkommenschaft reich an Speise

vorkommt und zu welcher nur solche Priester zugelassen werden sollen: ye måtritah pitritaç ca daçapurusham samanushthitå vidyåtapobhyåm punyaiç ca karmabhih "welche von Seiten der Mutter und des Vaters durch zehn Ahnen hindurch mit Wissen, Frömmigkeit und guten Thaten begabt sind." Von dem Verbote der Heirat innerhalb eines bestimmten Grades der Verwandtschaft, wie es sich später in den Gesetzbüchern findet, ist dort also nicht die Rede.

#### §. 5.

Nàrâyaṇa giebt folgende Worterklärungen: yad ekasmin vatsare dviḥ phalati tad ubhayataḥsasyaṃ xetram. — apavṛtte karmaṇi yâ vediḥ sà vedipurisham. — avidāst hrado nāma açoshyo hradaḥ. — dvau pravrajatīti dvipravrājinī. — Die einzelnen Voraussagungen können sich, den Worten nach, nur auf die Nachkommenschaft beziehen. Nārâyaṇa meint, man müsse bedenken (iti mantavyam), dass das Lob und der Tadel der Nachkommenschaft auf die Frau selbst fallen und die drei letzten Sätze seien nur auf die Frau selbst zu beziehen. — Vijnāneçvara (Mitāxarā I, fol. 6, a, 10) erwähnt diese Art, das Wesen der Frau zu erkunden, angeblich nach Āçvalāyana (ity âçvalāyana-smaraṇāt), aber in den Einzelheiten von der obigen Darstellung vielfach abweichend. Gobhila (grī. 2, 1) lässt neun Erdklösse machen. Die Bedeutung der einzelnen, welche er nicht angiebt, wird im Gṛthya-Sangraha (132—134) folgendermassen dargestellt:

vedipinda kriyavatî sîtâyâh phalate krîshih | axobhya ca hrade jneya goshthe bhavati gomatî || catushpathe prakîrna syâd dyûtasthâne kalipriya | çmaçane mriyate bharta bandhya bhavati coshare || navame sarvam evaitat kanyâyâh paricaxate |

was heissen soll: "wenn sie den Erdkloss vom Opserplatze nimmt, so wird sie eifrig in religiösen Handlungen; von der Furche, so sein; das wisse er. Wenn von der Kuhhürde, reich an Vieh; wenn von der Erde des Opferplatzes, reich an göttlichem Glanze; wenn von dem nicht trocknenden Teiche, mit allem versehen; wenn von dem Spielplatze, dem Spiele ergeben; wenn von dem Kreuzwege, nach zwei Männern ausziehend; wenn von dem unfruchtbaren Felde, ohne Getreide; wenn von dem Bestattungsplatze, den Gatten tödtend.

#### Sechstes Kapitel.

- 1. Wenn (der Vater) die Jungfrau weggiebt, nachdem sie geschmückt und gebadet worden, so ist das die Bråhmische Ehe. Ein Sohn, der von der Frau geboren wird, reinigt zwölf spätere und zwölf frühere 1) nach beiden Seiten. 3)
- 2. Wenn er sie dem Opferpriester in ausgebreitetem <sup>1</sup>) Opfer gibt, nachdem sie geschmückt worden, so ist das die göttliche Ehe. (Der Sohn) reinigt zehn spätere und zehn frühere nach beiden Seiten.
- 3. Wenn beide mit einander die Pflicht üben, so ist das die Ehe des Prajapati. (Der Sohn) reinigt acht spätere und acht frühere nach beiden Seiten.
- 4. Wenn er sie heiratet, nachdem er ein Paar Rinder gegeben, so ist das die Ehe der Rishis. (Der Sohn) reinigt sieben spätere und sieben frühere nach beiden Seiten.

bringt ihr Acker Frucht; aus dem Teiche, so wird sie unerschütterlich; von der Kuhhürde, reich an Kühen; vom Kreuzwege, liederlich; vom Spielplatze, zänkisch; vom Bestattungsplatze, so stirkt,
ihr Gatte; vom unfruchtbaren Felde, so wird sie unfruchtbar. Bei
dem neunten Erdklosse soll dies alles zusammen bei dem Mädchen eintreten."

#### §. 1.

#### §. 2.

<sup>1) &</sup>quot;Spätere", d. h. die noch geboren werden sollen, "frühere" die schon geboren sind. Nár.

<sup>2)</sup> Nach der Seite des Vaters und der Mutter. Nar.

<sup>1)</sup> vitate erklärt Når. durch vaitanike, in einem Opfer, welches in mehreren Feuern volkzogen wird; Medhatithi und Kullakat zu Mn. 3, 28 durch prarabdhe "in begonnenem Opfer".

- 5. Wenn er sie heiratet, nachdem sie mit einander Verabredung 1) getroffen, so ist das die Ehe der Gandharvas.
- 6. Wenn er sie heiratet, nachdem er sie durch Geld bewogen, so ist das die Ehe der Asuras.
- 7. Wenn er sie raubt, während ihre Leute schlafen oder unachtsam sind, so ist das die Ehe der Piçâcas.
- 8. Wenn er Leute tödtet und Köpfe spaltet und dann die weinende den weinenden raubt, so ist das die Ehe der Rakshasas.

#### Siebentes Kapitel.

- 1. Nun giebt es mannichfaltige Sitten der Länder und der Oerter; die muss man bei der Hochzeit beobachten.
- 2. Was aber das gemeinsame ist, das wollen wir sagen. 1)

#### §. 5.

1) Indem er sagt: sei du meine Gattin, ich will dein Gatte sein. Nar.

#### §. 8.

Von den vier ersten dieser acht Ehen ist jede frühere besser als die folgende; von den vier letzten ist jede spätere schlechter als die vorhergehende. Die beiden ersten sind die Ehen des Brähmana, da bei den beiden folgenden weder eine Empfangnahme der Frau (pratigraha) noch eine priesterliche Handlung stattfindet. Die Gandharva-Ehe ist die des Kshatriya, da sie sich als solche in den Puränas findet. Die Räkshasa-Ehe kommt ebenfalls dem Kshatriya zu, weil sie mit Kampf verbunden ist. Die Asura-Ehe ist die des Vaiçya, weil das Geld dabei eine Rolle spielt. Die drei übrigen sind unbeschränkt. Når.

#### **§**. 2.

1) Wenn zwischen den Sitten eines Ortes und den hier beschriebenen Handlungen ein Widerspruch ist, so sollen die letzteren vollzogen werden. So findet z. B. bei den Vaidehas das Beilager sogleich statt, während die Hausregel vorschreibt, dass das junge Paar drei Nächte Keuschheit bewahren soll. Hier soll also der Mann die Vorschrift der Hausregel befolgen, nicht die Sitte des Landes. Når.

- 3. Westlich vom Feuer stellt man einen Mahlstein hin, nordöstlich einen Wassertopf. Der Bräutigam opfert, indem er die Braut berührt; stehend, nach Westen blickend, während sie sitzt, nach Osten blickend. Indem er den Vers spricht: "Ich fasse zum Glücke deine Hand", fasst er nur ihren Daumen, wenn er wünscht: "möchten nur Söhne geboren werden".
  - 4. Die Finger allein, wenn er Töchter wanscht.
- 5. An der Haarseite fasst er die Hand sammt dem Daumen, wenn er beide wünscht.
- 6. Während er sie rechts um das Feuer und den Wassertopf 1) dreimal herumführt, spricht er leise: "Er bin ich, sie du; sie bist du, er ich. Himmel ich, Erde du; Säman ich, Ric du. Komm, wir wollen heiraten, wir wollen Kinder zeugen. In Liebe vereint, glänzend, gutes Muthes wollen wir leben hundert Jahre."
- 7. Jedes mal, wenn er sie herum geführt, lässt er sie auf den Stein steigen, indem er spricht: "Auf diesen Stein steige, werde du fest wie ein Stein. Bewältige die kämpfenden, besiege die angreifenden."

§. 3.

Narayana erganzt die Angaben des Sutra, welche immer mur das enthalten, was der jedesmaligen Handlung eigenthumlich ist. aus den allgemeinen Opfervorschriften (1, 3) in folgender Weise: Der Mann legt zuerst das Feuer auf den Feuerplatz nieder. Dame stellt er westlich von demselben einen Mahlstein bin, nordöstlich einen Wassertopf. (açmanam kann hier nur soviel als açmamatant bedeuten, also einen steinernen, nicht einen aus Thon gebrachten. Der obere Mahlstein kann damit nicht gemeint sein, da weitest unten nur von einem einzigen Steine die Rede ist.) Nachdem 😅 dann die vorangehenden Opferhandlungen bis zum Niedersettent der Butter auf die Opferstreu vollzogen und, indem er die Brand berührt, das Brennholz angelegt und die beiden Buttergiese geb gossen, opfert er zuerst die oben (1, 4, 3. 4. 8.) vorgeschriebenen Spenden. Dann fasst er die Hand der Braut in der oben angegebenen Weise. - Die Spenden bringt er mit dem Sruva genannten Löffel, da kein anderes Geräthe vorgeschrieben wird. --Das Wort putra wird von Söhnen und Töchtern gebraucht; darum heisst es hier pumaņsah putrah "mannliche Kinder". Nar.

<sup>§. 6.</sup> 

<sup>1)</sup> D. h. so, dass er die übrigen Opfergeräthe ausserhalb lässt. Ndr.

- 8. Dann wirst der Bruder, oder wer den Bruder vertritt 1), nachdem (geschmolzene Butter) in die Hand der Frau untergebreitet ist, zweimal geröstete Reisskörner darauf.
  - 9. Dreimal bei den Nachkommen des Jamadagni. 1)
  - 10. Die Opferspeise. 1)
  - 11. und das abgeschnittene begiesst er wieder.
  - 12. Dies ist der Gebrauch beim Abschneiden. 1)
  - 13. Mit folgenden Versen:

"Den göttlichen Aryaman haben wohl die Mädchen als Agni verehrt.

"Er, der göttliche Aryaman löse diese von hier, nicht von da. 1) Svåhå!

"Den göttlichen Varuna haben wohl die Mädchen als Agni verehrt.

"Er, der göttliche Varuna löse diese von hier, nicht von da. Svåhå!

#### 8. 8.

<sup>3</sup>) Die Stellvertreter des Bruders sind der Sohn des väterlichen Oheims und der Sohn des mütterlichen Oheims. Nar.

#### §. 9.

1) D. h. bei denen, welche fünf Abschnitte machen. Nar. S. unten 1, 10, 19. 20. und vgl. die Anmerkung in Weber's Ind. Stud. 5, 366.

#### §. 10.

1) D. h. die zurückbleibende Opferspeise. Es frägt sich, wer das Unterbreiten und das Begiessen thut. Man könnte meinen, der Bruder, weil (durch das Gerundium) dasselbe Subject angedeutet wäre. Das ist aber nicht richtig; denn wenn der Bruder gemeint wäre, hätte der Vf. gesagt: vadhvo 'njalau bhråtopastirya. Es ist vielmehr der Bräutigam, welcher es vollzieht. Das Gerundium wird öfter, auch wenn das Subject wechselt, angewendet, bloss um die frühere Zeit auszudrücken. Nar.

#### §. 12.

1) D. h. bei jedem Abschneiden wird dieser Gebrauch befolgt, z. B. 1, 10, 19. 20. Nar.

#### §. 13.

1) Er löse dies Mädchen vom Hause des Vaters, nicht vom Hause des Gatten.

"Den göttlichen Püshan haben wohl die Mädchen als Agni verehrt.

"Er, der göttliche Pûshan löse

diese von hier, nicht von da. Svåhå!"

opfere sie 2), ohne die beiden Hände von einander zu trennen, wie mit der Kelle. 3)

14. Ohne Herumführen (opfere sie) mit dem Schnabel des Korbes, gegen sich hin, stillschweigend, das vierte Mal.

15. Einige führen allerdings (die Braut) herum, jedesmal nachdem die Reisekörner (in ihre Hand) gestreut sind. Auf diese Weise fallen die beiden letzten Spenden nicht susammen.

§. 15.

Zum richtigen Verständniss dieses Paragraphen ist eine kinst Vorstellung von der Reihenfolge der vorhergehenden Handlung nöthig, die ich deshalb hier kurz schematisiren will:

1. a. Der Bräutigam führt die Braut zum ersten Male um das Feuer (§. 6).

b. er lässt sie auf den Stein steigen (§. 7).

c. der Bruder wirst Reiss in ihre Hand (§. 8).

d. sie opfert die erste Spende mit dem ersten Verse (an Aryaman §. 13).

2. a. zweites Herumführen.

b und c wie oben.

d. zweite Spende mit dem zweiten Verze (an Varușa).

<sup>2)</sup> Das Opfern vollzieht die Braut, wie aus dem folgenden femininum avichindati hervorgeht. Die Sprüche aber spricht der Bräutigam, da die Frauen nicht befugt sind, Sprüche zu sagen, ausser wo es ausdrücklich vorgeschrieben ist. Auch passt der Ausdruck der Verse: "er löse diese" u. s. w. nur darauf, dass der Bräutigam sie spricht. Es kommt auch sonst vor, dass die Sprüche von einem andern, als dem opfernden gesprochen werden, z. B. der Adhvaryu opfert und der Hotar spricht das Vashat. Nar.

<sup>3)</sup> Die Kelle, sruc, unterscheidet sich (wenn das Wort nicht in dem allgemeinen Sinne: "Opferlöffel" gebraucht ist) auch durch den schnabelartigen Ausguss von dem kleineren Sruva (Kâty. Çr. 1, 3, 37). Der Sruva fasst nur den fünften Theil von dem, was in die Sruc geht (Comm. zu Kâty. Çr. 1, 3, 13. pag. 52, lin. 6).

— Da der Ausguss nicht nach vorze, sondern nach der Seite gerichtet ist, so sagt die obige Vorschrift: die Frau soll, wenn sie opfert, die Körner nicht nach vorze, über die Spitzen der Finger hin ausschütten, sondern zur Seite, über die Hand.

- 16. Dann löst er ihr die beiden Haarflechten, wenn sie gemacht sind, (das heisst wenn) zwei wollene Flechten an die beiden Seiten des Haupthaares gebunden sind.
- 17. Mit dem Verse: "Ich löse dich von des Varuna Fessel." 1).
  - 18. Die linke mit dem folgenden Verse.
- 19. Dann lässt er sie nach der nordöstlichen Gegend sieben Schritte hinausschreiten, indem er dazu spricht: "Zum Safte sei einschrittig! Zur Kraft zweischrittig! Zur Reichthumsmehrung dreischrittig! Zum Glücke vierschrittig! Zu Nachkommen fünfschrittig! Zu den Jahreszeiten sechsschrittig! Als Freundin sei siebenschrittig! Du sei mir ergeben. Mögen wir viele Söhne erlangen, die sollen hohes Alter erreichen!")

<sup>3.</sup> a. drittes Herumführen.

b und c wie oben.

d. dritte Spende mit dem dritten Verse (an Pushan).

<sup>4.</sup> a, b und c fallen weg (§. 14).

d. vierte Spende aus dem Korbe, stillschweigend (ebendas.). Hier folgt also die vierte Spende unmittelbar auf die dritte. Soll dies bei dem in §. 15 angegebenen Verfahren nicht der Fall sein, so muss unter dem Ausdrucke opyopya nicht bloss das Streuen der Reisskörner in die Hand der Braut, sondern auch das Opfern derselben verstanden werden. Dann werden die obigen Handlungen dreimal in der Reihenfolge c d a b vollzogen, und die vierte Spende folgt auf das dritte Herumführen. In dieser Ordnung stellen Paraskara und Gobhila die Handlungen dar. - Na: råyana macht hier die noch öfter wiederkehrende Bemerkung, der Vf. des Sutra gebe durch die Partikel "allerdings" (ha) zu erkennen, dass er die in diesem Paragraphen dargestellte Ordnung für die richtigere halte. In zwei neueren Werken, welche die häuslichen Gebräuche vorzugsweise nach Açvalàyana behandeln, wird nur die zweite Ordnung dargestellt, die erste aber gar nicht erwähnt, nämlich im Prayogaratna (fol. 73, a und f) und im Samskarakaustubha (fol. 225, b und f).

<sup>8. 17</sup> 

<sup>1)</sup> Mit diesem Verse (RS. 10, 85, 24) löst er die rechte Haarslechte. Nár.

<sup>§. 19.</sup> 

<sup>1)</sup> Bei jedem Spruche ist zu ergänzen: "sei" u. s. w. Auch die Aitareyinas sagen: "die Wörter "sei" u. s. w. sind bei jedem

20. Ihre beiden Häupter an einander legend benetzt (der Bräutigam) dieselben aus dem Wasserkruge. 1)

21. In der Wohnung einer bejahrten Brahmani, deren

Gatte und Kinder leben, wohne er diese Nacht. 1)

22. Wenn (die Braut) den Polarstern, die Arundhatt und die sieben Rishis sieht, lasse sie die Rede frei 1) und sage: "Möge mein Gatte leben und ich Kinder erhalten!"

#### Achtes Kapitel.

1. Wenn ein Fortreisen dabei stattfindet <sup>1</sup>), lasse er sie auf den Wagen steigen, indem er den Vers spricht: "Phishan führe an der Hand dich von hinnen."

Spruche dieselben" (bhavådi sarvatra samånam). Nér. — Nach dem Prayogaratna (f. 73, b) und Sanskårakaustubha (f. 226, a) ist nicht nur der Satz: "du sei mir treu", sondern auch der letate Satz: "Mögen wir" u. s. w. bei jedem Schritte zu wiederholen.

#### 8. 20.

1) Wer die jedesmalige Handlung vollzieht, ist aus den Werten des Sütra nicht immer mit Sicherheit zu entnehmen. Nach der grammatischen Construction ist hier der Bräutigam der Handelnde, und so nehmen es auch Näräyana, das Prayogaratna and der Sanskärakaustubha. Näräyana fügt hinzu, dass der Bräutigam nach dieser Handlung die Spende an den Opferförderer bringt.

#### §. 21.

1) Dies findet nur statt, wenn der Bräutigam aus einem andern Orte ist, nicht aber wenn die Hochzeit an seinem Wohnorte vollzogen wird. Nar.

#### **§**. 22.

1) Von dem Ende des Opfers an (§. 18) darf sie also nicht sprechen. Nar.

#### §. 1.

1) Diese Vorschrift bezieht sich auf den Fall, dass der Mann in einem andern Dorfe wohnt und nach Beendigung der Hochzeitseier die Frau zu Wagen dahin führt. Wenn sie in einer Senste hingetragen wird, findet die Vorschrift keine Anwendung. När. — RS. 10, 85, 26.

- 2. Mit dem Halbverse: "Der steinige fliesst dahin, geb euch Mühe!" lasse er sie in das Schiff steigen. 1)
  - 3. Mit dem folgenden Halbverse lasse er sie aussteigen.
- 4. Den Vers: "Sie jauchzen laut" 1) spricht er, wenn sie weint.
- 5. Das Hochzeitseuer führen sie voran, ohne es erlöschen zu lassen. 1)
- 6. Bei lieblichen Gegenden, Bäumen und Kreuzwegen spreche er den Vers: "Nicht mögen Feinde treffen".1)
- 7. Bei jeder Wohnung sehe er die Zuschauer an, indem er den Vers spricht: "Lieblich geschmückt ist diese Frau". 1)
- 8. Mit dem Verse: "Hier sei durch Kinder dir der liebste Wunsch erfüllt", führe er sie in das Haus. 1)
- 9. Dann legt er (Holz) zum Hochzeitfeuer hinzu und breitet westlich von demselben ein Stierfell aus, mit dem Nackentheile nach Osten und den Haaren nach oben. Auf dieses setzt sie sich und während sie ihn berührt, bringt er bei jedem der vier Verse: "Kinder lass' uns erzeugen der Geschöpfe Herr!" ein Opfer. Mit dem Verse: "Vereiniget, ihr Allgötter!" esse er von der sauren Milch und gebe ihr davon; oder er salbt ihre beider Herzen mit der übrigen Opferbutter. 1)

#### §. 9.

<sup>§. 2.</sup> 

<sup>1)</sup> Wenn der Weg über einen Fluss führt, über den sie fahren müssen. Nar. — RS. 10, 53, 8.

<sup>§. 4.</sup> 

<sup>1)</sup> RS. 10, 40, 10. — Diese Vorschrift kommt, auch wenn er in demselben Dorfe wohnt, zur Anwendung. Nar.

<sup>§. 5.</sup> 

<sup>1)</sup> Es darf also nicht ein beliebiges Feuer vorangetragen werden, sondern das schon vorhandene Hochzeitseuer, welches beim Wegzuge (aus dem Hause der Braut) in ein Gefäss gethan werden muss (?samåropaṇaṃ kuryåt). Diese Vorschrift gilt ebenfalls, auch wenn der Bräutigam in demselben Dorfe wohnt. Ndr.

<sup>§. 6 — 8.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) RS. 10, 85, 32. 33. 27.

<sup>1)</sup> Nachdem er die Handlungen bis zum Niederlegen (pratishthapana, s. 1, 3, 1) des Feuers vollzogen, legt er Holz hinzu

- 10. Von da an sollen sie kein Salz essen, keusch sein, sich schmücken, auf dem Fussboden schlafen, drei Nächte oder zwölf Nächte.
- 11. Oder ein Jahr; denn dann wird ihnen ein Rishi geboren. 1)
- 12. Wenn er die (eheliche) Pflicht vollzogen, gebe er demjenigen, welcher das Lied der Sûryâ kennt, das Gewand der Frau. 1)
  - 13. Den Brâhmanas Speise.
  - 14. Dann bitte er sie um ihren Segen. 1)

## Neuntes Kapitel.

1. Von der Handergreifung an 1) besorge er das Hausfeuer, er selbst, die Frau oder der Sohn, die Tochter oder der Schüler.

und setzt das Feuer in Glut. Dann breitet er das Stierfell hin und vollzicht die anderen Handlungen, vom Nachlegen des Holzes bis zum Niedersetzen der Opferbutter auf die Streu. Die Frausetzt sich auf das Fell und fasst ihn an; er legt Holz hinzu und nachdem er in dem Opfer fortgefahren bis zur Darbringung der beiden Buttertheile, opfert er nach denselben die vier, im Texte erwähnten Spenden (mit RS. 10, 85, 43—46). — Die Frau isst stillschweigend. — Oder er salbt ihre beider Herzen (hridaye, dual) mit demselben Verse (RS. 10, 85, 47). Dann opfert er die Spende an den Opferförderer und vollendet das Opfer. Nar.

## §. 11.

1) Andere erklären diese Worte so: am Ende dieser Beschränkung wird ihnen ein und derselbe Rishi zu Theil, d. h. die Frau geht aus dem Geschlechte (gotra) des Vaters in das des Gatten über. Når.

## §. 12.

1) Das Lied der Súryà ist RS. 10, 85. — Das Gewand, welches die Frau während des Beilagers an hatte. Når.

#### **§. 14.**

1) om svasti bhavanto bruvantv iti, te ca om svastiti pratyucuh (sic). Nar.

#### §. 1.

1) Also nicht erst von dem Augenblicke an, wo er das Opfer beim Eintritt in sein Haus vollzieht. Die "Besorgung" des Feuers besteht in den hier folgenden Vorschriften. Nár.

.

- 2. Es sei beständig gepflegt.
- 3. Wenn es aber erlischt, soll nach einigen die Frau fasten. 1)
- 4. Die beiden Zeiten des Vorbringens und des Opferns sind durch das Agnihotra erklärt. 1)
  - 5. Auch die Opferspeise, mit Ausnahme des Fleisches. 1)
- 6. Doch kann nach Belieben mit Reiss, Gerste oder Tila geopfert werden. 1)
- 7. "Dem Agni Svâhâ!" mit diesen Worten opfere er Abends. "Dem Sûrya Svâhâ!" so Morgens. Stillschweigend bringe er die beiden Spenden zu beiden Zeiten. 1)

### §. 3.

1) Wenn das Feuer zur Zeit des Vorbringens erlischt, soll nach einigen die Frau bis zur nächsten Opferzeit fasten; nach anderen der Opfernde selbst. Når.

### §. 4.

1) Im Çrauta-Sûtra 2, 2. Der Sinn ist: die Zeiten des Opferns sind nur Abends am Ende der ersten Nachtstunde (pradosha) und Morgens nach dem Melken der Kühe (samgava). Når.

## §. 5.

1) Im Çr.-Sû. (2, 3) werden fünf Gegenstände (Milch, Reissschleim, Brei, saure Milch, Butter) als Opferspeise erwähnt; in anderen Büchern aber auch Fleisch. Die flüssigen Gegenstände opfert er mit dem Sruva, die festen mit der Hand. Denselben Gegenstand, welchen er Abends geopfert, soll er auch am nächsten Morgen opfern; die Anwendung von Substituten ist nicht zulässig. Når.

#### §. 6.

1) Wenn ihm die vorhergenannten Gegenstände fehlen. Nar.

#### §. 7.

1) Nachdem er das Feuer zusammengekehrt, das Gras umhergestreut, rund herum gesprengt, die Opferspeise wie beim Agnihotra geweihet, opfert er eine Spende mit den Worten: "dem Agni Svähä!" Dann opfert er eine zweite Spende, indem er dabei denkt: "dem Prajäpati!" und mit leiser Stimme: "Svähä!" hinzufügt. Dann kehrt er wieder das Feuer zusammen und sprengt Wasser umher. So opfert er Abends; bei dem Morgen-Opfer ebenso, nur lantet der Spruch bei der ersten Spende: "dem Sürya Svähä!" Når.

## Zehntes Kapitel.

- 1. Nun folgt das Kochen im Topfe an den Knotentagen. 1)
- 2. Bei diesem findet dasselbe Fasten 1) statt, welches bei den Neumond und Vollmond Opfern erklärt ist.
- 3. Ebenso das Zusammenbinden des Brennholzes 1) und des Kuça-Grases.
- 4. Auch dieselben Gottheiten, mit Ausschluss des leisen Opfers und des Indra und Mahendra. 1)
- 5. Andern Gottheiten (kann geopfert werden), wenn ein Wunsch damit verbunden ist. 1)
- 6. Für jede einzelne Gottheit wirst er vier Handvoll 1) hin, nachdem er die beiden Reinigungshalme zwischen ge-

### §. 1.

1) sthältpåka ist der Name der Handlung. Sie beginnt an dem Vollmondstage, welcher auf die Hochzeit folgt. Nav. — Die Knotentage sind die Tage des Neumondes und des Vollmondes.

### 3. 2

1) "Fasten" bedeutet hier: nur einmaliges Essen. Zugleich wird dadurch auf die anderen Bestimmungen hingewiesen, dass man nur mit Butter oder saurer Milch gemischte, ungesalsene Speise und kein Fleisch essen soll. Nar.

#### **§**. 3.

1) Funfzehn Stücke Brennholz. S. u. 4, 6, 4. Ner.

#### §. 4.

1) Die Gottheiten sind daher beim Vollmonde: Agni und Agnishomau; beim Neumonde: Agni und Indragni. An Indra und Mahendra werden beim Soma-Opfer Spenden von gemengter süsser und saurer Milch (samnayya) gebracht. Wer ein Soma-Opfer gebracht hat, kann auch beim häuslichen Opfer am Tage des Neumondes süsse und saure Milch mengen, soll aber, nach der obigen Regel, davon keine Spende an Indra und Mahendra bringen. Ner. — Vgl. Açval. Çr. 1, 3.

### g. 5.

1) kâmyâ bhavanti kâme sati kartavyâ ity arthaḥ. vishnun bubhushan yajetety evam âdayaḥ kâmyâḥ. Nar.

### §. 6.

1) Er wirft für jede Gottheit vier Handvoll Reiss oder Gerste oder anderes zum Opfer geeignetes Kora in den Korb, nachdem er die beiden Reinigungshalme über denselben gelegt hat. Når.

legt, und spricht: "Dich, der du diesem Gotte angenehm bist, werfe ich hin."

- 7. Dann besprengt er das Korn, ebenso wie er es hingeworfen 1), indem er spricht: "Dich, der du diesem Gotte angenehm bist, besprenge ich."
- 8. Nachdem es gestossen und dreimal gereinigt ist 1), koche er es in einzelnen Portionen.
  - 9. Oder indem er es zusammenwirft.
- 10. Wenn er es einzeln kocht, soll er die Körner, nachdem er sie getheilt hat, berühren und sprechen: "Dies diesem (Gotte)!"
- 11. Wenn er es aber zusammen geworfen kocht, (soll er diese Berührung vollziehen) wenn er die einzelnen Portionen herausnimmt 1) und dann opfern.
- 12. Die gekochte Opferspeise begiesst er mit Butter 1), nimmt sie nach Norden hin vom Feuer, setzt sie auf die Opferstreu und begiesst das Brennholz 2), indem er spricht: "Dies Brennholz ist deine Seele, o Wesenkenner! Durch dasselbe brenne du und wachse, du entzündeter, und lass

## §. 7.

#### §. 8.

#### §. 11.

1) Und sie einzeln in besondere Gefässe thut. Når.

#### §. 12.

<sup>1)</sup> Also für jede Gottheit viermal, und zwar mit einem Spruche, wenn das Hinwersen mit einem solchen geschah; wenn nicht, ohne denselben. Auch die Reinigungshalme sollen beim Besprengen zwischen gelegt werden. Das Hinwersen und Besprengen geschieht in demselben Gefässe, da die Theilung erst später vorgeschrieben wird. Når.

<sup>1)</sup> Die Frau stösst die Körner in dem Mörser, welchen sie auf das ausgebreitete Antilopenfell stellt. "Dreimal", während in dem Kuchenopfer an die Väter das Reinigen (Entfernen der losgestossenen Hülsen) nur einmal geschieht. Nar. — Vgl. Açval. Çr. 2, 6. Käty. Çr. 2, 4, 22. 4, 1, 6. 5, 8, 14.

<sup>1)</sup> Welche er nördlich vom Feuer gereinigt (utpuya) und auf die, westlich vom Feuer ausgebreitete Opferstren (barhis) gesetzt hat. Når.

<sup>2)</sup> Und legt es in das Feuer. Ndr.

urch Kinder, Vieh, göttlichen

weigend die beiden Buttergüsse 1), we weigen Buttertheile mit den Worten:

Yeur Soma Svähå!"

heil für Agni, südlich den Theil für

dass die beiden Buttertheile die

besten start, das rechte Auge das nördliche,

perspeise opfert er in der Mitte (des Feuers)

Lea Westen, und zwar so, dass er im Osten

Lea Norden.

🛶 Pace an den Opferforderer opfert er im Nord-

#### §. 13.

Lang Legisse giesst er mit dem Löffel (sruva)
Lang kreuzweise über das Fener, den ersten von
Lang audern von SW nach NO. Nár.

### §. 14.

thede opfert er wieder mit dem Sruva. Når.

#### §. 15.

. . . . Cruti (cruyate ity arthah). Nar. Vgl. Çat. Br.

#### §. 16.

a \$ 13 angeführten Ausspruche des Bråhmana der erste Buttertheil im Norden (links, uttara), with the create daxina) geopfert wird, während sonst Norden endigen sollen (udaksamstha). Der the sit das personificirte Opfer, welches dem watt, also nach Westen blickend. Daher with (uordlich) und rechts (südlich) zwischen wird (uordlich) und rechts (südlich) zwischen wird im personificirten Opfer einander entgegentiem wird das backe (nördliche) Auge des Opfers, und watten wird das backe (nördliche) Auge des Opfers, und wird wird das backe (nördliche) auch im Norden, sie

- 19. Von der Mitte und der östlichen Seite der Opferspeise schneidet er ab. 1)
- 20. Von der Mitte, der östlichen und der westlichen Seite bei denen, welche fünf Schnitte machen. 1)
- 21. Von der nördlichen Seite schneidet er den Schnitt für den Opferförderer ab.
  - 22. Hiebei begiesst er die Opferspeise 1) nicht wieder.
- 23. Er spricht dazu: "Was ich bei dieser Handlung zu viel gethan, oder was ich hier zu wenig gethan, das möge Agni, der Opferförderer, der Kundige, mir alles wohlge-opfert, wohl dargebracht machen. Dem Agni, dem Opferförderer, der das Opfer wohl darbringt, der die Allbusse-Spenden und die Wünsche gedeihen lässt! Lass alle unsere Wünsche gedeihen! Svåhå!"
  - 24. Auf die Opferstreu giesse er das volle Gefäss. 1)
  - 25. Das ist das Reinigungsbad. 1)

### §. 19.

1) Er schneidet ein Stück ab, so gross wie ein Glied des Daumen. Nár. Vgl. Kâty. Çr. 1, 9, 6.

## **§**. 20.

1) Die Worte: "von der Mitte, der östlichen" sind wiederholt, um anzuzeigen, dass das Abschneiden zuletzt an der westlichen Seite geschehen soll, nicht an der östlichen (pratyaksamsthatå yathå syåt pråksamsthatå må bhûd ity evam artham). Når. S. oben 1, 7, 9.

**§**. 21.

Vgl. Kàty. Çr. 3, 3, 26.

§. 22.

1) D. h. die übrig bleibende Opferspeise, nicht das abgeschnittene Stück. Nar.

#### §. 24.

1) Welches vorher hingestellt ist. Nar.

### §. 25.

1) Das ist das Reinigungsbad bei diesem Opfer, d. h. es gelten, für diese Handlung dieselben Vorschriften, welche für das eigentliche Reinigungsbad gegeben sind. Sie wird also zu derselben Zeit vollzogen, wie jenes, und es findet auch die Besprengung bei ihr statt. Sie tritt daher nach der Allbusse (sarva-

- 26. Dies ist die Grundform der Kochopfer. 1)
- 27. Die übrig bleibende Opferspeise ist der Opferlohn. 1)

### Elftes Kapitel.

1. Nun die Ordnung des Thier-Opfers.

prayaccitta) und vor dem Schlussgebete (samsthajapa) ein. Damit ist denn auch zugleich angedeutet, dass der Vollzieher des Opfers auch die Allbusse und das Schlussgebet verrichten muss. Når.

### §. 26.

1) D. h. aller derjenigen "geopferten" (vgl. 1, 1, 2), welche dem Kochen im Topfe ähnlich sind, nicht aber der sogenannten "dargeopferten" und der "in der Gottheit geopferten". Nar.

### §. 27.

1) Der Opfernde giebt sie dem Brahman als Opferlohn, wenn ein Brahman dabei ist; wenn nicht, den Brahmanas. Nar.

### §. 1.

Hier wird nun die Grundform (tantra) des Thieropfers erklärt, nicht aber das Thieropfer vorgeschrieben, da es im Texte heisst: "die Ordnung (kalpa, das Ritual) des Thieropfers". Mani könnte meinen, die Anordnung des Herbeiholens (upakarapa) des Thieres sei überflüssig, da das Herbeiholen selbst bei den Ashtakis und bei dem Spiesskuhopfer ausgeschlossen wird. Denn 2, 4, 15 heisst es: "mit Weglassung des Besprengens und des Herbeiholens", und 4, 8, 16: "das Besprengen und das darauf folgende ist ebenso wie beim Thieropfer" (wodurch also ebenfalls das Herbeiholen, welches dem Besprengen vorhergeht, ausgeschlossen ist). Dagegen ist zu sagen, dass die hier gegebene Vorschrift doch zer Anwendung kommen kann, z. B. wenn bei der Darbringung der süssen Speise der Gast sagt: "Ja, thut es!" (1, 24, 31). In diesem Falle soll nach der Vorschrift anderer Bücher (z. B. Cankhâyana Gr. 2, 15) bei einem Opferpriester als Gast ein Thier dem Brihaspati geopfert werden; bei einem Gebadeten, dem Indra und Agni; bei einem Könige, dem Indra; bei einem Lehrer und ähnlichen, dem Agni; bei einem Freunde, dem Mitra; bei einem Bräutigam, dem Prajapati; bei einem anderen Gaste, dem Agni-Vaiçvanara. Ebenso kann die obige Vorschrift auch bei einem Thiesopfer, welches mit einem Wunsche verbunden ist (kamyapaçu) sur Anwendung kommen. Ner.

.1, :. '

- 2. Nördlich vom Feuer bestimme er die Stätte des Schlachtfeuers, tränke das Thier, wasche es und stelle es östlich (vom Feuer) mit dem Gesichte nach Westen. 1) Dann opfere er mit den beiden (Versen) 2): "Agni den Boten", und berühre das Thier hinten mit einem frischen Zweige, der Blätter hat, indem er spricht: "Ich hole dich herbei, diesem Gotte angenehm!"
- · 3. Dann besprengt er es vorne mit Wasser, welches mit Reiss und Gerste gemischt ist, indem er spricht: "Ich besprenge dich, diesem Gotte angenehm!"

4. Dann lasse er das Thier davon trinken und giesse das übrig bleibende an seinem rechten Vorderfusse aus.

- 5. Nachdem sie in der blossen Handlung 1) Feuer um das Thier herum getragen, führen sie es nach Norden.
  - 6. Vor ihm legen sie einen Feuerbrand hin.
  - 7. Dies ist das Schlachtfeuer. 1)
- 8. Mit den beiden Netzbratern berührt der Vollzieher (des Opfers) das Thier. 1)

## §. 2.

1) Die im Sûtra genannten Handlungen treten wieder als Haupttheil (pradhâna-homa) in das Opfer ein, d. h. sie werden nach der Darbringung der beiden Buttertheile vollzogen. — Zu çâmitra, Schlachtfeuer, vergl. Kâty. Çr. 6, 4, 14. 5, 12, 13.

2) Der Text hat: "'Agni den Boten' mit diesen beiden". Die Worte: "Agni den Boten" sind Anfangsworte von mehreren Versen des Rigveda. Dass hier Anfangsworte eines Liedes gemeint sind (also RS. 1, 12), geht daraus hervor, dass kein vollständiger Viertelvers (påda) citirt wird. Wenn aber unter den Worten: "mit diesen beiden" zwei Lieder verstanden wären, so würde das Wort "Lieder" hinzugefügt worden sein, wie es an einer anderen Stelle (Åçval. Çr. 4, 13) heisst: "'Hinzutretend' diese beiden Lieder" (upaprayanta iti sûkte). Hier sind also zwei Verse gemeint. Nár.

#### 8. 5

1) D. h. stillschweigend, ohne einen Spruch dabei zu sagen. Når. Bei dem Çrauta-Thieropfer werden die drei Verse RS. 4, 15, 1—3 zu dieser Handlung gesprochen. Açval. Çr. 3, 2. Ait. Br. 2, 5.

#### §. 7.

1) Dessen Stelle oben §. 2 bestimmt war.

#### §. 8.

1) Die beiden Netzbrater sind aus dem Holze von Kaçmarya (Gmelina arborea Roxb.) gemacht, der eine mit Seitenzweigen ver-

- 9. Den Vollzieher (berührt) der Opfernde.
- 10. Nachdem er westlich vom Schlachtfeuer das Thier geschlachtet <sup>1</sup>), indem der Kopf desselben nach Osten oder nach Westen liegt, die Füsse nach Norden, dann vor dem Nabel, nachdem er einen Grashalm dazwischen gelegt, das Netzherausgezogen <sup>2</sup>) und dasselbe abgeschnitten, es mit den Netzbratern umfasst, mit Wasser benetzt, am Schlachtfeuer gewärmt, es vor jenes Feuer <sup>3</sup>) getragen, südlich von demselben sitzend es gebraten hat und herum gegangen ist, opfere er. <sup>4</sup>)

sehen, der andere ohne dieselben (vgl. Kåty. Cr. 6, 5, 7). Mit diesen berührt der Vollzieher dieser Handlung, indem er die Stelle des Adhvaryu vertritt, das Thier. Nar.

### §. 10.

- 1) Der Vollzieher streut zuerst westlich vom Schlachtfeuer Gras hin, nach den Worten der Çruti (Ait. Br. 2, 11): "Wo sie das Thier tödten wollen, da legt der Adhvaryu Gras auf den Boden". Auf dieser Streu schlachtet der Schlächter das Thier. Når.
- 2) Der Vollzieher, welcher südlich von dem Nabel sitzt, überzeugt sich zuerst von der Lage des Netzes "vor dem Nabel" d. h. diesseits (arväk) desselben. Dann legt er einen Grashalm darauf, schneidet quer durch denselben und zieht das Netz heraus. Das Netz liegt an einer bestimmten Stelle der rechten Seite. Wenn das Thier mit dem Kopfe nach Osten liegend getödtet wird, muss er zuvor die rechte Seite desselben nach oben kehren und dann den Grashalm auflegen u. s. w. Når. Die örtliche Bedeutung von pura ist auffallend. Ait. Br. 2, 6 und Açval. Çr. 3, 3 steht pura näbhya apiçasas "vor dem Einschneiden in den Nabel". Katy. Çr. 6, 6, 8 hat: agrena näbhim, was der Commentar erklärt: vier Finger breit vom Nabel aus, nach vorne hin. Ebenso Gobhila Gri. 3, 10.
  - 3) D. h. vor das häusliche (aupasana) Feuer. Nar.
- 4) Das gebratene Netz begiesst er mit Butter, legt es auf die Grasdecke auf Zweige des Plaksha (ficus religiosa) nieder, geht dann um die beiden Feuer (das häusliche und das Schlachtfeuer) herum, und opfert mit fünf Abschnitten. Beim Braten wird das Netz wiederholt mit Butter begossen, nach Ait. Br. 2, 12 (tam adhvaryuh sruvenabhigharayan). Das Netzopfer aber wird immer in fünf Abschnitten gebracht, auch von denen, welche sonst vier Abschnitte machen (Ait. Br. 2, 14). Diese fünf Abschnitte sind: zuerst Butter, dann ein Stück Gold, dann das Netz, dann noch em Stück Gold und endlich wieder Butter. Wenn er kein Gold hat, wiemest er Butter an dessen Stelle. Nar.

- 11. An eben diesem Feuer 1) kochen sie eine Topfspeise.
- 12. Nachdem er die elf Abschnitte des Thieres von allen Gliedern abgeschnitten, sie am Schlachtfeuer gebraten und das Herz auf einem Spiesse gewärmt hat, opfere er zuerst von der Topfspeise. 1)
  - 13. Oder mit den Schnitten zugleich. 1)
- 14. Von jedem einzelnen Schnitte schneidet er immer zweimal ab. 1)
- 15. In der blossen Handlung verfahren sie mit dem Herzspiesse. 1)

### §. 11.

1) An dem häuslichen Feuer kochen sie eine Topfspeise für dieselbe Gottheit, welcher das Opferthier geweihet ist. Nar.

# §. 12.

1) Die elf Abschnitte sind diejenigen, welche bei dem Opfer in drei Feuern vorgeschrieben sind, d. h. Herz, Zunge, Brust u. s. w. Dürch den Zusatz: "von allen Gliedern" wird angedeutet, dass er beliebig auch von mehr als jenen elf Gliedern Abschnitte machen kann. Wenn sie gebraten sind, begiesst er sie mit Butter, nimmt sie vom Feuer und opfert dann zuerst von der Topfspeise und darauf die Abschnitte. Når. — Kåty. Çr. 6, 7, 6. 7. erwähnt elf Abschnitte, welche in den Löffel Juhu und drei, welche in den Löffel Upabhrit gelegt werden. Vgl. Comm. zu Kåty. Çr. 6, 8, 9.

#### §. 13.

1) Oder er opfert die Topfspeise mit den Schnitten zugleich. Wenn er die Topfspeise besonders opfert, muss er auch eine besondere Spende an den Opferförderer bringen. Nar.

#### §. 14.

1) Diejenigen, welche fünf Abschnitte machen, schneiden hier dreimal ab. Er opfert, nachdem er Butter untergebreitet und übergegossen. Nar.

#### **§.** 15.

1) Nachdem die Spende an den Opferförderer und die Allbusse geopfert, verfahren sie stillschweigend mit dem Herzspiesse, d. h. sie vollziehen alle Handlungen, welche dafür bei dem Opfer in drei Feuern vorgeschrieben sind, ohne die Sprüche dabei zu sprechen. Når. Vgl. Äçval. Çr. 3, 6. Kåty. Çr. 6, 7, 14. 6, 10, 1 u. f. Çat. Br. 3, 8, 5, 8 u. f.

## Zwölftes Kapitel.

- 1. Bei einem Denkmal-Opfer soll er vor der Spende an den Opferförderer dem Denkmale eine Gabe bringen.
- 2. Wenn er aber für ein in der Ferne befindliches Denkmal opfert, (so soll er die Gabe darbringen) durch einen Blatt-Boten. 1)
- 3. Mit dem Verse: "Wo du weisst, o Waldesherr!" 1) mache er zwei Kuchen, lege sie auf eine Trage und gebe sie dem Boten. "Diese Gabe bringe ihm" so spreche er zu ihm.
- 4. "Dieser gehört dir", so (in Bezug auf den Kuchen), welcher für den Boten ist.
- 5. Wenn Gefahr dazwischen ist, giebt er ihm auch irgend eine Waffe.
- 6. Wenn ein schiffbarer Fluss dazwischen ist, auch irgend eine Art Floss, mit den Worten: "auf diesem sollst du über fahren".

### §. 1.

Narayana's Auffassung dieses Kapitels ist mir nicht klar. Er leitet zunächst das Wort caitya (als masc.) von citta ab: cittebhavaç caityah "der im Gedanken, im Gemüthe befindliche", und führt dann fort: wenn Jemand irgend einer Gottheit, dem Cankara, Paçupati, der Arya, Jyeshtha oder einer andern verspricht: "wenn ich einen Gegenstand, den ich mir wünsche, erhalte, so werde ich dir Butter, oder eine Topfspeise, oder ein Thier opfern", und dann, nachdem er den Gegenstand erhalten, das Opfer darbringt, so ist dies ein Caitya-Opfer. — Wenn man hienach glauben möchte, dass er unter caitya ein Gelübde verstanden habe. so passt das doch wieder nicht zu seinen folgenden Erklärungen, z. B. §. 5, wo er sagt: "wenn zwischen dem Vollzieher und dem caitya Gefahr ist", und §. 7, "wenn Dhanvantari der caitya ist". Mir scheint die von den Lexicographen gegebene Bedeutung hier ganz passend. Eine ähnliche Handlung erwähnt Paraskara, Gri. 3, 11. In den anderen Hausregeln habe ich dieselbe nicht gefunden.

#### §. 2.

. 1) Aus einem Blatte soll er einen Boten und eine Trage machen. Nar.

<sup>§. 3.</sup> 

<sup>1)</sup> RS. 5, 5, 10.

7. In dem Opfer an Dhanvantari soll er zwischen dem Brahman und dem Feuer zuerst dem beauftragten eine Gabe bringen.

## Dreizehntes Kapitel.

1. In der Upanishad steht die Fruchtempfängniss, die Manneszeugung und die Abwesenheit der Lust.

2. Wenn er (die Upanishad) nicht liest, so soll er im dritten Monate der Empfängniss unter dem Sternbilde Tishya der Frau, nachdem sie gefastet, in der sauren Milch von einer Kuh, welche ein ihr ähnliches Kalb hat, je zwei Bohnen und ein Gerstenkorn auf eine Handvoll saurer Milch zu essen geben.

### §. 1.

Der Name anavalobhana soll nach Narayana für anavalopana stehen, und eine Handlung bedeuten, welche bewirkt, dass die Leibesfrucht nicht abgeschnitten werde, nicht verloren gehe. Ich finde die Handlung unter diesem Namen nur hier und in der Hdschr. Chamb. 667 (Weber 1037), wo sie ebenfalls zwischen dem punsavana und simantonnayana steht. Çânkhâyana hat (Gr. 1, 21) an dieser Stelle das garbharaxana, Hütung der Leibesfrucht. Påraskara erwähnt (1, 14) noch eine andere Form des punsavana, welche der Gatte vollziehen soll, wenn er wünscht, dass ihm ein krästiger Knabe geboren werde. Gobhila (Gr. 2, 6) schreibt zwei punsavana-Handlungen vor, welche, wie es scheint, unmittelbar hinter einander vollzogen werden sollen. - Nåråyana fügt zur Erklärung des obigen Paragraphen noch folgendes hinzu: Diese und . andere Handlungen, welche während der Schwangerschaft vollzogen werden sollen (von der Befruchtung bis zur Erkenntniss der Seele) sind in einer Upanishad erwähnt, welche sich sich in unserer Cakha nicht findet. Deshalb werden sie hier vorgeschrieben.

### §. 2

Weil die Handlung des Befruchtens (garbhadhana) von Açvalayana nicht erwähnt ist, so meinen einige, sie solle nicht vollzogen werden; andere dagegen, sie solle in der Weise vollzogen werden, wie sie von Çaunaka u. a. vorgeschrieben ist. Hier (§. 2—4) folgt das punsavana, die Manneszeugung. Die Bestimmung: "unter dem Sternbilde Tishya" bezieht sich auf das "zu essen geben"; folglich muss die Frau unter dem Sternbilde Punarvasu (d. h. wenn der Mond in demselben steht, also am Tage vorher) fasten, und die Handlung selbst ist unter dem Sternbilde Abhandl. d. DMG. IV, 1.

- 3. "Was trinkst du? was trinkst du?" nachdem so gefragt worden, antworte sie dreimal: "Manneszeugung! Manneszeugung!"
  - 4. So (geniesse sie) drei Handvoll.
- 5. Dann thut er im Schatten eines runden Gemaches durch ihr rechtes Nasenloch ein frisches Kraut in ihre Nase.
- 6. Nach einigen thut er dies mit den beiden Liedern von Prajavat und Jivaputra. 1)
- 7. Nachdem er von einer dem Prajapati geweiheten Topfspeise geopfert, berühre er die Stelle ihres Herzens, indem er spricht:
  - "Was dir, Rechtschaffene, im Herzen verborgen ist, in Prajapati,
  - "Ich halte mich für dessen kundig; möge ich nicht Schmerz von Kindern erfahren!"")

Tishya (Pushya) zu vollziehen. Der Mann bringt ein Opfer von einer Topfspeise, welche dem Prajapati geweiht ist, und nach der Darbringung der beiden Buttertheile vollzieht er die oben beschriebene Handlung. Die beiden Bohnen und das Gerstenkorn deuten durch ihre Gestalt auf die männlichen Zeugungstheile hin. Nar.

### §. 5.

Hier (§. 5-7) folgt nun das anavalobhana. Das frische Kraut ist dûrvâ (panicum dactylon), dessen Saft er in ihr rechtes Nasenloch spritzt. Ndr.

### §. 6.

1) Die Partikel ha deutet an, dass der Verfasser dieser Ansicht beistimmt. Når. — Die beiden, in den krit. Anm. mitgetheilten Verse sind die ersten Verse von zwei Liedern, welche nach Når. die Namen ihrer Verfasser führen (prajavata drishto mantrah prajavan), wie z. B. das von der Sûrya verfasste Lied (RS. 10, 85) auch "die Sûrya" genannt wird. Nach dem Samskara Kaustubha (F. 51, b, 2) ist Hiranyagarbha der Rishi beider Lieder. Jedes derselben, so wie sie im Samsk. Kaust. (a. a. O.) und im Prayoga Ratna (F. 40, b, 8 u. f.) mitgetheilt werden, besteht aus fünf Versen. Das erste stimmt theilweise mit AS. 3, 23 überein; von dem zweiten finde ich in den uns vorliegenden Samhitas keine Spur, die beiden ersten Verse desselben aber stehen auch bei Påraskara Gri. 1, 5, 4.

#### 8. 7.

1) Hierauf beendigt er das Opfer durch die Spende an den Opferförderer und die übrigen Hundlungen. Diese Handlung wird

## Vierzehntes Kapitel.

- 1. Im vierten Monate der Empfängniss das Haaraufstreichen. 1)
- 2. In der Hälfte des wachsenden Mondes 1), wenn der Mond mit einem männlichen Sternbilde 2) in Verbindung ist. 3)
- 3. Nun, nachdem er Holz zum Feuer hinzugelegt 1) und westlich von demselben ein Stierfell ausgebreitet, mit dem Halse nach Osten und den Haaren nach oben, indem er die Frau, welche sich auf dasselbe gesetzt hat, anfasst, (opfere

bei jeder Schwangerschaft wiederholt, weil sie eine Reinigung (samskåra) der jedesmaligen Leibesfrucht ist. Wenn die erste Schwangerschaft im dritten Monate noch nicht erkannt ist, soll die Handlung im vierten Monate vollzogen werden, weil es heisst (smaranåt): "wenn die Schwangerschaft erkannt ist, erfolgt die Manneszeugung unter dem Sternbilde Tishya, im dritten Monate, ausgenommen bei der ersten Schwangerschaft" (anyatra grishteh, wo grishti = prathamagarbha). Im fünsten Monate erfolgt die Ausbildung der Glieder. Dass der Gatte selbst die Handlung vollzieht, geht aus der letzten Zeile des Verses hervor. Wenn er nicht da ist, vollzieht sein Bruder dieselbe. Når. — Der Vers steht auch Kaushitaki-Upanishad 2, 8 u. 10.

# **§**. 1.

1) Das Haaraufstreichen wird nur bei der ersten Schwangerschaft vollzogen, weil es ein Sakrament ist, durch welches die Frau selbst geweihet wird. Diese Weihe reicht für die folgenden Schwangerschaften aus. Nar.

## §. 2.

- 1) In der weissen Monatshälfte. Nar.
- 2) Z. B. mit den Sternbildern Tishya, Hasta, Çravana. Nâr.
- be Ausdruck: "wenn der Mond in Verbindung ist" bedeutet s. v. a. wenn er in besonders enger Verbindung mit dem Sternbilde ist (prakarshena yukte candramasi) d. h. während der dreissig mittleren von den sechzig Ghaţikâs (in welche die ganze Dauer seines Verweilens in einem Sternbilde, oder eine tithi, zerfällt). Nâr.

#### §. 3.

1) Vgl. 1, 8, 9. Es versteht sich auch hier von selbst, dass den im Texte angeführten speciellen Opferspenden die gewöhnlichen Handlungen bis zu Ende der beiden Buttertheile vorausgehen. Ndr.

......

er) mit den beiden Versen: "Der Schöpfer gebe dem Opfernden", und mit den beiden Versen: "Råkå rufe ich an", und mit (dem Liede): "Nejamesha" und: "Prajåpati, kein anderer als du." 1)

1) Nach Nåråyana sind hier acht Spenden zu bringen. Durch das Citat nejamesha kann nach der Regel des Crauta-Sütra (1, 1. S. Anm. zu 1, 20, 9) nur ein ganzes Lied bezeichnet sein, welches, da ausser ihm noch fünf Verse angegeben werden, aus drei Versen bestehen muss. Die acht Verse, mit welchen diese Spenden geopfert werden sollen, sind nach dem Sanskåra Kaustubha (F. 55, a, 4) und dem Prayoga Ratna (F. 38, b, 8 u. 41, b, 10) folgende:

 dhâtâ dadâtu dâçushe prâcim jîvâtum axitâm | vayam devasya dhîmahi sumatim vâjinîvatah |}

"Der Schöpfer gebe dem Frommen ein langes Leben unverletzt,"

"Uns falle zu das Wohlwollen des Gottes, der an Speise reich."

Vgl. AS. 7, 17, 2. Cankh: Grl. 1, 22. Nir. 11, 11.

2. dhátá prajánám uta ráya içe dhátedam viçvam bhuvanám jajána | dhátá krishtir animishábhi cashte dhátra id dhavyam ghritivaj juhota ||

"Der Schöpfer waltet über Kinder und Schätze; der Schöpfer hat dieses Weltall erzeuget;"

"Der Schöpfer schaut wachsam auf alle Menschen; dem Schöpfer bringt Opfer, die reich an Butter." Vol. RS 2 50 1 Niv. 10 99

Vgl. RS. 3, 59, 1. Nir. 10, 22.

- 3 und 4. RS. 2, 32, 4. 5.
- 5. nejamesha parapata suputrah punar a pata |
  asyai me putrakamayai garbham a dhehi yah puman ||
  "Nejamesha mache dich fort, mit schönem Kinde komm zurück."
  "Der Gattin, die sich Kinder wünscht, verleih männliche Leibesfrucht."
  - S. Anm. zu §. 9.
- 6. yatheyam prithivî mahy uttânâ garbham â dadhe |
  evam tam garbham â dhehi daçame mâsi sitave ||
  ,,Wie dieser weite Erdboden offen liegend die Frucht empfing,"
  ,,So verleihe du Frucht, welche geboren wird im zehnten
  Mond."

Vgl. AS. 5, 25, 2.

- 4. Darauf streicht er ihr dreimal mit einem Bündel junger Früchte <sup>1</sup>) in grader Zahl und mit einem dreifarbigen Stachel eines Stachelschweines und mit drei Kuçahalmen nach oben die Haare aus einander, indem er spricht: "Erde! Luft! Himmel! Om!"
  - 5. Oder viermal.
- 6. Zwei Lautenspielern befiehlt er: "besinget den König Soma."
- 7. "Soma, unser König, beschütze die menschlichen Geschlechter, welche dein Gebiet betreten haben, o du!" an welchem Flusse sie wohnen. 1)
- 8. Was alte Brâhmana-Frauen, deren Männer und Kinder leben, ihnen vorschreiben, das sollen sie thun. 1)
  - 9. Ein Stier ist der Opferlohn. 1)
  - 7. vishnoh çreshthena rûpenasyam naryam gavinyam |
    pumansam putran a dhehi daçame masi sûtave ||
    (Es ist zu schreiben: vishno..asya narya und putram. Vgl.
    AS. 5, 25, 10).
    "Vishnu! von lieblichster Schönheit in dieses Weibes Mutterleib"
    "Leg' ein männliches Kind, welches geboren wird im zehnten

Mond."

8. RS. 10, 121, 10.

#### 8. 4

2) Çalâţu bedeutet: "unreife Frucht" und glapsa ist s. v. a. stavaka, ein Bündel. In anderen Büchern wird ein Bündel von Udumbara-Früchten vorgeschrieben. Er fängt da an, wo Stirn und Haare zusammenstossen und streicht die Haare aufwärts aus einander, d. h. er theilt die Haare bis auf den Scheitel. Når.

#### 8. 7.

1) Die beiden Lautenspieler singen dieses Lied (gåthå). Statt des letzten Wortes "du" setzen sie den Namen des Flusses, in dessen Nähe sie wohnen, z. B. "o Gangå!" Når. — Die Zusammenziehung nivishtacakråsau ist unregelmässig; es sollte ocakrå asau heissen.

# §. 8.

1) Der Mann vollendet das Opfer durch die Spende an den Opferförderer und die übrigen Handlungen. Nar.

#### §. 9.

1) Der Stier ist dem Brahman zu geben, wenn ein solcher dabei ist, oder sonst den anwesenden Brahmanas. Nar. — Nä-

# Fünfzehntes Kapitel.

1. Dem Knaben 1), wenn er geboren ist, gebe er, ehe derselbe von anderen berührt worden, Butter und Honig, nachdem er Gold darunter gerieben 2), mit einem goldenen (Löffel) zu essen, indem er spricht:

"Ich gebe dir von Honig, von Butter, das Wissen von Savitar erzeugt, dem schätzereichen. 3)

"Lebensvoll, beschützt von den Gottheiten lebe hundert Jahre in dieser Welt."

2. Indem er (das Gold) an die beiden Ohren legt 1), spricht er leise die Einsichtserzeugung:

"Einsicht dir der Gott Savitar, Einsicht die Göttin Sarasvati,

"Einsicht verleihen dir die beiden göttlichen Açvins, Lotusbekränzt."

râyaṇa fügt hinzu, aus den Worten des fünsten Verses in §. 3: asyai me putrakâmâyai gehe hervor, dass der Mann selbst der Vollzieher des Opfers sei. Ich habe jene Worte demgemäss übersetzt; sie könnten aber auch als Dativ von: iyam aham putrakâmâ aufgefasst werden und würden dann als Rede der Frau gelten. Dagegen zeigen die Worte des siebenten Verses: asyâ nâryâh, dass der Mann der Handelnde ist.

#### §. 1.

- 1) Bei einem Mädchen findet diese Handlung also nicht statt. Einige wollen diese Handlung, aber ohne die Sprüche, auch bei Mädchen vollzogen wissen, nach §. 10 und Mn. 2, 66. Nár.
- 2) sarpir madhunî hiranyenavagharshayati te hiranyasamarishte hiranyena praçayet. Ndr. Nach dem Prayoga Ratna (F. 43, b, 4) und dem Samskara Kaustubha (F. 57, b, 10) soll er Butter und Honig auf einen Stein thun und dieselben mit Gold so reiben, dass Goldstaub sich damit vermischt. Vgl. Kull. zu Mn. 2, 29.
- 8) In allen Hdschr. des Textes so wie im Pray. R. und Sak. Kaust. steht maghonam. Ich habe nach Çankh. Gr. 1, 24 maghona. geschrieben.

#### §. 2.

1) Durch die Präposition upa wird ausgedrückt, dass er sein Gesicht zu dem Gesichte des Knaben niederbeugt. "Einsichtserzeugung" ist der Name des Spruches. Einige sagen, der Spruch werde nur einmal gesprochen; andere wollen ihn wiederholt wissen. Når. Auch im Pray. R. und im Ssk. Kaust. wird hiranyam zu upanidhäya ergänzt. Die Commentare zu Çat. Br. 14, 9, 4, 25 (Brih. År. 6, 4, 25) ergänzen dagegen svamukham.

- 3. Dann streichelt er seine beiden Schultern und spricht: "Werde ein Stein, werde eine Axt, werde unvertilgbares Gold!"
- "Du bist der Veda, Sohn genannt; du lebe hundert Jahre."

und: "Indra! verleihe beste Schätze", und: "Gieb uns, schätzereicher Indra! du eilender!" 1)

- 4. Einen Namen geben sie ihm 1), der mit einem tonenden Buchstaben beginnt, in der Mitte einen Halbvokal und am Ende den Visarga hat, zweisilbig.
  - 5. Oder viersilbig. 1)
- 6. Zweisilbig, wenn er ihm hohe Stellung wünscht; viersilbig, wenn er ihm göttlichen Glanz wünscht.
- 7. Aber nur 1) gradsilbig für Männer, ungradsilbig für Frauen.

### §. 3.

1) Ueber die Weise, in welcher die Sprüche auf die Handlung zu vertheilen sind, herrschen verschiedene Ansichten, welche Narayana näher prüft; er kommt zu der Entscheidung, der Vater solle die drei Sprüche einzeln nach einander sprechen, und dabei die beiden Schultern des Kindes zu gleicher Zeit berühren. Ebenso das Pray. R. Die Sprüche stehen RS. 2, 21, 6 und 3, 36, 10 (auch Kaushitaki Up. 2, 11).

### §. 4.

1) Da hier keine andere Zeit für die Namengebung bestimmt wird, so meinen einige, sie sei gleich nach der Geburt zu vollziehen. Andere dagegen sagen, es sei die in anderen Büchern dafür festgesetzte Zeit zu wählen, wie z. B. Manu (2, 30) den zehnten oder zwölften Tag vorschreibt. Nar.

### 8. 5.

<sup>1</sup>) Nàr. führt als Beispiele an die Namen: Bhadra, Deva, Bhava, Bhavanàtha, Nàgadeva, Bhadradatta, Devadatta.

#### §. 7.

1) "Nur", d. h. die gerade Zahl der Silben muss jedenfalls beobachtet werden, wenn auch die vorhergehenden Vorschriften nicht beachtet werden, z. B. in den Namen: Çivadatta, Någadatta, Devasvàmin, Çivaçarman, Rudra, Janàrdana, Devaghosha, Purandara, Vishņuçarman u. a. — Frauennamen dagegen sind z. B. Subhadrà, Sàvitrì, Satyadà, Vasudà u. a. — Hier ist von dem

- 8. Auch einen Begrüssungsnamen <sup>1</sup>) denke er aus; den sollen Vater und Mutter wissen, bis zur Einführung (beim Lehrer).
- 9. Wenn er von einer Reise zurückkehrt, umfasst er das Haupt des Sohnes und spricht leise:

"Aus Glied für Glied entstehest du, aus dem Hersen wirst du geboren."

"Du bist mein Selbet, Sohn genannt; du lebe hundert Jahre."

Dann küsst er ihn dreimal auf dem Kopfe. 1)

10. Bei einem Mädchen vollzieht er nur die Handlung. 1)

Namen die Rede, mit welchem das Kind im täglichen Umgange genannt wird. Nar.

### **8**. 8.

1) Der Begrüssungsname ist derjenige Name, mit welchem der Knabe sich selbst benennt, wenn er andere begrüsst ("Ich N. N. begrüsse dich"). Diesen sollen die Eltern bei der Geburt bestimmen, ihn aber dem Knaben erst dann sagen, wenn sie ihn zum Lehrer führen. Ndr. Vgl. Mn. 2, 122. — Die ansfallende Verschiedenheit der Vorschriften Açvalayana's über die Namengebung von den Vorschriften der anderen Grihya-Sütra wird bei ein zusammenfassenden Darstellung der Indischen Sitte zu erörten sein. Ich will aber hier erwähnen, dass nach Çankhayana und Gobhila der Vater dem Sohne bei der Geburt seinen eigentlichen Namen beilegt, den aber ausser den Eltern niemand erfährt. Erst am zehnten Tage empfängt er dann den Namen, mit welchem er von allen genannt wird (vyåvahårika). Die Geheimhaltung des eigentlichen Namens hat nach Narayana (zu Gobhila G.L.) den Zweck, ihn gegen Zauberei zu schützen, da der Zauber nur dans wirksam wird, wenn der Name dessen, gegen welchen er gerichtet ist, dabei ausgesprochen wird.

#### **§**. 9.

1) Wenn er von einer Reise zurückkehrt, sieht er sein Hans an und spricht dabei, wie im Çrauta-Sûtra (2, 5) vorgeschrieben ist. Dann umfasst er das Haupt des Sohnes. Når. Vgl. Katy, Çr. 4, 12, 22. Kaush. Up. 2, 11. Nir. 3, 4.

### §. 10.

1) Ohne den Vers zu sprechen. Nach einigen bezieht sich diese Vorschrift nur auf diese Handlung, nach anderen auf die beiden, in diesem Kapitel erwähnten Handlungen. Ner. S. o. zu §. 1.

### Sechzehntes Kapitel.

- 1. Im sechsten Monate 1) das Essengeben.
- 2. Ziegenfleisch, wenn er ihm Nahrung wünscht.
- 3. Rebhühnersleisch, wenn er ihm göttlichen Glanz wünscht.
  - 4. Butterreiss 1), wenn er ihm Lebenskraft wünscht.
- 5. Reiss mit saurer Milch, Honig und geschmolzener Butter gemischt gebe er ihm zu essen. (Dazu spreche er:)
  - "Speiseherr, gieb uns Speise, gesunde, kräftige;
  - "Leite vorwärts den Geber, verleih uns Kraft, den Zweifüssigen, den Vierfüssigen." 1)
- 6. Einem Mädchen (giebt er die Speise) mit der blossen Handlung (ohne Spruch).

## Siebzehntes Kapitel.

1. Im dritten Jahre das Haarschneiden; oder nach dem Brauche der Familie. 1)

### §. 1.

1) Nach der Geburt, nicht nach der Empfängniss, weil, nachdem oben (15, 1) der geborene Knabe genannt ist, es sich hier nur um diesen handelt (jåtådhikåråt). Når.

### §. 2. 3.

Das Fleisch soll hier nur, wie es gebräuchlich ist, als Würze (vyanjana) des Reisses dienen, nicht als besondere Speise. Daher ist der Reiss in der obigen Vorschrift mit begriffen. Nár.

#### 8. 4.

1) D. h. Reiss, über welchen, nachdem er gekocht ist, Butter gegossen worden, nicht aber in Butter gekochter. Nar. Vgl. Pan. 2, 1, 34.

### §. 5.

1) Der Vers soll auch gesprochen werden, wenn er ihm die vorher genannten Speisen giebt, da die Wörter: "gebe er ihm zu essen" auch bei den vorigen Paragraphen ergänzt werden müssen. Ndr. Vgl. VS. 11, 83.

#### **§**. 1.

1) Bei einigen findet es zugleich mit dem Einführen beim Lehrer statt. Nar.

- 2. Nördlich vom Feuer 1) setzt er Schalen hin, welche einzeln 2) mit Reiss, Gerste, Bohnen und Tila gefüllt sind.
- 3. Westlich sitzt der (Knabe), an welchem die Handlung vollzogen werden soll, auf dem Schosse der Mutter, und daneben wird Mist von einem Stiere in einer neuen Schale, und Camiblätter 1) niedergesetzt.
- 4. Der Vater südlich von der Mutter, mit ein und zwanzig 1) Kuça-Halmen.
  - 5. Oder der Brahman 1) hält diese.
- 6. Westlich von dem (Knaben), an welchem die Handlung vollzogen werden soll, tritt (der Vater) hin 1) und giesst kaltes und warmes Wasser zusammen 2), indem er spricht:
  - "Mit warmem Wasser, Vâyu! komm herbei!"
- 7. Dann nimmt er von diesem und frische Butter oder Molken von saurer Milch und benetzt rechts herum den Kopf dreimal, indem er spricht:
  - "Aditi schere die Haare, die Wasser mögen benetzen zum Glanze." 1)

### §. 2.

1) Nachdem das Feuer herausgebracht ist. Nar.

2) Also die genannten Gegenstände sollen getrennt in einzelne Schalen gethan werden, nicht aber gemischt. När.

### §. 3.

 Die Çamtblätter werden in eine andere neue Schale gethan. När.

#### §. 4.

Da er sieben Male je drei Halme in die Haare steckt.
 S. §. 14. 15.

#### §. 5.

1) Wenn ein Brahman dabei ist. Nar.

#### §. 6.

1) Der Vater vollzieht erst das Opfer bis zu den Buttergüssen und opfert die oben (1, 4, 8 u. f.) genannten Spenden. Når.

2) Er nimmt ein Gefäss mit kaltem Wasser mit einer Hand und ein Gefäss mit warmem Wasser mit der anderen, und giesst beide in ein anderes Gefäss zusammen. När.

#### §. 8.

1) Der Spruch wird bei jeder Benetzung wiederholt. Nár.

- 8. In die rechte Haarseite steckt er jedesmal drei 1) Kuçahalme mit den Spitzen gegen den Körper (des Knaben) gerichtet 2), indem er spricht: "O Kraut, schütze ihn!"
- 9. Mit dem Spruche: "O Axt, verletze ihn nicht!" drückt er dieselben heraus mit dem metallenen Messer. 1)
  - 10. Dann schneidet er (die Haare ab), mit dem Verse:
    Mit welchem Messer Savitar der Kundige (die Haare) der

"Mit welchem Messer Savitar der Kundige (die Haare) des Soma, des Königes, des Varuna schor,

"Mit diesem, o Brahmanas, scheret sie diesem, dass er lebensvoll, lange lebend sei." 1)

11. Nach jedem Schnitte giebt er (die Haare), mit den Spitzen nach Osten, zugleich mit Çamiblättern 1) der Mutter. Sie legt dieselben auf den Stiermist.

12. Den Vers:

### §. 8.

1) "Jedesmal drei" (triņi triņi) bezieht sich auf die wiederholten Schnitte, §. 12-15.

2) Zu abhyatmagra fügt Narayana hinzu: kumarasya; man muss also annehmen, dass die Kuçahalme von oben in die Haare gesteckt werden, so dass die Spitzen nach unten gerichtet sind. Damit stimmt auch Gobhila (Gr. 2, 9), dessen Ausdruck: abhiçiro 'grah (pinjulih) von Raghunandana (Sanskara tattva F. 30, a, 5) erklärt wird: çiraso 'bhimukhagra ûrdhvamulâ adho 'gra ity arthah. — Die beiden nächsten Sprüche kommen auch bei Çrauta-Handlungen vor. S. VS. 5, 42. 6, 15.

#### **§.** 9.

1) nishpidayati teshu xuram sthapayatity arthah. Unter demmetallenen Messer ist hier ein kupfernes zu verstehen, welches in anderen Büchern ausdrücklich vorgeschrieben wird. Nar. Es soll wohl heissen: er setzt das Messer oberhalb der Kuçahalme an. Vgl. Katy. Çr. 7, 2, 11.

#### 8. 10.

1) Der Vers steht, mit geringer Abweichung, AS. 6, 68, 3.

#### §. 11.

1) Indem er sie mit Çamtblättern, welche in der Schale liegen (s. o. §. 3), zusammen nimmt. Pray. R.

#### Ş. 12.

Dass er auch hier vorher die Kuçahalme in das Haar steckt, brauchte nicht besonders erwähnt zu werden, weil es schon durch "Mit welchem (Messer) der Schöpfer (das Haar) Brihaspati's, Agni's, Indra's schor zum Leben,
Mit dem schere ich das deinige zum Leben, zum Brihaspa-

"Mit dem schere ich das deinige zum Leben, zum Ruhme, zum Wohlsein"

(spricht er) bei dem zweiten Male.

13. Den Vers:

"Durch welches er auch ferner bei Nacht und lange die Sonne sehe,

"Mit dem schere ich dich zum Leben, zum Ruhme, zum Wohlsein"

bei dem dritten Male.

14. Mit allen (drei) Sprüchen das vierte Mal.

15. Ebenso die linke (Seite des Kopfes), dreimal. 1)

16. Die Schneide des Messers wische er ab mit dem Spruche:

"Wenn du mit reinigendem, schöngestaltetem Messer als Scherer die Haare schierst,

"Reinige das Haupt, entreisse ihm nicht das Leben." 1)

17. Den Barbier weise er an: "Mit lauem Wasser das Geschäft des Wassers vollziehend, ohne zu verletzen ordne es." 1)

die Worte: "jedesmal drei" in §. 8 vorgeschrieben ist. Nar. In der ersten Zeile des Verses ist vielleicht ayushe ein späterer Zusatz.

## §. 18.

Ich habe den Vers geschrieben, wie ihn die Handschriften und auch das Pray. R. einstimmig geben, obgleich er offenbar sehr corrumpirt ist. In besserer Gestalt findet er sich bei Paraskara Gri. 2, 1, 16.

### §. 15.

1) Hier also nicht das vierte Mal. Nar.

# §. 16.

1) Der Vers steht, mit einigen Abweichungen, AS. 8, 2, 17.

#### §. 17.

1) "Ordne es" d. h. schneide es ab. Nár. Vgl. Párask. Gri. 2, 1, 21: axanvan parivapa.

18. Nach dem Brauche der Familie lasse er die Haarordnung machen. 1)

19. Bei einem Mädchen geschieht dies alles mit der blossen Handlung (ohne die Sprüche).

## Achtzehntes Kapitel.

- 1. Hiedurch (ist auch) der Backenbart (erklärt). 1)
- 2. Im sechzehnten Jahre. 1)
- 3. Für das Wort "Haare" setzt er das Wort "Bart".1)
- 4. Hiebei benetzt er den Bart. 1)
- 5. Mit den Worten: "Reinige das Antlitz des Kopfes, entreisse ihm nicht das Leben." 1)

### §. 18.

1) Die Bränche der Familien sind, dass einige nur eine Locke, andere drei, andere fünf, einige die Locken vorne, andere hinten tragen. veçân ist s. v. a. samniveçân; einige lesen veshân, was dasselbe bedeutet. Hierauf bringe er die Spende an den Opferförderer und verrichte die übrigen Handlungen. Når.

### §. 1.

1) Die Vorschriften des vorigen Kapitels gelten auch im Ganzen für das Abschneiden des Backenbartes. Hier werden nur die Abweichungen dieser Handlung von der vorigen angegeben. Nar.

### §. 2

1) Also nicht im dritten Jahre. Der Jüngling sitzt auch nicht auf dem Schosse der Mutter, da er eben kein Kind mehr ist. Nar.

#### §. 3.

1) Also dreimal: in den beiden Sprüchen 17, 7. 16 und in der Vorschrift 17, 8. Når.

#### §. 4.

1) Und nicht den Kopf, 17, 7. Nar.

#### §. 5.

1) Mit diesen Worten wischt er die Schneide des Messers ab. S. 17, 16. Nar.

6. Mit den Worten: "Mache ihm Haupthaar, Bart, Ilaar des Leibes und Nägel, im Norden aufhörend" fordert

er (den Barbier) auf. 1)

7. Nachdem (der Jüngling) gebadet und stillschweigend den Rest des Tages stehend hingebracht, lässt er in der Nähe des Lehrers die Stimme frei, indem er spricht: "Ich gebe dir das Geschenk".

8. Ein Rinderpaar ist der Lohn.

9. Ein Jahr lang lege er sich (das Gelübde) auf. 1)

# Neunzehntes Kapitel.

- 1. Im achten Jahre soll er den Brâhmana (beim Lehrer) einführen.
  - 2. Oder im achten Jahre nach der Empfängniss.
  - 3. Im elften den Kshatriya.

4. Im zwölften den Vaicya.

- 5. Bis zum sechzehnten Jahre ist für den Brähmana die Zeit noch nicht verstrichen.
  - 6. Bis zum zwei und zwanzigsten für den Kshatriya.
  - 7. Bis zum vier und zwanzigsten für den Vaicya.
  - 8. Nach dieser Zeit sind sie der Savitri verlustig. 1)

## §. 6.

1) Diese Aufforderung tritt an die Stelle der 17, 17 gegebenen. Nar. Also "mache" (kuru) heisst s. v. a. "beschneide".

#### **§**. 9.

1) Befolge er die weiter unten gegebenen Vorschriften (s. 1, 22, 22). Die Uebernahme des Gelübdes kann in der Nacht nicht mehr geschehen, sondern geschieht am folgenden Tage. Nar. Vgl. Pärask. Gr. 2, 1, 25. Der Jüngling soll also ein Jahr lang Haar und Bart unbeschnitten lassen und Keuschheit bewahren.

## §. 3. 4.

Nach der Geburt oder nach der Empfängniss. Nar.

### §. 8.

1) Die Bezeichnung "der Såvitri verlustig" ist hier gebraucht, weil es heisst (wo?): "wer der Såvitri verlustig ist, soll das Auddälaka-Gelübde vollziehen". Die Präposition "bis" in den vorigen Paragraphen steht in inclusiver Bedeutung (abhividhau). Nar.

9. Man soll sie nicht einführen, nicht unterrichten, nicht für sie opfern, nicht mit ihnen verkehren. 1)

10. Der Knabe soll geschmückt sein, mit geordnetem Kopfe 1), mit einem ungewaschenen 2) Gewande bekleidet. Oder der Brahmana mit dem Felle einer Antilope, der Kshatriya mit einem Rehfelle, der Vaiçya mit einem Ziegenfelle.

11. Wenn sie Gewänder anziehen, sollen sie gefärbte anziehen; der Brâhmana ein braunrothes, der Kshatriya ein krapprothes, der Vaicya ein gelbes.

12. Ihre Gürtel: aus Munja-Gras 1) der des Brâhmana, eine Bogensehne der des Kshatriya, aus Wolle der des

Vaiçya.

13. Ihre Stäbe: aus Palâça-Holz der des Brâhmaṇa, aus Udumbara der des Kshatriya, aus Bilva der des Vaiçya.

## Zwanzigstes Kapitel.

1. Oder beliebige für alle. 1)

### **§. 9.**

1) Wenn sie nicht Busse gethan haben. Obgleich sich mit dem Verbote der Einführung beim Lehrer die übrigen Verbote eigentlich von selbst verstehen, sind sie doch alle erwähnt, für den Fall, dass die Einführung eines Knaben, welcher der Savitri verlastig ist, aus Habsucht oder Unwissenheit vollzogen wurde. Når.

#### §. 10.

1) D. h. mit geschorenem Kopfe. Når.

2) D. h. mit einem neuen, noch nicht gebrauchten Gewande. Nar.

#### §. 12.

1) Einen Gürtel aus Munja-Gras darf nur der Brahmana tragen; dieser ist aber nicht auf denselben beschränkt. Ebenso sind die folgenden Bestimmungen und die Vorschriften über die Stäbe (§. 13) zu verstehen. När.

#### §. 1.

1) Oder die vorhergenannten Stäbe sind beliebig für alle Kasten. Når.

Per Learer 1, fasst den Schüler an, opfert und stellt

. Der Schuler vor ihn, nach Westen sehend.

٠,٠

- Nomiem der Lehrer die beiden 1) Doppelhände mit 1 mit spricht er den Vers: "Von Savitar erbitten und mest dabei aus seiner vollen Doppelhand das 1 mit me volle Doppelhand des Schülers hinabfliessen. I mit seiner hat, spricht er: "Auf des göttlichen mit den Armen der beiden Açvins, mit leiner hand er greife ich deine Hand, o N. N!" und mit seiner Hand die Hand des Schülers sammt den landen.
- Notice ein zweites Mal. 1)
- i. Agni ist dein Lehrer, o N. N.!" mit diesen Wor-
- Dann heisst er ihn die Sonne ansehen. "Göttlicher dieser ist dein Schüler, den schütze, der sterbe der Lehrer.")
  - 🗴 "Wessen Schüler bist du? Des Athems Schüler bist

### **§**. 2.

1) Der Lehrer vollendet zuerst alle Vorbereitungen zum Opfer, bis 40m Niedersetzen der Opferbutter auf die Opferstren. Dann fasst er den Schüler an, vollzieht die folgenden Handlungen von dem Aulegen des Brennholzes bis zur Ausgiessung der beiden Hattergusse, opfert die oben (1, 4, 3 u. f.) genannten Spenden mit tritt dann nördlich vom Feuer hin. Når.

#### §. 4.

1) 1), h. zeine und die des Schülers.

### §. 5. 6.

. h. underhalt das Anfüllen der Hände u. s. w. ein zweites

#### §. 7.

weicht des Lehrer" ist ausdrücklich hinzugefügt, weil wie beim Ansehen der Sonne spricht:

du. Wer nimmt dich welchen als Schüler an? Dem Ka übergebe ich dich." 1)

9. "Ein Jüngling schön gekleidet, angethan, kam her" mit diesem Halbverse 1) lässt er ihn sich rechts umwenden.

- 10. Indem er die Hände über seine Schultern herüberlegt, berührt er die Stelle seines Herzens mit dem folgenden (Halbverse).
- 11. Nachdem der Schüler das Feuer zusammengekehrt 1), lege er stillschweigend Holz an. Stillschweigend geschieht ja das, was dem Herrn der Geschöpfe geweihet ist. Der Schüler ist dem Herrn der Geschöpfe geweihet, das ist bekannt. 2).

# Ein und zwanzigstes Kapitel.

1. Einige schreiben vor, dass es 1) geschehen soll mit dem Verse:

§. 8.

¹) Aus dem Spruche geht hervor, dass der Schüler dem Herrn der Geschöpfe übergeben wird. Daher ist der Lehrer der sprechende. Når. Ueber ka als Name des Prajapati s. d. Wb. und vgl. Çat. Br. 11, 5, 4, 1 u. f.

**§**. 9.

1) "Mit diesem Halbverse" ist hinzugefügt, weil sonst nach der Regel des Çrauta-Sütra bei Anführung eines Viertelverses der ganze Vers gemeint ist. Nar. Die Regel in Äçv. Çr. S. 1, 1 lautet: Max. (sc. pratiyàt) pådagrahane, süktam süktadau hine påde, dhike tricam, d. h. "wird ein påda (Viertelvers) angeführt, so ist der ganze Vers gemeint; wird der unvollständige erste påda des Liedes angeführt, so ist das ganze Lied gemeint; wird mehr als ein påda angeführt, so sind drei Verse gemeint." Der oben erwähnte Vers steht RS. 3, 8, 4.

## §. 11.

1) Nåråyana meint, der Schüler habe das Feuer bei dieser Gelegenheit nicht zusammen zu kehren, da das Feuer ja schon geweihet sei, sondern bloss stillschweigend Holz anzulegen. Das Zusammenkehren sei nur erwähnt, um anzudeuten, dass der Schüler, wenn er Morgens und Abends Holz anlege, vorher das Feuer zusammenkehren und Wasser um dasselbe herum sprengen solle.

2) Aus der Cruti. Nar.

§. 1.

1) Das Anlegen des Holzes. Durch die Partikel ha deutet der Verfasser an, dass er dieser Ansicht beitritt. Da die verher Abhandl d. DMG. IV. 1.

"Dem Agni habe ich Holz geholt, dem grossen, der die Wesen kennt.

"Du Agni wachse durch dieses Holz und wir durch das Gebet. Svaha!"

- 2. Wenn er Holz angelegt, berührt er das Feuer und wischt den Mund ab, dreimal mit den Worten: "Mit Glanz besalbe ich mich." 1)
- 3. Denn mit Glanz besalbt er sich ja auch, das ist bekannt.
  - 4. "In mich Einsicht, in mich Nachkommen, in mich lege Agni Glanz."

"In mich Einsicht, in mich Nachkommen, in mich lege Indra Kraft."

"In mich Einsicht, in mich Nachkommen, in mich lege Surya Feuer."

"Welchen Glanz du hast, o Agni! durch den möge ich glänzend werden."

"Welchen Strahl du hast, o Agni! durch den möge ich strahlend werden."

"Welche Flamme du hast, o Agni! durch die möge ich flammend werden."

Mit diesen Sprüchen trete er heran, beuge das Knie, umfasse (die Füsse des Lehrers) und spreche: "Lies, Herr! sprich die Savitri vor, Herr!"

5. (Der Lehrer) fasst mit dem Gewande des Schülers und seinen eigenen Händen die Hände desselben 1) und spricht die Savitri vor, in Viertelversen, Halbversen, gans.

gegebene Vorschrift (dass das Anlegen des Holzes stillschweigend geschehen solle) sich auf einen Ausspruch des Brahmana stützt, so sind beide von gleichem Gewichte. Når.

# §. 2.

<sup>1)</sup> Diese Vorschrift bezieht sich auch auf das Holzanlegen, welches Abends und Morgens geschieht. Der Spruch ist jedesmal zu wiederholen. Nar.

<sup>§. 5.</sup> 

<sup>1)</sup> Er bedeckt die gesalteten Hände des Schülers mit dessen Gewande und umfasst sie dann mit seinen beiden Händen. Pr. R und Sak. Kau.

6. Er lasse sie ihn nach Vermögen hersagen. 1)

· 7. Auf die Stelle seines Herzens legt er seine Hand, mit den Fingern nach oben, und spricht: "In mein Gelübde lege ich dein Herz, meinem Denken gemäss sei dein Denken. Meinem Worte folge treu; Brihaspati verbinde dich mir."

# Zwei und zwanzigstes Kapitel.

1. Nachdem er ihm den Gürtel umgebunden und den Stab gegeben, weise er ihn als Schüler an. 1)

2. "Du bist Schüler, nimm Wasser in den Mund 1), verrichte die That 2), schlafe nicht bei Tage 3), dem Lehrer gehorsam lies den Veda."

3. Zwölf Jahre dauert die Vedalehrzeit 1), oder bis er ihn gefasst hat. 2)

### §. 6.

<sup>1</sup>) Wenn er ihm je einen Viertelvers vorgesagt hat, lasse er ihn denselben nachsprechen, oder wenn der Schüler das nicht kann, so viel als er kann. Ebenso bei dem Vorsagen der Halbverse und der ganzen Sävitri. När.

#### §. 1.

1) Man muss im Auge behalten, dass das Wort brahmacarya ursprünglich "göttlichen Wandel" und besonders "Keuschheit" bedentet. Ebenso bei dem Worte brahmacarin.

#### g. g.

1) Spüle dir nach Verrichtung der natürlichen Bedürfnisse und bei andern Gelegenheiten in vorgeschriebener Weise den Mund aus. När.

2) Vollziehe die vorgeschriebenen Handlungen, die Dämmerungsandachten u. a. Nâr.

3) Hiedurch ist auch verboten, sich überhaupt bei Tage niederzulegen. När.

## §. 3.

1) Für jeden Veda, also vier und zwanzig Jahre für zwei, sechs und dreissig für drei und acht und vierzig für vier Vedas. Når. Vgl. Mn. 3, 1.

2) Nåråyana macht darauf aufmerksam, dass durch diese Regel auch die Eintheilung der snåtakås (gebadeten, d. h. derjenigen jungen Männer, welche nach dem vorgeschriebenen Bade vor «

- 4. Abends und Morgens bettle er. 1)
- 5. Abends und Morgens lege er Holz an. 1)
- 6. Bei einem Manne, der ihn nicht abweist, bettle er zuerst.

Lehrer entlassen sind, und sich nun als grihasthas einen eigenen Hausstand gründen) in drei Klassen ausgesprochen ist. Sie sind nämlich nach Parask. Gr. 2, 5, 32-35 und Gobbila Gr. 3, 5, 18 - 20 (vgl. auch Hàrita bei Kull. zu Mn. 3, 2) entweder vidyàsnàtakàs d. h. solche, welche das Studium des Veda noch vor Ablauf der zwölf Jahre beendigt haben und darauf das Abgangsbad vollziehen; oder vratasnatakas d. h. solche, welche das Gelübde der Keuschheit und die anderen Pflichten des Schülers zwölf Jahre lang beobachtet haben und daher vom Lehrer entlassen werden dürfen, obgleich sie das Studium des Veda nicht beendigt haben; oder endlich vidyåvratasnåtakås d. h. solche, welche das Studium des Veda beendigt und die Pflichten des Schülers zwölf Jahre lang beobachtet haben. Gobhila (a. a. O.) fügt hinzu, dass die letzte Klasse die vorzüglichere ist, die beiden anderen aber einander gleich stehen. - Nåråyana bemerkt weiter: Aus der unten (3, 9, 4) folgenden Vorschrift, dass der Schüler erst "am Ende des Lernens" das Abgangsbad vollziehen solle, darf man nicht schliessen, dass die Klasse der vratasnatakas gesetzlich gar nicht zulässig sei. Denn jener Ausdruck: "das Ende des Lernens" bezeichnet nicht die wirkliche Vollendung (samapti) des Lernens, sondern befiehlt nur, dass der Schüler, ehe er das Bad vollzieht, den letzten Theil des Lehrstoffes, das Aranyaka, gelesen haben müsse, was er nöthigenfalls erreichen kann, wenn er Theile aus der Mitte ungelesen lässt. Das Aranyaka wird aber in dem Rahasya als derjenige Theil des Veda bezeichnet, dessen Kenntniss vorzugsweise zur Vollendung des Abgangsbades berechtige, z. B. mit den Worten: nedam anadhiyan snâtako bhavati "ohne dieses gelesen zu haben wird er nicht ein snåtaka".

#### §. 4.

1) Speise für den Lehrer und für sich. Die Vorschrist über die Stellung des Wortes "Herr" in der Bitte um Speise ist aus anderen Büchern zu entnehmen. Nar. Näräyana hat auch bhixam bhavan dadatu gelesen. Ich habe die Lesart gesetzt, welche sich für den Brahmana eignet. S. Pärask. Gr. 2, 5, 2. Y. 1, 30.

#### §. 5.

1) Die Wiederholung der Worte: "Abends und Morgens" zeigtan, dass diese Vorschrift mit der vorhergehenden nicht zusammen hängt. Daraus folgt, dass beliebig entweder das Betteln oder das Anlegen des Feuers zuerst ausgeführt werden kann. Når.

- 7. Oder bei einer Frau, die ihn nicht abweist.
- 8. Mit den Worten: "Herr, gieb Almosen!"
- 9. Oder: "(Gieb mir) etwas zum Vedalernen!" 1)
- 10. Das verkünde er dem Lehrer.
- 11. Er stehe den Rest des Tages.
- 12. Wenn die Sonne untergegangen koche er den Bråhmanabrei von dem zum Vedalernen bestimmten und melde es dem Lehrer. 1)
- 13. Der Lehrer opfere 1) indem er ihn berührt, mit dem Verse: "Den wunderbaren Sitzungsherrn".
  - 14. Ein zweites Mal mit der Savitri.
  - 15. Und was er später eben gelernt hat. 1)
  - 16. Ein drittes Mal den Rishis.

### §. 9.

1) Er bitte sich so viel Almosen, d. h. Reiss zusammen, als er zu dem Opfer beim Vedalernen (anupravacaniyahoma) und zu der Speisung der Brahmanas gebraucht. Pray. R.

## §. 12.

1) Die weiter unten vorgeschriebene Speisung der Brahmanas geschieht von eben dieser Speise. Der Schüler kocht das, was ihm zum Opfer beim Vedalernen gegeben ist, nach der Weise der Kochopfer und meldet dann dem Lehrer: -,,Die Topfspeise ist gekocht." Når.

### §. 13.

1) Nachdem er die Handlungen vom Anlegen des Holzes an bis zu den Buttergüssen vollzogen hat. Når. RS. 1, 18, 6.

#### §. 15.

1) Das Opser beim Vedalernen wird bei den einzelnen Theilen des Veda wiederholt. Die erste, dritte und vierte Spende sind stets dieselben; die zweite steht in Beziehung zu dem eben gelernten Stücke, also hier savitre svähä; später mahänämnibhyah svähä, mahävratäya svähä, upanishade svähä. När. Die mahänämni sind, nach dem Pray. R. und Ssk. Kau. neun Verse, deren erster beginnt: vidä maghavan, wozu noch neun purishapadäni (s. Wb. und Açval. Çr. 8, 14) kommen, welche beginnen: evä hyevaivä hyagnä (Vgl. Weber, Ind. Stud. 8, 68). Das mahävrata besteht im Lesen des Aitareya Äranyaka und das upanishadvrata im Lesen der Aitareya Upanishad (s. Pray. R. f. 58, b. und Ssk. Kau. f. 163, b).

- 17. Ein viertes dem Opferförderer. 1)
- 18. Nachdem er die Brähmanas gespeist, bitte er sie, die Beendigung des Veda auszusprechen.
- 19. Von da an esse der Schüler nichts gesalzenes, und schlafe auf dem Erdboden, drei Nächte oder zwölf Nächte oder ein Jahr.
- 20. An dem (Schüler) welcher das Gelübde erfüllt hat 1), vollzieht (der Lehrer) die Einsichtserzeugung.
- 21. Während der Schüler in einer nicht verbotenen 1) Himmelsgegend einen Paläcazweig mit einer einzigen Wurzel 2), oder, wenn kein Paläca da ist, einen Kucabüschel rechts herum mit einem Wasserkruge dreimal umgiesst, lässt (der Lehrer) ihn sagen: "O ruhmreicher, du bist ruhmreich; wie du, o ruhmreicher, ruhmreich bist, so mache, o ruhmreicher, mich zum Sohne eines ruhmreichen. Wie du der Götter und des Opfers Schatzhüter bist, so möge ich der Menschen und des Veda Schatzhüter werden!"
- 22. Hiemit ist auch die Uebernahme des Gelübdes erklärt, welche mit dem Scheren beginnt und mit der Uebergabe schliesst 1).

## §. 17.

1) Daraus, dass die Spende an den Opferförderer die vierte sein soll, geht hervor, dass die beiden Buttertheile (s. 1, 10, 13) hier nicht geopfert werden. Sonst würde sie die sechste sein. Når.

## §. 20.

1) Hiedurch ist ausgedrückt, dass die Einsichtserzeugung mit dem Gelübde in Verbindung steht. Wenn daher bei einer Einführung (upanayana) die Einsichtserzeugung stattfindet, so findet auch das Gelübde und das Opfer beim Vedalernen statt. Wenn aber bei einem schon früher eingeführten die Einsichtserzeugung wegfallt (s. §. 26), so fallen auch die beiden andern Handlungen weg. Når.

### §. 21.

- 1) Drei Himmelsgegenden sind die verbotenen, Süd, Südost aud Sudwest; alle übrigen sind nicht verboten. Nar.
  - 1) 1), h. ohue Nebenzweige. Når.

#### §. 22.

the theoreushme des Gelübdes (wie z. B. 1, 18, 9) soll with the beschriebenen Weise mit dem Scheren beginnen und

- 23. So geschieht es bei einem Knaben, der noch nicht vorher zum Lehrer gegangen ist.
  - 24. Nun von dem, der schon vorher hingegangen. 1)
  - 25. Beliebig ist das Haarscheren.
  - 26. Auch die Einsichtserzengung.
  - 27. Nicht vorgeschrieben ist die Uebergabe.
  - 28. Ebenso die Zeit.
  - 29. Die Savitri ist: "Von Savitar erbitten wir." 1)

## Drei und zwanzigstes Kapitel.

1. Opferpriester wählt er, welche weder mangelhafte noch übermässige 1) Glieder haben und "welche von Mutter und Vater her" u. s. w. wie oben gesagt ist. 2)

mit der Uebergabe (1, 20, 8) schliessen, d. h. das dem Scheren vorangehende Schmücken (1, 19, 10) und die auf die Uebergabe folgenden Handlungen finden hiebei nicht statt. När.

### §. 24.

1) Nåråyana sagt ganz kurz, die Wiederholung der Einführung könne als Busse statt finden. Im Sanskåra Kaustubha werden drei Ursachen erwähnt, durch welche dieselbe veranlasst werden kann. Der Schüler kann ein Vergehen begangen haben, welches die wiederholte Einführung nöthig macht (z. B. Trinken geistigen Getränkes); oder die erste Einführung ist nicht gültig gewesen, weil die gesetzlichen Vorschriften bei derselben nicht beobachtet worden sind; oder endlich der Schüler hat zuerst mit dem Unterrichte in einem anderen Veda begonnen, und sich dann, nachdem er sich anders besonnen, dem Studium des Rigveda zugewendet.

#### §. 29.

1) Statt der früheren Såvitri soll er diese (RS. 5, 82, 1) anwenden. Når. Die frühere Såvitri ist oben (1, 21, 4. 5) nicht näher bezeichnet, doch kann wohl nur der Vers des Viçvamitra (RS. 3, 62, 10) gemeint sein. In anderen Grihya-Sûtras werden verschiedene Verse an Savitar, je nach der Kaste des Schülers vorgeschrieben. Pårask. Gri. 2, 3, 7—10. Çånkh. Gri. 2, 5.

#### Ş. 1.

- 1) Beides bezieht sich sowohl auf die Grösse (nicht zu grosse und nicht zu kleine) wie auf die Zahl (vier Finger oder sechs Finger). Når.
  - <sup>2</sup>) S. 1, 5, 1.

Opierpriester 1) wählt er, sagen einige.

en Branman wählt er zuerst, dann den Hotar, dann nivaren, dann den Udgätar.

uer ule, welche die mehrtägigen und die eintägigen

... we use susgesprochen in den beiden Versen: "Wel... perpriester vielfach vollziehen u. s. w." 1)

Lu Hotar wählt er zuerst. 1)

...... Hotar, er ist mein Hotar, zum Hotar ....... in die N. N." mit diesen Worten den Hotar. 1)

..., I'ver Mond ist mein Brahman, er ist mein Brahman, .... winnen wähle ich dich N. N." so den Brahman.

### §. 2.

) D. h. thatkraftige. Das Wort "Opferpriester" ist wiedermat sich dieser Ausspruch nicht auf diejenigen Priester, welche "" prespriester sind z. B. die Becher-Adhvaryus, bezieht. Når.

### §. 4.

! thedurch wird also der Schlächter ausgeschlossen. Når. — (7. 4. 1 heisst es nach Aufzählung der sechzehn Prie... hinakabair yajayanti.

### **§**. 5.

hir ucunt den Sadasya ausdrücklich "den siebzehnten", entim unzudeuten, dass derselbe ebenso wie die anderen sechwirklicher Opferpriester (ritvij) gilt, oder dass nicht, wie und Hüchern vorgeschrieben ist, mehrere Sadasyas gewählt

i, vgl. das Citat aus Apastamba im Commentar zu Katy.

§. 6.

. in 124 104 1.

· . . . . .

### §. 7.

.... his.

## 

when the the worden im Commentar zu Katy. Gr. 7,

- 10. "Aditya ist mein Adhvaryu", so den Adhvaryu.
- 11. "Parjanya ist mein Udgåtar", so den Udgåtar.
- 12. "Die Wasser sind meine Hotarverssprecher", so die Nebenpriester. 1)
- 13. "Die Strahlen sind meine Becher-Adhvaryus" so die Becher-Adhvaryus. 1)
  - 14. "Der Aether ist mein Sadasya" so den Sadasya.
- 15. Der gewählte sagt leise: "Grosses hast du mir gesagt, Glanz hast du mir gesagt, Glück hast du mir gesagt, Ruhm hast du mir gesagt, Lob hast du mir gesagt, Gelingen hast du mir gesagt, Genuss hast du mir gesagt, Sättigung hast du mir gesagt, Alles hast du mir gesagt." 1)

16. Wenn er dies leise gesagt, so sagt der Hotar zu, mit den Worten: "Agni ist dein Hotar, er ist dein Hotar, ich dein menschlicher Hotar."

- 17. Der Brahman: "Der Mond ist dein Brahman, er ist dein Brahman."
  - 18. Eben so die anderen, jeder nach der Anweisung.
- 19. "Das schütze mich, das gehe in mich ein, dadurch möge ich geniessen", so spricht er, wenn er das Opfer durch sie vollziehen lassen will.")
- 20. Ein niedergelegtes Priesteramt soll (ein anderer) nicht vollziehen. Auch nicht bei einem mehrtägigen Opfer für ge-

### §. 12.

## §. 13. ·

# §. 15.

1) Vgl. den Anfang des Pancavinça Brahmana.

#### **§.** 19.

<sup>1) &</sup>quot;Nebenpriester" (hotraka) heissen nach Når. zu §. 4 die anderen Priester, ausser den Hauptpriestern (mukhyavarjita), also der Pratiprasthåtar u. s. w.

<sup>1)</sup> Die Becher-Adhvaryus sind untergeordnete Gehülfen beim Soma-Opfer. S. Comm. zu Kâty. Cr. 7, 1, 6.

<sup>1)</sup> Wenn er beim Anlegen des Feuers (agnyådheya s. Katy. Cr. 4, 7—10) die vier Priester wählt, so haben diese nicht das Opfer zu vollziehen. Wenn aber die Wahl beim Soma-Opfer statt findet, so haben die gewählten Priester das Opfer zu vollziehen. Daher wird dieser Spruch nur beim Soma-Opfer, nicht beim Anlegen des Feuers gesprochen. Nær.

Lohn, oder für einen unpässlichen, kranken, schwindsachtigen, der bei seinen Ortsgenossen verrufen oder von vertentuener Herkunft ist, für keinen von diesen. 1)

- 11. Wer ihm ein Soma-Opfer ansagt 1), den frage er:
  .Winches ist das Opfer? welche die Priester? was der
  . Therrechn?
- 23. Mit Verhältnissen, die ihm zusagen, soll er sich ein-
- 26. Sie sollen kein Fleisch essen, nicht zur Frau gehen, vis zur Vollendung des Opfers.
- 24. ... Durch dies Gebet, o Agni, wachse du!" mit diesem Verse opfere er im südlichen Feuer ein Butteropfer und zeite dann, wohin er will. 1)

## **§. 20.**

1) Diese Vorschriften bezwecken Befestigung des Corporarespectes und des Ansehens der Priester. Kein Priester soll einwenn ein anderer Priester, wenn ein anderer Priester war wine Mitwirkung verweigert hat, weil er sich mit dem Vercastaiter des Opfers entzweit hatte (nyastam erklärt Når. durch: swadena tyaktam). Ferner soll kein Priester gegen zu geringen Lohn tungiren. Wer die Mittel hat, ein mehrtägiges Opfer zu brugen, der muss auch den Priester anständig bezahlen können. Vadurch ist aber, nach Narayana, ausgesprochen, dass der Priester ein eintägiges Opfer auch gegen geringen Lohn vollziehen Ein Unpässlicher d. h. wer am Fieber oder ähnlichem Unwohlsein leidet. Ein Kranker d. h. ein Bettlägriger. - anudeçin ist s. v. a. sadeçin. Andere verstehen hierunter einen solchen, der nicht zu einem gråddha geladen werden darf. - "Von verächtheher Herkunft", d. h. dessen Mutter ihrem Gatten nicht treu ist. Fur alle diese soll niemand als Opferpriester fungiren (ârtvijyam akanyam ist bei allen zu ergänzen. Wb. s. v. xiptayoni anders).

### §. 21.

ւր չաի somanı prathamam nivedayati idam tvayâ asmin kâryam

# **§.** 22.

' Wenn that Opfer, die anderen Opferpriester und der Lohn ... was atell est die Mitwirkung übernehmen; sonst nicht. Nar.

## §. 24.

And such the Kude des Opfers statt, wie aus dem Aus-

25. So auch der, welcher kein Feuer angelegt hat, im häuslichen Feuer, mit dem Verse: "Diese Verletzung, o Agni, vergieb uns!" 1)

# Vier und zwanzigstes Kapitel.

- 1. Wenn er die Priester gewählt, bringe er die süsse Speise dar.
  - 2. Dem gebadeten, wenn dieser zu ihm kommt. 1)
  - 3. Und dem Könige.
- 4. Und dem Lehrer, Schwiegervater, Vaterbruder und Mutterbruder. 1)
  - 5. In saure Milch thut er Honig.
  - 6. Oder Butter, wenn er keinen Honig bekommt.
  - 7. Den Teppich, das Fusswasser, das Ehrenwasser, das

(cakṛima) hervorgeht. Er gehe dann, wohin er will (wörtlich: seinem Zwecke nach) ist s. v. a. die Beschränkung des vorigen Paragraphen hört dann auf. Når.

## **§. 25.**

1) Derjenige Priester, welcher noch nicht verheiratet ist, und bei einem Opfer fungirt hat, soll mit dem angegebenen Verse (RS. 1, 31, 16) im gewöhnlichen Feuer opfern. Die Priesterwahl ist hier behandelt, weil sie mit der Darbringung der süssen Speise (s. folg. Kap.) in Verbindung steht. Når.

#### §. 2.

1) Wenn ein solcher an dem Tage, wo er vom Lehrer verlassen ist, oder mit Heiratsabsicht zu ihm ins Haus kommt. Når.

#### 8. 4.

1) Die hier genannten Personen hat er nicht mit den beiden vorhergehenden zusammengefasst, um den Unterschied zwischen ihnen zu bezeichnen. Während dem Gebadeten entweder an dem Tage, wo er das Entlassungsbad vollzogen, oder wenn er als Freier kommt, dem Könige aber an jedem Tage, wenn er kommt, die süsse Speise dargebracht werden soll, wird sie den hier genannten Personen jährlich einmal beim Besuche vorgesetzt. Når.

Mundspülwasser, die süsse Speise, die Kuh: jedes einzelne von diesen melden sie an, indem sie es dreimal nennen. 1)

8. Mit dem Verse:

"Ich bin der Glanz unter meines Gleichen, wie die Sonne unter den Lichtern."

- "Hier trete ich auf jeden, der mich anfeindet" setze er sich auf den Teppich, dessen Spitzen nach Norden gerichtet sind.
- 9. Oder (er spricht den Vers) indem er auf den Teppich tritt.
  - 10. Er lasse sich die Füsse waschen.
  - 11. Den rechten Fuss reiche er einem Brahmana zuerst dar.
  - 12. Den linken einem Cûdra. 1)
- 13. Wenn seine Füsse gewaschen sind, nimmt er das Ehrenwasser 1) mit beiden Händen in Empfang. Dann spült er mit dem Mundspülwasser den Mund aus, indem er spricht: "Du bist die Unterlage 2) des Unsterblichkeitstrankes."

## §. 7.

1) Die Darreichung dieser Gegenstände kann in zwei verschiedenen Weisen geschehen, entweder in dem padärthänusamaya oder in dem kändänusamya. Die erstere ist die, dass er alle Stücke derselben Art, also zuerst alle Teppiche, dann alle Fusswasser u. s. w. an sämmtliche Priester vertheilt. Nach der zweiten Weise vollzieht er die Darbietung der einzelnen Gegenstände, von dem Teppiche bis zur Kuh (§. 30) zuerst bei dem ersten Priester, dann bei dem zweiten u. s. w. Når.

#### §. 8.

Nun folgt das, was der Empfänger der süssen Speise zu thun hat. Når.

### §. 12.

1) Wenn ein Kshatriya oder ein Vaiçya die Fusswaschung vollziehen soll, so kann ihnen beliebig der linke oder der rechte Fuss zuerst dargereicht werden. När.

# §. 13.

1) "Ehrenwasser" heisst mit Wohlgerüchen und Kränzen versehenes Wasser. Når. Wasser, in welches Wohlgerüche, Gerstenkörner, Blumen und Früchte gethan sind. Ssk. Kau.

2) Vgl. unten §. 28, wo das Mundspülwasser nach dem Essen die Decke heisst.

- 14. Während die süsse Speise gebracht wird, blickt er sie an und spricht: "Mit Mitra's Auge blicke ich dich an."
- 15. Mit den Worten: "Auf des göttlichen Savitar Geheiss, mit den Armen beider Açvins, mit Püshan's Händen empfange ich dich" empfängt er sie mit beiden Händen, nimmt sie in die linke Hand; mit den drei Versen: "Süssen Lohn bringen die Winde dem Opfernden" blickt er sie an, mit dem namenlosen Finger 1 und dem Daumen rührt er sie dreimal nach rechts hin durch einander und mit den Worten: "Die Vasus mögen dich mit dem Gåyatri-Versmasse verzehren" streift er (die Finger) nach Osten hin ab.
- 16. Mit den Worten: "Die Rudras mögen dich mit dem Trishtubh-Versmasse verzehren" nach Süden.
- 17. Mit den Worten: "Die Adityas mögen dich mit dem Jagati-Versmasse verzehren" nach Westen.
- 18. Mit den Worten: "Die All-Götter mögen dich mit dem Anushtubh-Versmasse verzehren" nach Norden.
- 19. Mit den Worten: "Den Wesen dich" nimmt er dreimal aus der Mitte (der Speise) heraus. 1)

#### **§. 15.**

1) Der namenlose Finger ist nach einigen der mittlere, weil er nur nach seiner Stelle benannt wird, nicht aber, wie der Daumen und die anderen einen eigenen Namen hat. Andere sagen, es sei der neben dem kleinen befindliche Finger (upakanishthikå), weil auch dieser nur durch Beziehung auf den kleinen Finger bezeichnet wird. Når. Die zweite Bedeutung ist die gewöhnlich angenommene. — Die drei Verse sind RS. 1, 90, 6—8.

## §. 19.

1) Dieser Paragraph wird, wie Narayana erwähnt, verschieden aufgefasst. Der Vf. des bhashya (?) erklärt ihn so: er nimmt dreimal aus der Mitte der Speise etwas heraus und streift jedesmal die Finger ab (wie in §. 15), indem er das herausgenommene in die Höhe wirft. Darauf folgt dann das Essen (§. 20—27), und zwar so, dass er, wenn er das Ganze isst (§. 27), dies in drei Malen mit den angegebenen Sprüchen thut. — Andere dagegen lassen das Essen schon mit §. 19 beginnen, indem sie diesen Paragraphen so erklären, dass er das aus der Mitte der Speise herausgenommene verzehrt.

- 20. Mit den Worten: "Du bist die Melkung der Viråj" 1) esse er das erste Mal.
- 21. Mit den Worten: "Möge ich die Melkung der Viråj geniessen" das zweite Mal.
- 22. "In mir ist die Melkung der aus Versgliedern bestehenden Virâj" so das dritte Mal.
  - 23. (Er esse) nicht das ganze.
  - 24. Er sättige sich nicht.
- 25. Dem Brâhmans gebe er, nach Norden gewendet, das übrige.
  - 26. Wenn kein Brâhmana da ist, werfe er es ins Wasser.
  - 27. Oder (er esse) das Ganze.
- 28. Dann spült er mit dem Mundspülwasser wieder den Mund aus, indem er spricht: "Du bist die Decke 1) des Unsterblichkeitstrankes".
- 29. Mit den Worten: "Wahrheit, Ruhm, Glück! zu mir möge Glück kommen!" ein zweites Mal.
- 30. Nachdem er dann mit Wasser den Mund ausgespült 1), melden sie ihm die Kuh an.
- 31. "Getödtet ist meine Sünde! Meine Sünde ist getödtet!" so spricht er leise (und fügt hinzu): "Ja, thut es!" wenn er (die Kuh) schlachten lassen will. 1)

## **§. 20.**

§. 28.

1) "Die Decke", vgl. §. 13.

## §. 30.

1) Das vorher (§. 28) erwähnte Ausspülen des Mundes geschieht zur Reinigung. Das hier erwähnte ist ein Theil der Handlung und geschieht nicht mit dem Mundspülwasser, sondern mit gewöhnlichem Wasser. Deshalb ist noch "mit Wasser" hinzugefügt. Når.

#### §. 31.

<sup>1)</sup> Virâj ist in dem doppelten Sinne, als "der Glanz" und als Name des Versmasses zu verstehen.

Dann erfolgt das Schlachten der Kuh, in der oben (1, 11) beschriebenen Weise. — (Im Texte ist kriruta Drucksehler für kuruta.)

- 32. Den Vers: "Mutter der Rudras, Tochter der Vasus" 1) spricht er leise, (und fügt hinzu): "Ja, lasst sie frei!" wenn er sie frei lassen will.
  - 33. Nicht ohne Fleisch ist die süsse Speise. 1)

§. 32.

1) RS. 8, 90, 15.

§. 33.

1) Bei dem Essen, welches mit der Darbringung der süssen Speise verbunden ist, soll stets Fleisch gegeben werden. Wenn die dargebotene Kuh selbst geschlachtet wird, so wird das Fleisch derselben gegessen. Wird sie aber frei gelassen, so muss anderes Fleisch als Speise gegeben werden. — Die Wiederholung des letzten Wortes (bhavati) bezeichnet das Ende des Buches (adhyâya) und zugleich einen Segenswunsch. Nâr.

# Zweites Buch.

# Erstes Kapitel.

Beim Vollmonde im Sternbilde Çravana wird die Çravana - Handlung 1) vollzogen.

2. Nachdem er eine neue Schüssel mit Gerstenmehl angefüllt, legt er diese und einen Löffel zum Fassen der Gaben auf eine neue Wagschale. 1)

3. Dann bereitet er geröstete Gerste und bestreicht die Hälfte derselben mit Butter. 1)

4. Wenn die Sonne untergegangen, kocht er eine Topfspeise und einen Kuchen in einer Schaale und opfert dann mit den vier Versen: "Agni führe gutes Wegs uns zum Reichthum" 1) bei jedem Verse, und mit der Hand den ein-

### §. 1.

### §. 2.

<sup>1) &</sup>quot;Und die Gabe an die Schlangen" ist zu ergänzen. Wenn auch der Vollmond nicht in dem Sternbilde Çravana stattfindet, so ist die Handlung doch zu vollziehen, da das Sternbild nur zur Bezeichnung eines besonderen Vollmondes dient. Når. D. h. also wohl: in dem Sonnen-Monate, welcher den Namen Çravana führt.

<sup>1)</sup> Er legt beides auf eine Wagschaale, welche an dem Balken des Hauses, oder sonst wie, aufgehängt ist. Pray. R.

<sup>§. 3.</sup> 

<sup>1)</sup> Er thut die Hälfte in ein besonderes Gefäss und bestreicht sie mit ungeweiheter Butter. Dies alles thut er noch bei Tage. När.

<sup>§. 4.</sup> 

<sup>1)</sup> RS. 1, 189, 1—4.

schaaligen Kuchen mit den Worten: "Dem nicht fallenden, dem Erdengotte Svähä!"

- 5. (Der Kuchen) soll entweder ganz (in die Butter) getaucht sein, oder mit dem Rücken heraus stehen.
- 6. Mit dem Verse: "Ueberlass, o Agni, uns nicht dem Uebel" opfert er die Butter, in welcher der Kuchen gebacken war, auf den Kuchen. 1)
- . 7. Mit dem Verse: "Glück bringend seien uns die Rosse bei den Rufen" (opfert er) die bestrichenen Körner mit der Doppelhand. 1)

8. Die anderen giebt er den Angehörigen. 1)

- 9. Nachdem er aus der Schüssel den Löffel mit Mehl gefüllt, geht er nach Osten aus dem Hause, giesst an einer reinen Stelle Wasser hin, opfert¹) mit den Worten: "Den Schlangen, Göttern und Menschen Svähä!" und vollzieht die Verehrung²) mit den Worten: "Welche Schlangen der Erde angehören, welche der Luft, welche dem Himmel, welche den Himmelsgegenden, denen habe ich diese Gabe geholt, denen bringe ich diese Gabe dar."
- 10. Nachdem er rechts herum gegangen, setzt er sich westlich von der Gabe nieder (und spricht): "Du bist die

# §. 6.

#### §. 7.

## §. 8.

### §. 9.

Hier folgt nun die Gabe an die Schlangen (sarpabali).

1) Er wirft das Mehl hin. Nar.

2) Indem er mit zusammengelegten Händen den folgenden Spruch spricht. Når.

¹) âçaya "Lager" heisst die Butter, in welcher der Kuchen gebacken ist. Diese opfert er mit dem Sruva-Löffel oben auf den Kuchen. Når. RS. 1, 189, 5.

<sup>1)</sup> Das Unterbreiten, Abschneiden und Uebergiessen muss natürlich ein anderer thun. Når. Weil die beiden Hände des Opfernden beschäftigt sind. — RS. 7, 38, 7.

<sup>1)</sup> Den Söhnen und den anderen Angehörigen. Dann nimmt er von den Körnern und von dem Brei, opfert dem Opferförderer und vollzieht den Rest des Opfers. Når.

# Zweites Kapitel.

1. Beim Vollmonde 1) im Sternbilde Acvaynj wird die

Açvayuji-Handlung vollzogen.

2. Nachdem sie das Haus geschmückt ), sich gehadet und reine 2) Gewänder angelegt haben, sollen sie eine Topk speise 3) opfern, welche sie dem Viehherrn hinlegen 4), mit den Worten: "Dem Viehherrn, Çiva, Çankara, Prishataka, Svaha! 66

3. Den Prishâtaka 1) opfere er mit der Doppelhand,

noch Morgen und Abende bis dahin ührig sind. Ihe Partikel his bezeichnet überall, dass der Vf. der Annicht heistimmt NA Vgl. 1, 7, 15.

### **§**. 1.

. 1) In Bezug auf die Verhindung des Vollmondes mit dem Sternbilde gilt das oben (zu 2, 1, 1) genagte. No

## 8. 2.

- 1) In der beim Herabsteigen (2, 3, 2) sorgensterebenen Weise. Nár.
  - 2) D. h. weisse. Ner.
- 3) Der Accusativ bedentet hier meht, dass die geste Sprack geopsert werden soll, sondern une ein Theil derselben, nie meh 3, 5, 5 steht: "er opfert Mehl in murer Nilch", während dech aus den 3, 5, 10 folgenden Worten; ner isst das Mehl in muser Milch" hervorgeht, dass er etwas davon übrig gelausen. Der Pluralis: "sie sollen opfern" bedeutet: während der Hambert das Opfer vollzieht, sollen die Sohne und die anderen Hausgenossen ihn berühren. Nár.
- 4) Durch die Hinzusugung dieser Worte ist angedeutet, dass das Hinlegen und Besprengen in der oben (1, 10, 6, 7) vorgeschriebenen Weise, also mit dem Spruche: "Dich, dem Viehherrn angenehm, lege ich hin" u. s. w. ausgeführt werden soll. Nar.

# §. 3.

1) Prishataka ist, nach einem Verse, welchen Narayana anführt (payasy ájve nishikte tu tat payah syat prishutakum), Milch, in welche geschmolzene Butter gegossen ist. Nach dem Gribya Samgraha 170 (dadhi sarpiç ca samyuktah prokto by esha pṛīshatakah) ist es saure Milch mit geschmolzener Butter vermischt. -Das Unterbreiten und Begiessen that ein anderer, wie 2, 1, 7.

ausgefüllt, meine sa Svähä! \*\* 3)

t mit den Arten, verereint mit den Zeiten,
Göttern Svähä! Verhn Arten, vereint dem
Att diesen Worten opfert
hat, die Topfspeise des

. ... Feuer angelegt hat, im

# ~.zes Xapitel.

Similide Mrigaçiras erfolgt das

Joseph Lindschaften (F. 89, b. 2)
 Paraskara Gri. 2, 16, 3: purnam

Consumi Handlung und es folgt das

#### š. 4.

eaort zu den grössern Opfern (hames Sütras beschrieben werden (Vgl. 6). Die hier beschriebene Form diejenige, in welcher der Hausherr von er in Noth ist (der åpatkalpa), rea, das vollständige Opfer zu vollser Form das Opfer von demjenige hat, in den drei Feuern (tretå)

## \$ 1.

schreiben vor, dass die mit der schreiben vor, dass die mit der sche an die Schlangen von da an wie zu dem Wiederherabsteigen Aus keinem dieser Sütras aber Beziehung diese beiden Haudschaft die letztere ein Wiederherabsteigen

- 2. Oder am Vollmonde.
- 3. Nachdem sie das Haus wieder neu gemacht durch Anstreichen (der Wände), Bekleiden (derselben) und Unterstreuen <sup>1</sup>), sollen sie, wenn die Sonne untergegangen, von einer Milchspeise opfern, mit den Sprüchen: <sup>2</sup>)
  - "Entferne, o weisser, mit dem Fusse, dem vorderen und hinteren"
  - "Diese sieben des Varuna und alle Königsverwandten. Svaha!"
  - .,,Die weisse Schlange hat ja im Hause nichts verletzt;"
  - "Dem weissen Sohne des Vidarva Verehrung! Svaha!"
    4. Hier findet keine Spende an den Opferförderer statt.

heisst, welchem doch ein Hinaufsteigen voran gegangen sein muss. Çankhayana allein giebt bei Gelegenheit der Gabe an die Schlangen (Gri. 4, 15) die Vorschrift: çayyam arohet ner soll auf das Lager steigen", und aus Râmacandra's Paddhati glaube ich, trotz einer Corruptel in der Handschrift (Chamb. 399), mit Sicherheit entnehmen zu können, dass unter dem Lager hier eine Bettstelle zu verstehen ist. Die Verbindung dieser Handlung mit der Verehrung und Besänstigung der Schlangen legt folgende Vermuthung nahe. Die Vorschrift, dass die Hausbewohner von der Mitte des Cravana bis zur Mitte des Margaçirsha in einer Bettstelle schlafen sollen, und erst nach Ablauf dieser Zeit auf einer Streu (Cankh. und Par. haben srastara, Açv. und Gobh. svastara) auf dem Erdboden schlafen dürfen (Çànkh. sagt: yathåsukham ata ûrdhvam "von da an nach Belieben"), hat darin ihren Grund, dass vorzüglich in dieser Jahreszeit die Schlangen in die Häuser schleichen und den Schlafenden gefährlich werden. Daraus würde sich dann auch die sorgfältige Reinigung des Hauses (Acv. 2, 2, 2 und 2, 3, 3) erklären.

<sup>1</sup>) Der Locativ "beim Vollmonde" bezeichnet die Nähe, also an dem vierzehnten, welcher dem Vollmonde zunächst ist. Nár.

8. 3

1) "Wieder neu gemacht", d. h. so wie bei der Açvayujî-Handlung (2, 2, 2). — "Unterstreuen" ist Ebenen des Bodens. Zu dem Neumachen gehört auch das Entfernen der Apamarga (Achyranthes aspera) und anderer Pflanzen. Nár.

<sup>2</sup>) Zu dem ersten Verse vgl. AS. 10, 4, 3. Mit manchen Abweichungen stehen die Verse Çankh. Gri. 4, 18. Pårask. Gri.

**2, 14, 4**. 5.

13. Wenn sie zusammen zekommen 1. die Leeder zu die onne 2) und die Segenslieder 3, keise gesprochen. Spense zusreitet 4) und die Brahmanas gespesse haben, kanne er diese en Segen sprechen.

# Viertes Kapitel

- 1. An den achten Tagen der vier zweiten Manatshäcken es Hemanta und Çiçira 1, finden die Ashtakis statt
  - 2. Oder an einem. 1
  - 3. Am Tage verher gebe er den Vasern.
  - 4. Mus. Reiss mit Sesam. Milchreise.
  - 5. Oder Kuchen von vier Caravas.1,

#### **Ş. 13**.

1) samhaya ist s. v. 2. samgamya. Ner.

- 2) Die Lieder an die Sonne (sauryäni) sind RS. 10, 155, 50, 1—9. 1, 115. 10, 37. Nár. Eben so das Pray. R., nur as das Lied 10, 156 an das Ende gestellt wird.
- 3) Die Segensieder (svastyayanani) d. b. solche, in denen 8 Wort "Segen" (svasti) vorkommt, sind RS. 1, 89. 5, 51. —15. 10. 63. Nár.
- 4) Die Bereitung der Speise wird besonders erwähnt, um szudrücken, dass die Brähmanas nicht etwa mit dem übrig gesbenen Brei bewirthet werden sollen. När.

#### §. 1.

1) Also in den vier Monaten: Margaçirsha, Pausha, Magha 1 Phâlguna. Durch die Hinzufügung des Zahlwortes "vier" ist igedrückt, dass, wenn in die beiden genannten Jahreszeiten ein baltmonat fällt. in diesem keine Ashtaka geseitert werden soll. seerdem wird dadurch die Vorschrift anderer Bücher (wie z. B. nkh. Gri. 3, 12) zurückgewiesen, dass nur drei Ashtakas geert werden sollen. Nár.

### §. 2.

1) Wenn er unvermögend ist, seiere er sie nur im Monate gha. Pray. R.

### §. 3.

1) Die Väter sind: der Vater, Grossvater und Urgrossvater. 28en bringe er Kuchen und Speise dar. S. 2, 5, 4. Nar.

#### 8. 5.

n Mehle Kuchen. Nar. Ki ein Getreidemass,

and e neieren, auf die höheren",

and the Ashtakas, mit einem

a mai Lanners Grus vorwerfen. 1)

- saasz - se ienke er dabei). - . . r de Asitakûs ganz unter-

and a ser an alle Götter geautre a Serva, andere an Prajation se in- Contacit, andere die

Tesetta ouer tent Handvoll

- ... un alen merzenn Versen

anderen in anderen

and the second of design kann, may

: -

>

Some weeks of the most Weisen. Sie word den Lehrern von den Grondhas gebrieden.

Charles and their weedle der Vf. hier anfreik e id als Leienige herver,
Charles 1: 7: 15: Das
cacheer bedeutet aber hier, wie
commenter american Göt-

- 13. Nachilem er mein her freimer des Benzonnten im Thier geschlachtet, mit Wegnanner des Benzonnten mit des Herbeiholems, zume er ins Neuz nemm mit opiere, inden er sprinkt:
  - Beinge in Nez. in Wanniemer. ien Then. wi in sie mienet wenn in der Kame!"
  - "Des Maries Riebe nogen imm zufieren: wahr som dem Seen ale. Svika."
- 14. Dann 'miere er wat ien Schmitten und wie ier Iopispeise zwei Suemien mit ien teniem Weisen: "Jami führe gutes Weise uns zum Reseinfimm."—" und Tind mit folgenden Versen:
  - "Der Summer, der Winter, die Jahrenseiten seine uns eineiklich.

die Regenzen efficielen, genomme der Herbet uns

Die Juie ins ier dier. ier Atem redt.

Tag und Nacht migen musimiges Leben werken. Swiftig

Raing sei me de Erte, güercien de Luit.

ier enchaende kirmmei sei uns gendrios:

"Gilicklich seien mu die Himmeisgegenden, die Vorgegenden, der Aufgegenden.

die Wasser, die Biltze schitzen uns nach allen Sci-

- "Die Wasser, die Stratier, mögen unsere Gebete dertragen, der Orizier, der Orean entierne die Sünde.
- "Das Gewissens, das Werdende sei mir albes geführles, von Brahman beschätzt möge ich Lieder ergiessen. Srähä!"")

"Die gimbiten Versis, Aditysis und Vasus,

die Rosiries, die Beschützer, die Maruts mogen nahru,

"Kraft und Kinder und Unsterblichkeit in Fülle verleihe mir der Herr der Geschöpfe, der Höchste. Svähä!"

...Herr der Geschöpfe, kein anderer als du " u. s. w."

§. 13.

§. 14.

<sup>1)</sup> S. oben 1, 11. Der Vers steht VS. 35, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) RS. 1, 189, 1. 2.

<sup>2)</sup> Im Texte ist zu trennen: svårå xarani.

<sup>3)</sup> RS. 10, 121, 10.

II, 4, 15-5, 5.

- 15. Die achte Spende ist die an den Opferförderer.
- 16. Die Brâhmanâs speise er u. s. w. Dies ist schon gesagt. 1)

## Fünftes Kapitel.

- Am folgenden Tage die Handlung nach den Ashtakâs.
- 2. Nachdem er von demselben Fleische 1) bereitet, auf einem nach Süden geneigten Platze Holz zum Feuer gelegt 2), es umhängt 3), im Norden der Umhängung eine Thür gemacht und die Opferstreu mit der Wurzel dreimal links herum ohne sie zu schütteln ausgebreitet, setze er die Opferspeisen nieder 4), Mus, Reiss mit Sesam, Milchreiss, Mehl mit saurer Milch und Honigmehl.
  - 3. Nach der Form des Kuchen-Väteropfers. 1)
- 4. Nachdem er geopfert, gebe er den Vätern, mit Ausnahme des Honigmehles.
- 5. Auch den Frauen 1), wobei geistiges Getränk 2) und Reissschaum hinzutritt.

§. 16.

1) D. h. das oben (2, 3, 13) gesagte gilt auch hier. Når.

§. 2.

- 1) Von dem Fleische des Thieres, welches am achten geschlachtet worden. Nar.
  - <sup>2</sup>) Vgl. 1, 8, 9.

3) Mit Vorhängen. Når.

4) Im Crauta-Opfer ist vorgeschrieben, dass die Speisen für die Väter auf eine in den Boden gezogene Linie niedergesetzt werden sollen. Statt dieser einen Linie müssen in dem hier beschriebenen Opfer, in welchem auch den weiblichen Vorfahren Speisen dargebracht werden (§. 5), zwei Linien gezogen werden. Når.

§. 3.

1) Vgl. Açv. Çr. 2, 6.

§. 5.

- 1) D. h. der Mutter, Grossmutter und Urgrossmutter. När.
- <sup>2</sup>) Geistiges Getränk, Rum, ist entweder aus Zucker, Honig oder Mehl bereitet. Nar. Vgl. Gr. Samgraha 127.

- 6. Einige sagen, in Gruben 1), und zwar in zwei oder in sechs.
  - 7. In den östlichen 1) gebe er den Vätern.
  - 8. In den westlichen den Frauen.
- 9. Hiedurch ist das Mâdhyâvarsha erklärt, welches in der zweiten Hälfte nach dem Vollmonde im Sternbilde Proshthapadâ statt findet. 1)
- 10. Und in jedem Monate soll er so den Vätern an den ungraden Tagen darbringen. 1)

#### §. 6

") Solle das Niedersetzen (niparana) der Speisen geschehen. Wenn man zwei Gruben macht, so sollen diese länglich sein; wenn sechs, so sollen sie rund sein. Når. Dieses Niedersetzen der Speisen in Gruben wird z. B. in Vishnu's Dh. Ç. 74, 2—7 vorgeschrieben.

### §. 7.

1) D. h. sowohl Linien wie Gruben. Nar.

## §. 9.

1) Im Texte ist praushthapadyå zu corrigiren. — Während die drei ersten Ashtakås in die zweite Hälfte der drei auf einander folgenden Monate Mårgaçtrsha, Pausha und Mågha fallen, wird die vierte in die zweite Hälfte des Praushthapada (Bhådrapada), also in die Regenzeit gesetzt. Påraskara 3, 4, 13 und Çånkhåyana Gri. 3, 13, 1 setzen sie madhyå varshe in die Mitte der Regenzeit. Die Vermuthung, dass der Name derselben von diesem Ausdrucke abgeleitet sei, hat mich veranlasst, der Lesart mådhyåvarsha den Vorzug zu geben. Die andere Lesart: måghyåvarsha, welche ich nicht zu erklären weiss, findet sich in fast allen Handschriften des Textes (Når. hat måghåvarsha) so wie im Prayoga Ratna und im Dharma Sindhu Såra.

### §. 10.

1) Die Bestimmung: "in der zweiten Hälfte" ist in diese Vorschrift herüber zu ziehen. Das "so" bezieht sich auf das Opfer nach den Ashtakas. Durch die Erwähnung der Väter werden die Mütter ausgeschlossen. Die ganze Vorschrift lautet also: "In jedem Monate, in der zweiten Hälfte, an den ungraden Tagen, bringe er den Vätern ein Çraddha nach der Weise des Opfers nach den Ashtakas". Man kann aber auch die beiden letzten Wörter des Textes so erklären: "er soll in dem Çraddha alles in ungrader Zahl darbringen, also z. B. einen, drei oder fünf Kränze u. s. w. Når.

- 11. Wenigstens neun (Brâhmanâs) soll er speisen. 1)
- 12. Oder eine ungrade Zahl. 1)
- 13. Eine grade Zahl bei Opfern des Gedeihens und der Erfüllung. 1)
  - 14. Eine ungrade bei den andern. 1)
- 15. Rechts herum findet das Hinzutreten statt und Gerste wird statt des Sesam gebraucht. 1)

#### §. 11.

1) Dies bezieht sich wieder auf das Opfer nach den Ashtakas. Nar.

## §. 12.

Wenn er nicht so viele bewirthen kann, soll er doch eine ungrade Zahl einladen, und zwar, wenn er sieben einladet, soll er für einen der Väter einen Brähmana, für die beiden anderen je drei, wenn fünf, für einen der Väter drei, für die beiden anderen je einen Brähmana laden. Når.

### §. 13.

1) Gegenstände der Opfer (craddha) des Gedeihens sind nach einigen die fünf Handlungen: die Manneszeugung, das Aufstreichen der Haare, das Haarschneiden, das Einführen beim Lehrer, die Ehe und die Anlegung des Feuers nebst den anderen Crauta-Handlungen. Nach anderen sind es die sechzehn Sakramente (samskäräs), die Cravana-Handlung u. s. w. und die Crauta-Handlungen. Gegenstände der Erfüllungs-Opfer sind: Anlegung von Teichen, Brunnen, Gärten, Tempeln u. s. w. Nar.

#### §. 14.

1) "Die anderen" sind: der Tag vor den Ashtakås, die Ashtakås, die Wunsch-Opfer, die für einen einzigen bestimmten Çråddhas. Die monatlichen Opfer folgen den Opfern nach den Ashtakås (§. 10). Von den Opfern an den Jahresabschnitten (pårvana) wird später (4, 7, 2) die Rede sein. Damit ist also die Zahl der Brahmanas, welche eingeladen werden müssen, bei allen acht Arten von Craddhas bestimmt. När.

#### §. 15.

1) Bei Opfern des Gedeihens und der Erfüllung. Also links berum bei den anderen, Nar.

# Sechstes Kapital.

- Wenn er den Wagen<sup>2</sup>) besteigen will, streichele er mit den beiden Händen gesondert<sup>2</sup>) die beiden Räder, indem er spricht: "Ich fasse deine Vorderfüsse! Das Brihat und das Rathantara sind deine beiden Räder!"
- 2. "Das Vâmadewya") ist deine Achse!" mit diesen Worten streichele er die beiden Achsenhalter.")
- 3. Mit dem rechten Fusse zuerst<sup>1</sup>) steige er hinauf, indem er spricht: "Mit Váyu's Heldenkraft besteige ich dich, mit Indra's Kraft und Oberherrschaft."
- 4. Die Zügel berühre er, oder die ungezäumten (Pferde) mit einem Stabe, indem er spricht: "Mit Brahman's Schärfe fasse ich euch!"
- 5. Wenn sie vorwärts laufen, spreche er leise: "Der tausendspendigen Speise eile zu, göttlicher Wagen, fahre vorwärts!" (und den Vers): "O Waldesherr, mögest du starkgliedrig sein!" 1)

## §. 1.

Zu Ende des Paragraphen ist iti zu ergänzen. Diese Handlung ist allen drei Kasten gemein, Når.

1) ratha ist ein runder Wagen mit mehreren Jochen. Nar.

2) D. h. das rechte Rad mit der rechten Hand, das linke mit der linken, zu gleicher Zeit, nicht eines nach dem anderen. Wenn er eine weite Reise antritt, vollzieht er diese Handlung nur bei dem ersten Besteigen des Wagens. Når. Das Brihat ist der Vers RS. 6, 46, 1, das Rathantara der Vers RS. 7, 32, 22.

#### §. 2.

1) Das Våmadevya sind die drei Verse RS. 4, 31, 1-3.

2) Die Naben (cakranabhi). Nár.

#### §. 3.

¹) daxinapâdah pûrvo yayoh pâdayos tau tathoktau evambhûtâbhyâm ârohet. Nár.

### §. 4.

1) Aus dem Pluralis "euch" (vas) erhellt, dass hier ein mehrspänniger Wagen (bahuyugo rathaḥ) gemeint ist. Nār.

#### §. 5

1) Die Partikel "und" (ca) ist (hinter iti) zu ergänzen. Bis hieher geht das Besteigen des Wagens. Nar. Der Vers steht RS. 6, 47, 26.

- 6. Mit diesem Verse 1) (berühre er) auch andere 2) hölzerne (Fuhrwerke).
- 7. "Kräftig seien die beiden Rinder, stark die Achse!" mit diesem Verse berühre er den (im Verse genannten) Theil des Wagens. 1)
- 8. "Die wohlbeschirmte Erde, den unbedrohten Himmel", diesen Vers 1) spreche er, wenn er ein Schiff besteigt.
- 9. Wenn er in einem neuen Wagen fährt, soll er 1) einen schönen Baum oder einen nicht austrocknenden Teich rechts liegen lassen und Zweige mit Früchten 2) mitnehmen.
  - 10. Oder sonst etwas, das im Hause zu gebrauchen ist.
  - 11. Dann fahre er nach Hause.
- 12. Nachdem er den Vers: "Bereite uns den höchsten Ruhm" 1), die Sonne anblickend, gesprochen hat, steige er herab.
- 13. "Zum Stier unter meines Gleichen", dieses (Lied) 1) spreche er, wenn er auf sein Haus zugeht.

**§**. 6.

2) Z. B. Karren (çakaţa) und ähnliche. Nar.

§. 7.

1) Die in dem Verse (RS. 3, 53, 17) genannten Theile des Wagens sind: die beiden Rinder, die Achse, die Deichsel und das Joch. Der Vers weist also auf einen Karren (çakaţa) oder ein ähnliches Fuhrwerk hin, da ein Wagen (ratha) nicht mit Rindern, viel weniger nur mit zwei Rindern bespannt ist, sondern mehrere Joche mit Pferden hat. Nâr.

§. 8.

1) RS. 10, 63, 10.

§. 9.

- 1) Nachdem er den in §. 5 vorgeschriebenen Vers gesprochen. Når.
  - 2) Z. B. von einem Mango, Jambu (Eugenia Jambu) u. a. Nar.

§. 12.

<sup>1</sup>) RS. 4, 31, 15.

§. 13.

1) Da ein vollständiger Viertelvers citirt wird, so sollte nach der oben (zu 1, 20, 9) angeführten Regel nur der eine Vers ge-

<sup>1)</sup> Also ohne den in §. 5 vorhergehenden Spruch. Nar.

- 14. Den Vers: "Wir wollen tente., Index's Geliebte", von die Sonne untergelin.
- 15. Den Verst: "Earth. ihr glienende Toeiner des Himnels!" wenn sie aufgelt."

# Siebentes Kapitel

- 1. Nam die Printing der Bausselle.
- 2. Ein mehr sahrhabiger 7., undestrimmer Boden 2.
- 3. Mr Krienen und Beumen versehen.
- 4. Auf welchem Kuca und Virina wächst. 1
- Pflanzen mit Domen und Milehauft inder soll er nit den Wurzeln ausgraben und entfernen.

sprochen werden. Ninkyma bezieht aber die Verschrift auf da ganze Lied (etat eiktam japet) und beruit sich später (2. 10. 4 und 3, 12. 2) hierauf. (duse Gründe mazugeben. Das Lied steht 10. 166.

## Š. 14.

#### §. 15.

1) BS. 4, 51, 11. — Alle diese Vorschriften (§. 9-15) beziehen sich auf den neuen Wagen. Når.

#### §. 2.

- 1) Statt anúkhara, wie alle Handschriften (auch Nar.) hahen, ist doch anúshara zu schreiben.
- 2) bhúman bedeutet s. v. a. bhúmi, wie auch RS, 5, 85, 3 (Nir. 10, 4). Nár.

#### §. 3.

1) vanaspativat statt vanaspatimat ist vedische Bildung. Nilv.

#### §. 4.

1) Kuça ist Poa cynosuroides und Virina (Virana?) Andro-pogon muricatum.

## §. 5.

1) Vgl. unten 4, 1, 14.

- 6. Eben so folgende: Apâmârga, Çâka, Tilvaka, Pari-vyâdha. 1)
- 7. Wo von allen Seiten die Wasser, nachdem sie in der Mitte zusammengeflossen und um die Schlafstelle, so dass dieselbe ihnen zur Rechten bleibt, herumgeflossen sind, östlich hinfliessen, ohne zu rauschen 1), die Stelle ist mit allem versehen. 2)
  - 8. An der Abflussstelle 1) lasse er die Kücke machen.
  - 9. Die wird speisereich sein. 1)
- 10. An der nach Süden geneigten Stelle lasse er das Wohnzimmer 1) bauen; das wird frei von Spiel sein.

§. 6.

1) Dadurch, dass nach diesen Pflaszennamen, welche alle generis masculini sind, das Pronomen etâni (neutr.) gesetzt ist, wird angedeutet, dass auch andere, ähnliche Pflanzen, welche die Bauwissenschaft (våstuvidyå) für schädlich erklärt, entfernt werden sollen. Når. Apamärga ist Achyranthes aspera; Çâka ist die gemeinschaftliche Benennung von Gemüsen (auch Name der Acacia Sirlsha); Tilvaka ist Symplocos racemosa Rozb.; Parivyådha ist Calamus fasciculatus (auch Pterospermum Acerifolium Willd.)

§. 7.

1) apravadatyah ist Vedische Form für apravadantyah. Nac.

2) D. h. mit Wissen, Wandel, Reichthum, Getreide n. s. w. versehen. Die Anweisung, welche in diesen Worten liegt, ist folgende: Den Boden, auf welchem er das Haus bauen will, soll er ringsum erhaben, in der Mitte tief und ein wenig nach Osten geneigt machen. An der östlichen Seite soll das Schlafgemach des Hausherrn liegen und nördlich von dem Schlafgemache soll er eine kleine Rinne (syandanikå) machen, so dass das Wasser langsam abfliessen kann, indem das Schlafgemach rechts von demselben bleibt. Nar.

**§**. 8.

1) D. h. an der östlichen Seite, nördlich vom Schlafgemach. Nar.

**§**. 9.

1) Der Vf. empfiehlt diese Lage der Küche noch besonders, weil in anderen Büchern dieselbe im Südosten vorgeschrieben ist. Nar.

§. 10.

Die nach Süden geneigte Seite ist die Nordseite. Das Wohnzimmer (sabhå) ist dasjenige, in welchem der Hausherr in Musse sitzt, mit den Seinigen und mit solchen, die ihn besuchen. Nár. 11. Wenn sie jung sind, werden sie in demselben betrügerisch und zänkisch sein und frühe sterben. 1)

12. Wohin von allen Seiten die Wasser fliessen, das (Zimmer) wird glücklich und frei von Spiel sein. 1)

# Achtes Kapitel.

- 1. Nun soll er nach folgenden Umständen die Baustelle prüfen. 1)
- 2. Nachdem er eine knietiefe Grube gegraben, fülle er sie mit derselben 1) Erde wieder an.
- 3. Wenn diese über die Grube herausragt, ist die Stelle gut; wenn sie mit ihr gleich bleibt, ist sie gesund; wenn sie die Grube nicht ausfüllt, ist die Stelle schlecht.
- 4. Wenn die Sonne untergegangen, fülle er (die Grube) mit Wasser und lasse sie die Nacht über stehen.
- 5. Wenn sie (am anderen Morgen) voll Wasser ist, so ist die Stelle gut; wenn feucht, so ist sie gesund; wenn trocken, schlecht.
- 6. Weisser, süssschmeckender, sandreicher 1) Boden ist für den Brähmana.

## §. 11.

1) Ein solches Wohnzimmer wird aber auch seine Fehler haben. kitava ist hier s. v. a. dambhin. Nar.

## §. 12.

1) Darum soll das Wohnzimmer in die Mitte des Hauses gelegt werden. Nar.

#### §. 1.

1) Wenn die oben angegebenen Merkmale nicht vorhanden sind, sollen folgende entscheidend sein. Når.

### §. 2.

1) Welche er aus ihr herausgenommen. Når.

### §. 6.

sikatottara ist s. v. a. sikatâbahula. Nâr.
 Abhandl. d. DMG. IV. 1.

- 7. Rother für den Kshatriya. 1)
- 8. Gelber für den Vaiçya.
- 9. Nachdem er den Boden mit tausend 1) Furchen durchzogen, messe er ihn nach den Himmelsgegenden mit vier gleichen Seiten ab.
  - 10. Oder in einem langen Viereck. 1)
- 11. Die Stelle besprengt er, indem er mit einem Çamî-Zweige oder einem Udumbara-Zweige dreimal, sie zur Rechten habend, herumgeht und das Glücks-Lied 1) spricht.
- 12. Und mit einem ununterbrochenen Wassergusse, indem er die drei Verse: "Ja, ihr Wasser gewähret Lust!" spricht. 1)
- 13. In den Zwischenräumen der Rohrstämme lasse er Zimmer machen. 1)

## §. 7.

1) Die Wörter "süsschmeckender, sandreicher" sind hier und im folgenden Paragraphen zu wiederholen. När.

### §. 9.

1) D. h. mit vielen. Når.

#### §. 10.

1) Die Reihenfolge der hier vorgeschriebenen Handlungen ist also diese: zuerst die äussere Prüfung der Baustelle (7, 1-6); dann die innere Prüfung des Bodens (8, 1-10); dann das 7, 7-12 vorgeschriebene. Darauf folgt dann die Besprengung (8, 11 u. f.). Når.

### §. 11.

1) Das Glücks-Lied (çamtâtîya) ist RS. 7, 35. Er spricht das Lied dreimal; jedesmal wenn er es beendigt hat, geht er um die Stelle herum, von der östlichen Seite anfangend. Når.

#### §. 12.

1) Auch hierbei geht er dreimal um die Stelle herum und wiederholt den Wasserguss und die drei Verse RS. 10, 9, 1—3. Nár.

#### §. 13.

1) Zwischen je zwei Rohrstämmen trennt er durch Wände das Schlafzimmer (apavaraka) und die anderen Zimmer ab. Når.

- 14. In die Gruben 1) lasse er eine Avakâ, das heisst einen Çîpâla 2) niederlegen. Es ist bekannt, dass ihm dann keine Feuersbrunst begegnen wird.
- 15. Wenn er dieselbe in die Grube des mittleren Balkens niedergelegt und Kuçagras mit den Spitzen nach Osten und nach Norden ausgebreitet hat, sprenge er Wasser mit Reiss und Gerste darauf, indem er spricht: "Dem nicht fallenden, dem Erdengotte Svåhå!"

16. Wenn (der mittlere Balken) aufgerichtet wird, spreche

er zu ihm:

- "Hier nun stehe du hingestellt, segensreich und labungsvoll,
- "Inmitten der Fülle stehend; mögen dir nicht die Bösen nahn.
- "An dir werde der zarte Knabe, an dir das Kalb geboren auch.
- "Zu dir komme der volle Krug, mit Schüsseln saurer Milch mögen sie dir nahn."

## §. 14.

1) In welche die Balken gesetzt werden. Nar.

#### §. 16.

Ich habe den Text der Verse geschrieben, wie ihn die Handschriften einstimmig geben (tilvalå ist Druckfehler, statt tilvilå), weil ich keine gründliche Besserung weiss. Die Uebersetzung beruht auf Vermuthungen und wird vielfach zu ändern sein, wenn sich ein zuverlässiger Text findet. Zu Ende der ersten Zeile ist das m sicher zu streichen. In der zweiten Zeile habe ich nach Çankhayana Gṛĭ. 3, 3 (madhye poshasya tṛĭmpatâm) poshasya übersetzt, und dann: mâ tvà prāpan, obgleich die Handschriften haben: tishthantîm | à tvà prāpan. Statt pariçritah hat Pāraskara 3, 4, 4 (und AS. 3, 12, 7) parisrutah. — Man vgl. übrigens das Lied AS. 3, 12.

<sup>2)</sup> Når. erklärt hier und im folgenden Paragraphen Avakå und Çipàla für zwei Pflanzen, während das letztere doch nur die Erklärung des ersten Wortes ist. Unten 4, 4, 8, wo sich derselbe Ausdruck findet, sagt Når. nichts darüber.

## Neuntes Kapitel.

- 1. Zu dem Rohr, wenn es aufgelegt wird 1) (spreche er):
- 2. "Richtig besteige du, o Rohr, die Säule, längeres Leben fernerhin verleihend." 1)
- 3. Auf vier Steine, die er mit Dûrvâ belegt hat, stelle er das Wassergefäss 1), mit den Worten: "Aus der Erde entstehe!"
  - 4. Oder:

"Der arangara tönet laut, dreifach bindet der Riemen ihn; "Wohlsein sicher verkündet er, Krankheit treibe er weg von hier." 1)

- 5. Dann giesst er Wasser in das Gefäss, indem er spricht:
  - "Es komme König Varuna mit den reichen, an diesem Orte weile er, sich freuend.
  - "Erquickung bringend, Butter niederträufelnd zugleich mit Mitra mögen sie eintreten."
  - 6. Dann beruhigt er die (Baustelle).
  - 7. Durch Wasser mit Reiss und Gerste, in welches er

# §. 1.

1) Auf den mittleren Balken. Andere sagen, der Spruch müsse bei jedem Rohre wiederholt werden. Nar.

#### §. 2.

Die Handschriften des Textes haben dadh\u00e4n\u00e1 iti (vgl. RS. 1, 53, 11). N\u00e4r\u00e4yana hat: \u00e4Ytena || na iti als Anfangs- und Schlusssilben des Satzes.

## §. 3.

1) Das Wort maņika erklärt Nârâyaņa hier und unten 4, 6, 4 durch: jaladhâraņârtho bhânḍaviçeshaḥ "ein Gefäss zur Aufbewahrung des Wassers", während er zu Gobhila Grĭ. 3, 9 sagt: mahad udakasya bhânḍam "ein grosses Wassergefäss".

#### §. 4.

1) AS. 20, 135, 13. — Das Wort arangara (der Schnellschlinger?) fehlt im Wb. Die von Wilson gegebene Bedeutung (facticious poison) passt hier natürlich nicht.

§. 7. 8.

Vgl. oben 2, 8, 11. 12.

Gold gelegt, indem er mit dem Glücksliede dreimal herumgeht, besprengt er sie.

8. Und mit einem ununterbrochenen Wassergusse, indem er die drei Verse: "Ja, ihr Wasser gewähret Lust!" spricht.

9. Nachdem er in der Mitte des Hauses eine Topfspeise gekocht, spricht er die Verse: "Wohnungsherr, versprich uns!"") und opfert bei jedem Verse. Dann bereite er Speise, speise die Brähmanäs und lasse sie sprechen: "Glückliche Baustelle!"

## Zehntes Kapitel.

1. Das Eintreten in das Haus ist erklärt. 1)

2. Er trete in das Haus, wenn es mit Saatkorn versehen ist. 1)

3. Das Feld lasse er pflügen unter den späteren Proshthapadas oder den (späteren) Phâlgunts oder unter der Rohint. 1)

§. 8.

1) Das Lied "Wohnungsherr" (RS. 7, 54) hat nur drei Verse; es ist aber der erste Vers des folgenden Liedes hinzuzufügen, wie aus Pärask. Gr. 3, 4 und Çankh. Gr. 3, 4 hervorgeht.

**§**. 1.

1) Nämlich im Çrauta-Sûtra 2, 5. Når.

§. 2.

1) Er soll also vor dem Einzuge in das Haus Saatkorn anschaffen.

§. 3.

1) Zu phålgunibhis ist ebenfalls uttaråbhis zu ergänzen, so dass also drei Sternbilder bezeichnet sind. Das Feld soll er "pflügen lassen", also nicht selbst pflügen. Auch Gautama schreibt vor, für die Zeit wo der Mann nicht in Noth ist, (Dharma-Sutra 10): krishibanijye våsvayamkrite "oder Ackerban und Handel, die er aber nicht selbst betreiben darf." Ebenso Manu (4, 5); und in dem Würfelliede heisst es (RS. 10, 34, 13): axair må dîvyah krishim it krishasva "spiele nicht mit Würfeln, pflüge doch

- 4. An einem Orte des Feldes, wo ihm der Wind in den Rücken kommt, soll er mit dem Liede: "Mit dem Herrn des Feldes" bei jedem Verse opfern, oder das Lied leise sprechen. 1)
- 5. Kühen, welche fortgehen 1), spreche er die zwei Verse nach: "Ein Lust bereitender Wind wehe die Kühe an."
  - 6. Wenn sie zurückkommen, spreche er:
    ,,Deren Euter mit vier Höhlen
    voll von Honig und Butter ist,
    ,,Diese mögen uns milchreich sein,
    viele im Stalle und butterreich.
    ,,Kommet zu mir, Lust bereitend,
    bringend Stärke und Kraft herbei;
    ,,Spendend nimmer schwindende Milch
    gehet in meinen Kuhstall ein,
    so dass ich mag der höchste sein."

Und von dem Verse an: "Welche unter den Göttern sich erhoben" den übrigen Theil des Liedes. 1)

7. Einige schreiben das Lied: "Herbei kamen die Kühe" 1) vor.

# §. 1.

# 8. 5.

den Acker." Nar. Der Vers des Würfelliedes fordert auch nur den in Noth befindlichen Mann auf, Ackerban zu treiben. Vgl. noch Mn. 10, 83 und Brihaspati Dh. Ç. in Colebrooke's Digest 1, 14.

<sup>1)</sup> Der Zusammenhang zeigt, dass das ganze Lied (RS. 4, 57) gemeint ist, obgleich ein ganzer Viertelvers citirt ist. Nar. S. zu 1, 20, 9 und zu 2, 6, 13.

<sup>1)</sup> Welche in den Wald gehen, um zu fressen. Er thue dies täglich, sowohl bei seinen eigenen, wie bei fremden Kühen Nár. S. RS. 10, 169, 1. 2.

**<sup>§</sup>**. 6.

<sup>1)</sup> Also RS. 10, 169, 3. 4.

<sup>§. 7.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) RS. 6, 28.

8. An die Heerden derselben trete er hinan, wenn es nicht die Kühe des Lehrers sind 1), mit den Worten: "Ihr seid gediehen, ihr seid gepriesen, glänzend, lieb; möge ich euch lieb sein, möget ihr Glück in mir erkennen! Möget ihr Glück in mir erkennen!"2)

### §. 8.

1) Wenn die Kühe des Lehrers unter ihnen sind, trete er nicht an sie hinan. Nar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die letzten Worte sind nur einmal zu sprechen. Sie sind im Texte wiederholt, um das Ende des Buches zu bezeichnen. När.

# Drittes Buch.

# Erstes Kapitel.

Nun folgen also die fünf Opfer.

2. Das Götteropfer, das Wesenopfer, das Väteropfer,

das Brahmaopfer, das Menschenopfer.

3. Wenn er im Feuer opfert, das ist das Götteropfer; wenn er die Gabe (bali) darbringt, das ist das Wesenopfer; wenn er den Vätern giebt, das ist das Väteropfer; wenn er die eigene Lesung liest, das ist das Brahmaopfer; wenn er den Menschen giebt, das ist das Menschenopfer. 1)

4. Die hier genannten Opfer vollziehe er jeden Tag. 1)

# **§**. 3.

### 8. 4

1) Der Zweck dieses Satzes ist dieser. Das Vaigvadevaopfer wird vollzogen, um die Speise zu kochen, und es ist ausdrücklich verboten, Speise zu essen, von welcher nicht im Feuer geopfert worden. Das Opfer dient daher zur Weihe der Speise. Wenn also jemand die Speise eines anderen isst oder fastet, so würde die Weihehandlung wegfallen, weil er keine Speise kocht, welche er weihen müsste. Das sollen die obigen Worte abwenden. Auch wenn jemand keine Speise kocht, soll er doch ein Opfer bringen, etwa von Blumen, Früchten oder Wasser. Denn es heisst: "er soll schenken, sei es auch nur ein Gefäss; er soll opfern, sei es auch nur ein Stück Holz; er soll das Brahmaopfer vollziehen, sei es auch nur ein Vers." Wer aber das Opfer unterlässt, der soll eine Busse vollziehen, wie Baudhäyana sagt: "wenn von diesen

<sup>1)</sup> Die drei ersten dieser Opfer sind oben bei dem Vaiçvadevaopfer erwähnt (s. Anm. zu 1, 2, 1). Das Brahmaopfer folgt 3, 2. Die Speisung von Gästen nach der Vorschrift der Smitti bildet das Menschenopfer. Nar.

# Zweites Kapitel.

1. Nun die Weise 1) der eigenen Lesung.

2. Nachdem er gegen Osten oder Norden aus dem Dorfe hinausgegangen 1), ins Wasser getaucht, an einem reinen Platze opfermässig behängt den Mund ausgespült 2), mit nicht feuchtem Gewande eine Menge Kuçagras untergebreitet, dessen Spitzen nach Osten gerichtet sind 3), auf dieses sich gesetzt mit dem Gesichte nach Osten, einen Schoss gemacht, die Hände mit der rechten oben zusammengelegt, mit den Reinigungshalmen darin 4), — es ist be-

fünf Opfern ein einziges unterlassen wird, so ist eine geistige Opferspende als Busse dafür vorgeschrieben. Wenn aber die Opfer zwei oder drei Tage aus Nachlässigkeit versäumt sind, so soll man drei Opferspenden an Agni Tantumat opfern und vier Verse an Varuna hersagen. Sind sie aber zehn oder zwölf Tage gänzlich unterlassen, so soll er vier Opferspenden an Varuna opfern und einen Brei für Agni Tantumat bereiten." — Einige erklären die obigen Worte so, dass das Vaiçvadeva auch an Tagen der Unreinheit vollzogen werden solle. Das ist unpassend; denn ein besonderes Verbot sagt: "die fünf Opfer vollziehe er nicht im Falle eines Todes oder einer Geburt." Når.

## §. 1.

<sup>1</sup>) Nur die Weise der eigenen Lesung soll erklärt, nicht der Zeitpunkt derselben festgestellt werden. Sie kann also vor oder nach dem Vaiçvadeva stattfinden. Nar.

#### **§**. 2.

1) Das doppelte vå bedeutet, dass er auch nach einer anderen Himmelsgegend, die nicht verboten ist, hinausgehen kann; oder dass er, wenn es ihm nicht möglich ist, aus dem Dorfe zu gehen, auch im Dorfe die Lesung vornehmen kann. Denn in der Çruti heisst es auch: gråme manaså svådhyåyam adhlyîta "im Dorfe nehme er aufmerksam die eigene Lesung vor." Når.

2) Das Ausspülen des Mundes wird hier als ein Bestandtheil (anga) der Handlung vorgeschrieben. Når. D. h. nicht bloss zur

Reinigung.

3) pråktûla ist s. v. a. prågagra und mahat s. v. a. bahu. Nár.
4) Er soll die linke Hand mit den Fingern nach Osten und der innern Fläche nach oben (uttåna) hinlegen; auf dieselbe die beiden Reiniger (1, 3, 3) mit den Spitzen nach Osten gerichtet,

- kannt 5): "dies ist der Wasser, der Kräuter Saft, das Kuçagras; saftig macht er das Brahma", nach der Berührung des Himmels und der Erde blickend, oder die Augen schliessend, oder wie er sich für andächtig 6) hält: so andächtig lese er die eigene Lesung.
  - 3. Vor den (drei grossen) Worten soll er Om sagen. 1)
- 4. Die Savitri sagt er her nach Viertelversen, Halbversen und das dritte Mal ganz.

# Drittes Kapitel.

1. Nun lese er 1) die eigene Lesung: die Rīc, Yajus, Sâman, Atharvângiras, die Brâhmanas, Kalpas, Gâthâs, Nârâçansîs, Itihâsas und Purânas. 2)

und auf diese die rechte Hand, mit der inneren Fläche nach unten (nyanc) und den Fingern ebenfalls nach Osten. Når.

#### §. 3.

1) Er soll zuerst das Wort Om einmal sagen und dann die drei Worte: bhur bhuvah svah "Erde, Luft, Himmel", hinter einander, nicht aber das Wort Om vor jedem der drei Worte. Nar.

#### §. 1.

1) "Lese er" (adhiyita) steht im Gegensatz zu dem Hersagen (anväha) der Sävitri. Nér.

2) Die Kalpas sind die Sûtras. Die Gâthâs (Gesänge) sind besondere Verse, z. B. die Indragâthâs, fünf Verse, welche anfangen: yad indrâdo dâçarâjne (AS. 20, 128, 12—16). Die Nârâçansîs sind ebenfalls Verse, z. B. idam janâ upa çruta (AS. 20, 127, 1). Obgleich diese beiden eigentlich schon in den Versen (rīc) mit begriffen sind, werden sie doch noch besonders erwähnt, weil mit ihrer Lesung ein besonderer Lohn verbunden ist. Itihâsa nennt man das Bhârata. Purâna sind Werke, in welchen die Entstehung, Dauer und der Untergang (der Welt) erzählt wird. Nár.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Aus der Çruti. Er beruft sich auf das Brahmana, um zu zeigen, dass alle Vorschriften des Grihya-Sûtra in demselben begründet sind. Nar.

<sup>6)</sup> yukta ist s. v. a. samâhita "aufmerksam, andächtig". Når.

- 2. Indem er die Ric liest, sättigt er die Götter mit Milchopfern; durch die Yajus mit Butteropfern; durch die Sâman mit Honigopfern; durch die Atharvângiras mit Somaopfern; durch die Brâhmanas, Kalpas, Gâthâs, Nârâçansis, Itihâsas und Purânas mit Opfern von Unsterblichkeitstrank. 1)
- 3. Wenn er die Ric liest, so strömen Bäche von Milch seinen Vätern als Opfer zu 1); wenn die Yajus, Bäche von Butter; wenn die Sâman, Bäche von Honig; wenn die Atharvângiras, Bäche von Soma; wenn die Brâhmanas, Kalpas, Gâthâs, Nârâçansîs, Itihâsas und Purânas, Bäche von Unsterblichkeitstrank.
- 4. Wenn er so viel gelesen hat, als ihm gut dünkt 1), schliesst er mit folgendem Verse:

"Verehrung dem Brahman, Verehrung sei dem Agni, Verehrung der Erde, Verehrung den Kräutern.

"Verehrung der Rede, Verehrung dem Herrn der Rede; Verehrung bringe ich Vishnu dem grossen."

## §. 2.

1) Weil man nach der gewöhnlichen Erfahrung einen Lohn nur für eine hingegebene Sache empfängt, so beweist er hier aus der Çruti, dass auch mit der blossen Lesung der heiligen Schriften ein Lohn verbunden ist. Nar. Vgl. z. B. Çat. Br. 11, 5, 7, 1 u. f. und die verschiedenen Stellen der Gesetzbücher Mn. 2, 107. Y. 1, 41 u. f. Vishņu 30, 33—37.

### 8. 3.

1) Auch die Väter werden gesättigt durch Lesung des Brahmaopfers. Svadhâ wird die Speise der Väter genannt. Die Flüsse der Milch werden zur Svadhâ und fliessen zu den Vätern hin. So sind auch die folgenden Sätze aufzufassen. Når.

#### §. 4.

1) Er lese so lange, als er sich für gesammelt hält; nicht grade aus allen zehn oben genannten Büchern. Es soll hiemit überhaupt nur gesagt werden, dass er stets mit Aufmerksamkeit lesen muss; eine bestimmte Quantität soll nicht vorgeschrieben werden. Når.

# Viertes Kapitel.

- 1. Er sättigt die Gottheiten: Prajapati, Brahman, die Vedas, die Götter, die Rishis, alle Versmasse, das Wort Om, das Wort Vashat, die (drei grossen) Wörter, die Savitri, die Opfer, Himmel und Erde, die Luft, die Tage und Nächte, die Zahlen, die Vollendeten, die Meere, die Flüsse, die Berge, die Felder, Kräuter, Bäume, Gandharvas und Apsaras, die Schlangen, die Vögel, die Rinder, die Sadhyas, die Vipras, die Yakshas, die Rakshas, die Wesen, diese als die letzten. 1)
- 2. Nun die Rishis 1): die Hundertversigen, die Dichter der mittleren Lieder, Gritsamada, Viçvâmitra, Vâmadeva, Atri, Bharadvâja, Vasishtha, die Pragâthâs, die Reinigungslieder, die Dichter der kleinen Lieder, der grossen Lieder.

### §. 1.

1) Gleich nach dem Schlusse (3, 3, 4) sättigt er die Gottheiten, was bekanntlich durch Wasserspenden geschieht. Hinter jedem der neun und zwanzig Sätze füge er hinzu: "sättige sich" oder "sättigen sich" (tripyatu, tripyatam, tripyantu), wie es der Sinn erfordert. Die Schlussworte: "diese als die letzten" bilden einen besondern Spruch. Nar. Neun und zwanzig Sätze kommen natürlich nur im Sanskrit heraus, wo mehrere der einzelnen Namen zu Compositis verbunden sind.

#### **§**. 2.

1) Nach den Gottheiten sättigt er die zwölf Rishis. Bei jedem Rishi ist der Satz zu ergänzen, wie im vorigen Paragraphen. Durch Hinzufügung des Wortes: "die Rishis" wird zugleich angedeutet, dass der, welcher die Spenden darbringt, die Schnur um den Hals hängen muss (nivîtin), während er die vorige Handlung nach Açv. Cr. 1, 1 mit der Schnur auf der linken Schulter (yajnopavitin) "opfermässig behängt" vollzogen hat. Das besondere tirtha (der Theil der Hand, aus welchem die Wasserspende gegossen wird) ist aus der Smriti zu entnehmen. Nar. Das tirtha der Rishis sind nach Baudhayana (bei Raghunandana, ahnikat. f. 22, a, 7) die Spitzen der Finger (angulyagram arsham), also dasselbe, wie für die Devas. - Die hundertversigen sind die Dichter des ersten Mandala der Rik-Sambità, die mittleren Lieder Mand. 2-9, Gritsamada bis Vasishtha Mand. 2-7, die Pragathas Mand. 8, die Reinigungslieder Mand. 9, die kleinen und grossen Lieder Mand. 10. S. Roth, Zur Lit. u. Gesch. d. Veda, p. 26 u. f.

- 3. Oestlich behängt. 1)
- 4. Sumantu, Jaimini, Vaicampâyana, Paila, die Sûtras, das Bhâshya, Bhârata, Mahâbhârata, die Rechtslehrer; Jânanti, Bâhavi, Gârgya, Gautama, Çâkalya, Bâbhravya, Mândavya, Mândûkeya; Gargî Vâcaknavî, Vadavâ Prâtîtheyî, Sulabhâ Maitreyî; den Kahola, Kaushîtaka, Mahâkaushîtaka, Paingya, Mahâpaingya, Suyajna, Çânkhâyana, Aitareya, Mahaitareya, Çâkala, Bâshkala, Sujâtavaktra, Audavâhi, Mahaudavâhi, Saujâmi, Çaunaka, Âçvalâyana und was sonst für Lehrer sind, die alle mögen sich sättigen. 1)
- 5. Nachdem er die Väter 1) einzeln gesättigt und nach Hause gegangen, was er dann giebt 2) das ist der Opferlohn.
- 6. Nun ist auch bekannt 1), wenn er stehend, gehend, sitzend oder liegend irgend ein Opfer liest, mit diesem Opfer hat er geopfert.

## §. 3.

1) (d: h. die Schnur und das Gewand auf der rechten Schulter tragend) soll er die folgende Handlung vollziehen. Når.

### §. 4.

1) Dies sind drei und zwanzig Sätze. Zu Kahola und den folgenden (Namen im Accusativ) muss er, wie der Sinn verlangt, das Wort tarpayami "ich sättige" hinzusetzen. Mit jedem Satze vollzieht er eine Sättigung (tarpana). Når.

#### §. 5.

1) Den Vater, Grossvater und Urgrossvater. Nar.

2) D. h. er hat keinen besondern Opferlohn zu geben, sondern die Speise, welche er den Gästen giebt, und die Almosen, welche er austheilt, gelten als Opferlohn für das Brahmaopfer. Der Vf. legt hier dem Brahmaopfer einen Opferlohn bei, um zu zeigen, dass es mit dem Somaopfer auf gleicher Stufe stehe. Nár.

## §. 6.

1) Hier wird ein Ausspruch der Çruti angeführt, um zu zeigen, dass, wenn jemand sich nicht so zum Lesen niedersetzen kann, wie oben (3, 2, 2) vorgeschrieben ist, er das Brahmaopfer auch in einer andern Lage vollziehen kann. När.

7. Es ist bekannt 1), dass dabei zwei Hindernisse des Lesens sind: wenn er selbst unrein ist und wenn der Ort.

## Funftes Kapitel.

- 1. Nun also die Vorbereitung zum Lesen.
- 2. Wenn die Kräuter herauskommen, unter dem Sternbilde Çravana im Monate Çrâvana. 1)
  - 3. Oder am fünften Tage 1), unter dem Sternbilde Hasta.
- 4. Nachdem er die beiden Buttertheile 1) geopfert, bringe er Butterspenden an Sâvitri, Brahman, Craddhâ (Glauben),

### 8. 7.

1) Für das regelmässige Lesen bestehen verschiedene Verbote, z. B. man soll nicht liegend, nicht an gewissen Tagen lesen u. a. Hier wird ein Ausspruch der Çruti angeführt, nach welchem diese Verbote für das Brahmaopfer nicht gelten. Für dieses giebt es vielmehr nur zwei Hindernisse: wenn man selbst unrein ist, weil die Frau geboren hat oder ein Angehöriger gestorben ist, und wenn der Ort des Lesens irgendwie verunreinigt ist. Ueber die Zeit des Lesens sagt die Çruti, dass es besonders um Mittag statt finden solle, oder in tiefer Nacht, oder im Frühlicht oder wenn die Sonne aufgegangen ist. Nar.

### §. 2.

1) Wenn die Kräuter im Monate Çrâvana noch nicht herauskommen, so ist die Handlung im (folgenden) Monate Bhådrapada unter dem Sternbilde Çravana zu vollziehen. Beide Monate bilden die Regenzeit, nach welcher die Handlung auch benannt wird (§. 19). Ueber den Ausdruck gravanena vgl. Pån. 4, 2, 3. 4 und 2, 3, 45. Når.

### §. 3.

<sup>1</sup>) Des Monates Çràvana, wenn dieser Tag mit dem Sternbilde Hasta in Verbindung ist. Es sind also drei verschiedene Zeitpunkte angegeben. Når.

#### §. 4.

1) Die beiden Buttertheile sind die beiden feststehenden Spenden an Agni und Soma (vgl. 1, 10, 13. 14), auf welche diejenigen Spenden folgen, welche dem jedesmaligen besonderen Opfer eigenthümlich sind (pradhänähuti, die Haupt-Opferspenden).

Medhâ (Einsicht), Prajnâ (Verstand), Dhâranâ (Gedächtniss), Sadasaspati (Herr der Sitzung), Anumati (Gnade), die Versmasse und die Rishis. 2)

- 5. Dann opfert er Mehl in saurer Milch. 1)
- 6. "Agni preis' ich, den Vorsteher" ein Vers.
- 7. "Da sagte der Kushumbhaka" "Wenn du singst, Vogel, so singe Glück" "Gepriesen von Jamadagni" "Auf deiner Kraft beruht die ganze Welt" "Kommt zu unserem Opfer, verehrte, und macht es schön" "Welcher unsere oder fremde" "Schaue an, blicke hin" "Komme, Agni, der Maruts Freund" "Die Opferspeise, die dir, König, gekocht ist" so je zwei Verse.
  - 8. "Gleich ist eure Absicht" ein Vers.
  - 9. "Um Glück und Segen flehen wir" ein Vers.
  - 10. Wenn er lesen will 1), soll er, von den Zuhörern be-

§. 5.

1) Vgl. Anm. zu 2, 2, 2.

§. 6 - 9.

Der in §. 6 erwähnte Vers ist RS. 1, 1, 1; die in §. 7 erwähnten sind die Schlussverse der ersten neun Mandala der RYk-Samhitâ, an welche, wie aus den Worten: "so je zwei Verse" hervorgeht, jedesmal der erste Vers des folgenden Mandala angeschlossen wird. Der in §. 8 erwähnte Vers ist der letzte Vers der uns vorliegenden Recension (Çâkala-Çâkhâ); der in §. 9 erwähnte aber, wie Nârâyana angiebt, der letzte Vers der Bâshkala-Çâkhâ. — Çânkhâyana (GṛY. 4, 5) erwähnt nur den letzten Vers der Bâshkala-Çâkhâ, welcher sich sonst in keiner der uns vorliegenden Samhitâs findet, aber Çat. Br. 1, 9, 1, 26 u. f. und Nir. 4, 21 citirt wird. Der Opfernde hat natürlich zwischen den beiden letzten Versen die Wahl, je nach der Çâkhâ, welche er liest. (Ueber den letzten Vers vgl. noch Weber, Ind. St. 4, 431 und ebd. Vorr. p. IV.)

§. 10.

1) Die Worte: "wenn er lesen will", welche sonst überflüssig sein würden, deuten an, dass er, auch wenn er ohne Zuhörer lesen will, das folgende thun soll. Denn die Cruti sagt: varshåsu chan-

<sup>2)</sup> Nåråyana spricht hier von nur neun Spenden und wiederholt diese Zahl unten zu §. 10 und §. 21. Vielleicht sind die Versmasse und die Rishis zusammenzusassen.

rührt, diesen Gottheiten opfern<sup>2</sup>), dann dem Opferförderer opfern, das Mehl in saurer Milch essen und dann folgt das Reinigen.<sup>3</sup>)

- 11. Westlich vom Feuer auf Kuçagras, dessen Spitzen nach Osten liegen, sich niedersetzend, nachdem er in das Wassergefäss Kuçagras gethan, lege er die Hände zum Vedalesen zusammen und spreche. 1)
- 12. Den (drei grossen) Worten geht Om voran und nachdem er (diese und) die Sâvitri dreimal wiederholt hat, fange er den ersten Vers des Veda an. 1)
  - 13. Ebenso beim Schlusse (des Lesens). 1)
  - 14. Sechs Monate lese er. 1)

dânsy upakrityadhiyiran "in der Regenzeit sollen sie lesen, nachdem sie die Vorbereitung vollzogen." Nar.

- 2) Unter den Spenden an "diese Gottheiten" sind die oben erwähnten neun (vgl. §. 4) und die folgenden zwanzig (§. 6—9) zu verstehen, welche auch weiter unten (§. 20. 21) durch diesen Ausdruck bezeichnet werden. Når.
- <sup>3</sup>) Das Reinigen wird vollzogen, indem er das zum Herumstreuen bestimmte Gras auf seine Doppelhand legt und es dann mit Wasser begiessen lässt. Das folgende, vom Essen an bis zum Anfangen des Veda, sollen auch die Schüler thun. Nár.

### §. 11.

1) Er selbst zugleich mit den Schülern, wenn solche anwesend sind. Das Verbum jap bezeichnet bei den häuslichen Handlungen nicht immer ein lautlöses Hersagen. (Vgl. 3, 10, 4.) Hier kann er nur laut sprechen, weil das leise Sprechen zu dem Unterrichte, welchen er hier ertheilt, nicht passen würde. När.

#### §. 12.

 Zuletzt vollzieht er die Allbusse und die übrigen Handlungen. Når.

#### §. 13.

1) Indem es hier nicht heisst: etena "hiedurch" (nämlich: "ist auch der Schluss des Lesens erklärt", wie 1, 18, 1) so wird nicht die ganze vorhergehende Handlung auf diesen Schluss übertragen, sondern nur der Anfang des Veda (§. 12); das Hauptopfer aber ist dann das in §. 20 erwähnte. Daher findet das Essen und das Reinigen (§. 10) hier nicht statt. Når.

#### §. 14.

1) Von der Vorbereitung an, ohne Unterbrechung. Når.

- 15. Derjenige welcher ausstudirt hat, (lebe) nach der Weise der Brahmacârins. 1)
  - 16. Die anderen 1), wie es sich gehört.
  - 17. Einige sagen, er 1) könne zu seiner Frau gehen.
  - 18. Das geschieht für Prajapati. 1)
- 19. Diesen (Beginn des Lesens) nennen sie 1) eine Handlung der Regenzeit.
- 20. Bei der mittleren Ashtakâ 1), nachdem sie diesen Gottheiten 2) mit Speise geopfert, steigen sie ins Wasser.
  - 21. Eben dieselben Gottheiten 1) sättigen sie.

### §. 15.

1) D. h. er vermeide Honig, Fleisch, Umgang mit Frauen, Schlafen in einer Bettstelle und bei Tage u. s. w. Nár.

#### §. 16.

1) D. h. die noch Brahmacârins sind. Es können also auch solche an dieser Lesung Theil nehmen. Når.

#### §. 17.

1) Derjenige, welcher ausstudirt hat. Nar.

#### §. 18.

1) D. h. er darf es nur thun, um Kinder zu erzeugen, also nur, wenn die Frau ihre Regeln hat, weil dann die Unterlassung getadelt wird. Nār.

### §. 19.

1) D. h. dies ist eine vedische Benennung, nicht eine in den allgemeinen Vorschriften (paribhäshäs) vorkommende. Vgl. 3, 5, 2. Når.

#### §. 20.

- 1) Die mittlere Ashtaka nennt er, um den Ablauf von sechs Monaten anzudeuten; also in der Nähe derselben, d. h. am Vollmonde des Mägha. Når.
- 2) D. h. der Savitri u. s. w. (§. 4) mit Butter, den Gottheiten der Rik-Verse mit Speise; und zwar sagt er absichtlich "mit Speise" (anna), nicht aber "mit einer Topfspeise" (sthälfpåka), um auszudrücken, dass gewöhnliche, im Hause bereitete Speise genommen werden soll. Nar.

#### **§. 21.** .

1) D. h. die neun (vgl. §. 4), nämlich Savitrî u. s. w. und die zwanzig Gottheiten der Rik-Verse. Nar.

- 22. Die Lehrer, die Rishis und die Väter. 1)
- 23. Dies ist der Schluss (des Lesens). 1)

## Sechstes Kapitel.

1. An die Stelle der (grossen) Wunschopfer treten Wunsch-(Koch-)Opfer von Mus. 1)

2. Dieselben Wünsche erlangt (der Opfernde). 1)

### §. 22.

<sup>1</sup>) Dieselben Sättigungen, welche bei dem Brahma-Opfer vorgeschrieben sind, sollen auch hier statt finden. Das Wort "und" (ca) zeigt an, dass auch die Gottheiten Prajapati u. s. w. (3, 4, 1) hiebei ihre Sättigung empfangen sollen. Die Reihenfolge ist ebendaselbst (3, 4) angegeben. Når.

### §. 23.

1) D. h. diese Handlung führt den Namen "Schluss". Nach derselben soll er sechs Monate die sechs Angas lesen. Nar.

#### §. 1.

1) Statt der, in den drei Feuern zu vollziehenden kleineren Opfer (ishti) und Thieropfer (z. B. des Opfers zur Verlängerung des Lebens, Açv. Çr. 2, 10, oder des Opfers einer weissen Ziege an Vâyu mit dem Wunsche des Gedeihens, bhûti, TS. 2, 1, 1) können auch Kochopfer, die mit einem Wunsche verbunden sind, geopfert werden. Für die Soma-Opfer kann aber eine solche Stellvertretung nicht statt finden, da ein Soma-Opfer im Grihya-Sûtra nicht vorgeschrieben ist. Statt der Kuchen, welche in den drei Feuern geopfert werden, soll hier ein Mus als Opferspeise dienen. Für das Thier in den drei Feuern wird aber auch hier ein Thier geopfert. Baudhäyana sagt: ye 'mutra purodäçäs ta iha caravah "was dort Kuchen sind, das ist hier Mus". Nar.

### §. 2.

1) Die anderen Kochopfer können sowohl von demjenigen, welcher das Feuer angelegt hat, vollzogen werden, wie von dem, der dies nicht gethan hat. Die hier erwähnten Wunschopfer aber dürfen nur von dem letzteren vollzogen werden. Das ist der Sinn dieses Satzes. Nar. — Also wer überhaupt auf die Vollziehung der grossen Opfer eingerichtet ist, der soll, wenn er um einen Wunsch zu erreichen opfern will, was ja keine nothwendige (nitya)

- 3. Der Kranke, Bettlägrige oder von der Schwindsucht befallene bringt Mus in sechs Spenden. 1)
- 4. "Ich löse dich durch die Opferspeise zum Leben", mit diesem Liede. 1)
- 5. Wenn er einen unangenehmen Traum gesehen hat, soll er mit den beiden Versen: "Heute uns, göttlicher Savitar" und mit den fünf Versen: "Und welcher böse Traum unter den Kühen" die Sonne verehren. 1)
- 6. Oder mit dem Verse: "Welcher Verwandte oder Freund mir, o König." 1)
- 7. Wenn er geniest, gejähnt, etwas unangenehmes gesehen, einen hässlichen Geruch gerochen, beim Augenzittern und Ohrenklingen spreche er leise: "Möge ich schönsichtig mit den Augen sein, schön glänzend mit dem Antlitz, schön hörend mit den Ohren, Wille und Einsicht seien mir."
- 8. Wenn er zu verbotener Zeit zu seiner Frau gegangen, für jemand geopfert hat, für den es verboten ist, verbotene Speise genossen, ein verbotenes Geschenk angenommen oder

sondern eine gelegentliche (naimittika) Handlung ist, sich nicht mit einem einfachen Kochopfer abfinden, sondern eines von den im Çrauta-Sûtra (z. B. Åçv. Çr. 2, 10—13) vorgeschriebenen Wunschopfern in den drei Feuern vollziehen. Wer aber auf grosse Opfer nicht vorbereitet ist, der erreicht seinen Wunsch auch durch ein einfaches Kochopfer.

### §. 3.

1) Bei diesen drei Veranlassungen wird das Mus, welches shadahuti "zu sechs Spenden dienend" heisst, geopfert. Ndr.

## §. 4.

1) Zu jedem der fünf Verse des Liedes RS. 10, 161 opfert er eine Spende und die sechste dem Opferförderer. Çaunaka schreibt dasselbe Lied für diese Veranlassung vor, die Aitareyins aber das Lied RS. 10, 162. Nar.

#### §. 5.

1) Die zwei Verse RS. 5, 82, 4. 5 und die fünf Verse 8, 47, 14-18.

#### §. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) RS. 2, 28, 10.

den Opferpfahl auf einem Bestattungsplatze 1) berührt hat, opfere er zwei Butteropfer mit den Versen:

"Zurück komme mir die Kraft, zurück das Leben, zurück das Heil,

"Zurück komme die Habe mir, zurück komme das Göttliche! Svâhâ!

"Diese Feuer auf den Altären seien in Ordnung jedes an seiner Stelle.

"I)er allmenschliche, wachsende lenke meinen Geist im Herzen, das Zeichen des Unsterblichen! Svähä!"

- 9. Oder er lege zwei Stücke Holz an.
- 10. Oder er sage (die Verse) leise her. 1)

## Siebentes Kapitel.

1. Wenn die Sonne untergeht indem er schläft, ohne krank zu sein, soll er schweigend, ohne sich zu setzen, den übrigen Theil der Nacht zubringen und dann 1) mit den fünf Versen: "Mit welchem Licht, o Sonne, du das Dunkel schlägst" die Sonne verehren.

2. Wenn sie aufgeht 1) und er nicht durch eine (vorgeschriebene) Handlung, sondern durch eine nicht passende 2)

§. 8..

1) Nåråyana erklärt hier die Worte caityam yûpam durch: agnicayanastham yûpam, während er zu Gobhila Gr. 3, 3 die Worte cityayûpa durch cityayûpayos, also: Berührung eines Scheiterhausens und eines Opferpfahles, erklärt. — Zu den folgenden Versen ist AS. 7, 67, 1 zu vergleichen. Der zweite Vers ist hier mehrsach corrumpirt, die Handschriften aber sind einstimmig.

#### §. 10.

<sup>1</sup>) Bei dem Hersagen bleibt das Wort Sv\u00e4h\u00e4 weg, da keine Spende statt findet. N\u00e4r.

#### §. 1.

1) Wenn die Sonne aufgegangen ist. Nar. - RS. 10, 37, 4-8.

#### §. 2.

- 1) Indem er schläft, ohne krank zu sein. Når.
- <sup>2</sup>) Z. B. durch Tanzen. Nár.

Handlung ermüdet ist, so soll er schweigend u. s. w. wie vorher mit den letzten vier Versen 3) die Sonne verehren.

- 3. Opfermässig behängt, die festgesetzten Wassergebräuche 1) ausübend, vollziehe er die Dämmerungsandacht 2) stillschweigend.
- 4. Abends soll er nach Nordwesten blickend, an einer nordöstlichen Stelle 1), die Sâvitri leise hersagen, wenn die Sonnenscheibe halb untergegangen ist, bis die Sterne sichtbar werden.
  - 5. Eben so Morgens.
- 6. Mit dem Gesichte nach Osten, stehend, bis die Sonnenscheibe sichtbar wird.
- 7. Wenn eine Taube sich auf das Haus setzt, oder in die Nähe fliegt 1), soll er mit dem Liede: "Götter, eine Taube" bei jedem Verse opfern, oder das Lied leise hersagen.
- 8. Mit dem Liede "Wir dich, o Herr des Weges" 1) (soll er es eben so machen), wenn er auf ein Geschäft ausgehen will.

§. 3.

Hier wird nun eine feststehende (nitya) Handlung beschrieben. N dr.

1) Die in der Smriti beschriebenen Wassergebräuche, also das Waschen (marjana) u. s. w. Nar.

2) Sowohl in der Abend- wie in der Morgendämmerung. Nar.

#### §. 4.

1) Der Ausdruck: anvashtamadeçam wird von dem Commentare Chamb. 687 zu Çânkh. Grĭ. 2, 9 erklärt: prâgudîcîm diçam gatvâ und in Râmacandra's paddhati zu derselben Stelle: grâmâd bahir uttarapûrvâm diçam gatvâ. Nârâyana fasst es als eine Modification des vorher genannten Nordwestens, und meint, er solle nicht genau (anjasâ) nach NW blicken, sondern: pratîcyâm diçi ya uttaro bhâgas tadabhimukha ity artbaḥ.

### §. 7.

1) anupatet ist s. v. a. agårasamipam gachet. Nár. — RS. 10, 165.

§. 8.

1) RS. 6, 53.

<sup>3)</sup> RS. 10, 37, 9—12.

- 9. Mit dem Liede: "Mit einem wissenden, o Püshan" 1), wenn er verlorenes wieder zu erlangen wünscht, oder wenn er sich nicht besinnen kann.
- 10. Mit dem Liede: "Pûshan, lege den Weg zurück" 1), wenn er einen weiten Weg gehen will, oder einen gefährlichen.

## Achtes Kapitel.

- 1. Nun soll der, welcher nach Hause zurückkehren will 1), folgende Dinge herbeischaffen: einen Halszierat 2), zwei Ringe, ein Paar Gewänder, einen Sonnenschirm, ein Paar Schuhe, einen Stab, einen Kranz, Wohlriechendes, Salbe, Augensalbe, eine Kopfbinde; alle diese Dinge für sich und für den Lehrer.
- 2. Wenn er sie nicht für beide haben kann, dann für den Lehrer allein.
- 3. Ein Stück Brennholz aber nehme er von der nordöstlichen Seite eines opfermässigen Baumes.
- 4. Frisches, wenn er Speise oder Ernährung oder Kraft wünscht; wenn er göttlichen Glanz wünscht, trockenes.
  - 5. Beides 1), wenn er beides wünscht.
  - 6. Nachdem er das Brennholz hoch 1) hingelegt und den

§. 9.

1) RS. 6, 54.

§. 10.

<sup>1</sup>) RS. 1, 42.

§. 1.

1) Nach Beendigung der Lehrzeit. "Rückkehr" (samåvartana) ist der Name dieses Sakramentes (samskåra), welches an dem Jünglinge vollzogen wird, wenn er den Lehrer verlässt. (Ssk. Kaust. liest samåvartyamåno "der welcher entlassen wird", und so scheint auch Nåråyana gelesen zu haben.)

2) Dass mani hier nicht einen Edelstein, sondern einen gol-

denen Halszierat bedeutet, geht aus §. 21 hervor.

ş. 5.

1) Wovon ein Theil frisch, der andere trocken ist. Nar.

§. 6

1) D. h. nicht auf die Erde. Nar.

Brâhmanas eine Kuh und Speise gegeben, vollziehe er die Barthandlung.<sup>2</sup>)

- 7. Die Sprüche passe er sich selbst an. 1)
- 8. Von einer einsamigen Frucht. 1)
- 9. Nachdem er mit lauwarmem Wasser gebadet, und mit dem Verse: "In reiche Kleider seid ihr beide gekleidet", zwei ungebrauchte Gewänder angelegt 1), salbe er beide Augen, mit dem Spruche: "Du bist des Steines Kraft, schütze mein Auge."
  - 10. Mit dem Spruche: "Du bist des Steines Kraft, schütze mein Ohr!" befestige er die beiden Ohrringe. 1)
  - 11. Nachdem er mit der Salbe die beiden Hände gesalbt, soll er, wenn er ein Brâhmana ist, zuerst das Gesicht 1) salben.

### §. 7.

1) Indem er z. B. statt: "O Kraut, schütze ihn" (1, 17, 8) sagt: "O Kraut, schütze mich." Nar.

### §. 8.

1) Es ist zu ergänzen: "soll er das Wohlriechende machen."
karajaphalasya yatraikam bijam tad ekaklitakam | tat peshayitvà
tena unmardanam kårayet. Når. — Pray. R. f. 61, b, 8: karanjabijapishtena svaçarîram udvartya. Schon oben zu §. 1 erklärt das
Pr. R. das Wort unmardanam durch ekabijam karanjaphalapishtam.

### §. 9.

1) Beim Anziehen des zweiten Gewandes wiederholt er den Vers (RS. 1, 152, 1) und beim Salben des zweiten Auges den Spruch. Das linke Auge salbt er zuerst, nach dem Ausspruche der Cruti: savyam manushyå anjate prathamam "das linke salben die Menschen zuerst." Når.

#### §. 10.

1) Die Ohrringe, d. h. goldene. Hier zuerst im rechten Ohre. Den Spruch wiederholt er, wie oben. Nar.

#### §. 11.

1) Und dann die Glieder, wie der Ausdruck agre andeutet. Die Salbe besteht aus Safran und anderen Stoffen. Nar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) D. h. die blosse Handlung, wobei aber die Vorschristen über das Baden, Stillschweigen u. s. w. (s. 1, 18, 7) nicht zu beobachten sind. Nar.

- : Sin Königlicher beide Arme.
- . Em Vaicys den Bauch.
- .. Eine Frau die Scham.
- . The vom Laufen lebenden beide Schenkel.
- . Mr. dem Spruche: "Du bist unversehrt, möge ich
  - Nicht einen solchen, der måla heisst.
- Wenn sie mâlâ sagen, soll er sie ihn sraj nennen
- Mit den Worten: "Ihr seid der Götter Standorte, wieder mich von allen Seiten!" tritt er in die Schuhe 1), mit den Worten: "Du bist des Himmels Dach!" nimmt ich Sonnenschirm.
- 10. "Du bist Rohr, du bist vom Baume entsprossen, mintze mich von allen Seiten!" Mit diesen Worten nimmt den Rohrstab.
- 21. Mit dem Liede 1): "Das Leben gebende" hängt er den Acrat um den Hals; dann bindet er die Kopfbinde um und darauf legt er stehend das Brennholz an.

## §. 18.

Wenn sie aus Unwissenheit den Kranz målå nennen, soll aus verankassen, ihn sraj zu nennen, und ihn dann aufsetzen. Når.

## §. 19.

1) Welche von Leder sind. Der Spruch wird nur einmal gegrechen, weil das Wort "Schuhe" im Dualis steht. Nar.

## §. 21.

') Das Wort: "Lied" ist hinzugefügt, damit man nicht das iyushyam für einen blossen Spruch halte. Der Zierat ist wid. Når. Das hier erwähnte Lied an das Gold findet sich wies in keiner der uns vorliegenden Samhitås. Es wird mitter an Sk. Kaust. (f. 169, a) und im Pray. Ratna (f. 62, a). It wird desselben werden genannt Sanaka u. a. (Pr. R. Satundana, Sanatana u. a.). Es besteht aus elf Versen, auch sieben mit einigen Abweichungen in VS. und AS. In den beiden genannten Werken lautet es (mit manchen u. a.) und zu bessern weiss) folgendermassen:

1 14, 50 (imâm st. umâm).

## Neuntes Kapitel.

1. Dazu spricht er:

"Erinnerung, Tadel, Wissenschaft, Glaube und Weisheit als fünfte,

"Geopfertes, gegebenes und gelesenes, gethanes, Wahrheit, gehörtes, Gelübde."

"Welches Gelübde des Agni mit Indra, Prajâpati, den Rishis, den Königlichen unter den Rishis, den Vätern, den Königlichen unter den Vätern, den Menschen, den Königlichen unter den Menschen, mit dem Her-schein, dem Ueberschein, dem Nachschein, dem Gegenschein, mit den Göttern und Menschen, den Gandharvas und Apsaras, mit den wilden Thieren und den zahmen, welches eigene Gelübde in mir ist, das ist mir das Allgelübde. Hier bin ich, o Agni, dem Allgelübde ergeben. Svåhå!"

3. çunam aham hiranya sva pitur mâm eva (Pr. R. màueva) jagrabha | tena mâm sûryatvacam akaram pûrushu (Pr. R. purushu)

priyam ||

- samrājam ca virājam câbhishtir yā ca me dhruvā | laxmī rāshtrasya yā mukhe tayā mām indra sam sṛĭja ||
- 5. = AS. 19, 26, 1. (jajne, Pr. R. yajne st. dadhre).
- 6. = AS. 19, 26, 4. (b. yad u devî sarasvatî | d. tan me varcasa âyushe || )
- 7. = VS. 34, 51. (a. caranti).
- 8. = VS. 34, 52. (c. na st. ma. d. yathâsat).
- 9. = AS. 5, 28, 14. (a. madhumat suvarņam. b. dhananjayam dharuņam dharayishņu |
  - c. rinak sapatnád d. ároha mám)
- 10. = AS. 19, 62, 1. (ab. kuru.
  - cd. priyam viçveshu goptreshu mayi dhehi ruca rucam | )
- 11. agnir yena virājati sūryo yena virājati |
  virāḍ yena virājati tenāsmān brahmaņaspate
  virājasamidham kuru ||

Die Texthandschriften schliessen hier das achte Kapitel, während Narayana diesen Paragraph mit dem ersten des folgenden Kapitels zusammenfasst.

§. 1.

Der Vers ist, nach Nåråyana, dem Ssk. Kaust. und dem Pr. R. nicht so zu sprechen, wie er im Sütra steht, sondern so: smṛītam ca me asmṛĭtam ca me tan ma ubhayavratam "Meine Erinne-

- 2. Mit dem Liede: "Mir, o Agni, sei Glanz!" 1) lege er bei jedem Verse Holz zu.
- 3. Wo Menschen sind, die ihn ehren werden 1), da wohne er diese Nacht.
- 4. Am Ende des Lernens 1), nachdem er dem Lehrer etwas angeboten und geleistet 2), oder nachdem er die Erlaubniss empfangen, bade er.

rung und meine Nichterinnerung, das ist mein Doppelgelübde". Eben so ist mit den elf folgenden Wörtern zu verfahren. — Statt agne der Handschriften, des Ssk. Kaust. und des Pr. R. habe ich agneh geschrieben (was ich jetzt auch im Petersb. Wb. unter anuksica finde). Näräyana hat dafür agre gelesen, da er sagt: tato yad agra ityädi yathäsütram. In beiden Fällen werden alle folgenden Genetive (sendrasya u. s. w.) auf das gegen Ende stehende ätmanas zu beziehen sein. — Am Ende dieses langen Spruches legt er das oben (3, 8, 3—6) erwähnte Stück Brennholz in das Feuer, zieht aber, wie När. bemerkt, vorher die Schuhe aus. Denn da nach Gautama (Dh. Sû. cap. 9) selbst bei der Verneigung (namaskära) vor den Göttern die Schuhe abgelegt werden müssen, so ist dies bei einem Opfer um so dringender nöthig.

## **§.** 2.

1) RS. 10, 128. Das Lied hat nur neun Verse, Når. erwähnt aber, dass ein ergänzender Vers (khila) dazu genommen und also zehnmal Holz zugelegt werden muss. Das Pray. R. führt den zehnten Vers an; er beginnt mit den Worten arvåncam indram und steht, mit einigen Abweichungen, auch AS. 5, 3, 11.

#### **§**. 3.

1) Durch Vorsetzung der süssen Speise, nach 1, 24, 2. Nar.

### 8. 4.

1) Vgl. die Anm. 2 zu 1, 22, 3.

2) Narayana: vidyante gurum arthena nimantrayati kam artham aham te karavanîti. gurur yam artham aha tam kritva snanam karoti. athavanujnatah snayat. Auch Gautama hat (in der allerdings sehr wenig zuverlässigen Handschrift der Kön. Bibl. zu Berlin, Ms. orient. Fol. 498) cap. 2: vidyante gurur arthena nimantryas tatah kritvanujnatasya va snanam. Auf dieser Lesart, snatva statt snata (wie die Handschriften und das Ssk. Kaust. f. 166, a, 6 haben) beruht meine Uebersetzung.

- 5. Dann sind folgende seine Gelübde. 1)
- 6. Er bade nicht Nachts; er bade nicht nackt; er schlafe nicht nackt; er sehe keine nackte Frau an, ausgenommen bei der Beiwohnung; wenn es regnet, laufe er nicht; er steige auf keinen Baum; er steige in keinen Brunnen; er schwimme nicht mit den Armen über einen Fluss; er begebe sich in keine Gefahr; der Gebadete ist ja ein erhabenes Wesen, das ist bekannt. 1)

## Zehntes Kapitel.

- Wenn er entlassen werden soll, sage er dem Lehrer dessen Namen vor.
- 2. (Dann füge er hinzu): "In diesem (Stande) wollen wir wohnen." 1)
  - 3. (Die Worte) nach dem Namen spreche er laut. 1)
- 4. (Den Spruch:) "Zum Aushauch und Abhauch" (spreche er) lautlos. 1)
- 5. Eben so den Vers: "Herbei, Indra mit den tief tönenden Rossen." 1)

§ 5.

1) Er muss sich also vornehmen (samkalpayet): "ich will nicht Nachts baden", u. s. w. Nar.

**§.** 6.

1) Aus der Çruti (çrûyate). Når.

8. 2.

1) Also z. B.: "O Devadatta, im Stande des Hausherrn wollen wir wohnen." Når.

**§.** 3.

1) Also den Namen selbst lautios. Nar.

§. 4.

1) Når. bemerkt, das Worf upåmçu (leise, lautlos) sei hinzugefügt, weil durch das Verbum jap, welches in §. 6 folgt, nicht immer ein leises Sprechen ausgedrückt werde, wie 3, 5, 11.

**§**. 5.

<sup>1</sup>) RS. 3. 45, 1.

- 6. Dann spricht der Alte 1) leise: "Zum Aushauch und Abhauch fliehe ich mit dir, dem göttlichen Savitar übergebe ich dich" 2), und den Vers. 3)
- 7. Wenn er dies beendet und leise gesprochen: "Ja, im Osten Heil!" (entlässt er ihn) indem er ihm das Lied: "Der drei erhabener (Schutz)" 1) nachspricht.
- 8. Dem so entlassenen nahet von keiner Seite Gefahr, das ist bekannt.
- 9. Wenn er unangenehme Stimmen von Vögeln gehört hat, spreche er leise die beiden Lieder: "Kreischend sein Geschlecht verkündend"¹), und den Vers: "Göttliche Stimme erzeugten die Götter."²)
- 10. Den Vers: "Preise den berühmten, auf dem Wagen sitzenden, jugendlichen" 1) (spreche er leise, wenn er unangenehme Stimmen) des Wildes (gehört hat).
- 11. Von welcher Himmelsgegend her er etwas befürchtet, oder von wem 1), nach der Gegend hin werfe er einen an beiden Seiten brennenden Feuerbrand oder drehe einen Quirl links herum, indem er spricht: 2)

"Sicherheit sei mir, o Mitra und Varuna; mit Feuer verbrennet die Feinde, ihnen entgegen gehend;

"Nicht mögen sie einen Bekannten finden, nicht einen Halt, sich untereinander verwundend mögen sie in den Tod gehen."

§. 6.

§. 7.

§. 9.

§. 10.

§. 11.

<sup>1)</sup> D. h. der Lehrer. Når.

<sup>2)</sup> Der Spruch lautet wohl richtiger bei Çânkh. Gr. 2, 18: prânapana uruvyacâs tvaya prapadye devâya tva goptre paridadâmi.

<sup>3)</sup> Den in §. 5 erwähnten Vers.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) RS. 10, 185.

<sup>1)</sup> RS. 2, 42 und 43. 2) RS. 8, 89, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) RS. 2, 33, 11.

<sup>1)</sup> Sei es ein Mensch, Tiger oder sonst wer. Når.

<sup>2)</sup> Vgl. AS. 6, 32, 3, woher ich die Lesart upayantu genommen habe.

12. Mit dem Verse: "Vereinigten Reichthum und zusammengebrachten" 1) hält er den Quirl nach unten.

## Elftes Kapitel.

- 1. Bei einer Gefahr von allen Seiten, die von jemand drohet, den er nicht bemerkt, 1) opfere er acht Butterspenden mit den Sprüchen: "Die Erde ist bedeckt, sie ist vom Feuer bedeckt; durch sie die bedeckte, die bedeckende, vor welcher Gefahr ich mich fürchte, die wehre ich ab. Svåhå!" "Die Luft ist bedeckt, sie ist vom Winde bedeckt; durch sie die bedeckte u. s. w..... Svaha!" "Der Himmel ist bedeckt, er ist von der Sonne bedeckt; durch ihn den bedeckten u. s. w. . . . . Svåhå!" Die Himmelsgegenden sind bedeckt, sie sind vom Monde bedeckt; durch sie u. s. w. . . . Svåhå!" "Die Wasser sind bedeckt, sie sind von Varuna bedeckt; durch sie u. s. w. . . . . Svaha!" "Die Geschöpfe sind bedeckt, sie sind vom Athem bedeckt; durch sie u. s. w. .... Svåhå!" "Die Vedas sind bedeckt, sie sind von den Versmaassen bedeckt; durch sie u. s. w. . . . . Svâhâ!" "Das All ist bedeckt, es ist von Brahman bedeckt; durch dies, das bedeckte u. s. w. . . . . Svåhå!"
- 2. Dann wendet er sich nach der nordöstlichen Himmelsgegend und spricht leise das Lied des Svastyâtreya, 1)

§. 12.

8. 1.

**§**. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) RS. 10, 84, 7.

<sup>1)</sup> Wenn er nicht bestimmt weiss, von welchem Menschen die Gefahr ausgeht. Die Zahl acht ist hinzugefügt, um anzudeuten, dass die beiden Buttertheile und die Spende an den Opferförderer nicht geopfert werden sollen. — Butteropfer werden ausdrücklich genannt, um zu zeigen, dass das Umherstreuen des Kuçagrases beliebig ist. Når. Vergl. 1, 3, 4.

<sup>1)</sup> Von Svastyåtreya sind die beiden Lieder RS. 5, 50 und 51, Nåråyana bezeichnet als das hier gemeinte RS. 5, 51,11-15 nebst dem Supplemente (khila; s. Müller's RVS. Vol. III. pref. p. XXX).

und von dem Verse: "Wovor, Indra, wir uns fürchten"<sup>2</sup>) an, den Rest des Liedes.

## Zwölftes Kapitel.

- 1. Wenn eine Schlacht bevorsteht, 1) soll (der Hauspriester) den König die Rüstung anlegen lassen.
- 2. "Ich holte dich herbei, sei drinnen," (dies Lied)¹) spricht er, indem er westlich vom Wagen hintritt.
- 3. Mit dem Verse: ,, Wie eine Wolke ist er anzuschauen, "1) reiche er ihm den Panzer dar.
  - 4. Mit dem folgenden Verse den Bogen.
  - 5. Den folgenden lasse er ihn sprechen.
  - 6. Er selbst spreche leise den vierten.
  - 7. Mit dem fünften reiche er ihm den Köcher dar.
  - 8. Wenn er abfährt, (spreche er) den sechsten.
  - 9. Mit dem siebenten rede er die Pferde an.
- 10. Den achten lässt er ihn sprechen, indem er die Pfeile betrachtet.
- 11. Den Vers: "Wie eine Schlange mit ihren Hauben umgiebt es den Arm," 1) (lässt er ihn sprechen), indem er sich das Schutzleder um (den Arm) bindet.

§. 1.

1) samupodhe = samupasthite. Nar. Nach Nar. ist es der Hauspriester (purohita), auf den sich diese Vorschriften beziehen.

§. 2.

§. 3.

1) RS. 6, 75, 1 u. f.

§. 11.

1) RS. 6. 75, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) RS. 8, 50 (bei Müller 61), 13.

<sup>1)</sup> RS. 10, 173. Nar. sagt, obgleich hier ein Viertelvers citirt werde, sei doch eben so wie 2, 6, 13, das ganze Lied gemeint.

- 12. Nachdem er zu ihm hinaufgestiegen, lässt er ihn, während er fährt, das Angriffs-Lied 1) sprechen und die beiden Verse: "Wer von euch, Mitra und Varuna." 2)
- 13. Dann sehe er nach ihm hin, indem er das Lied von Apratiratha, 1) das Lied: "Ein Tödter,"2) und das Sauparna-Lied spricht.
- 14. Das Lied: "Vorwärts mögen die Ströme des Honigs, der Butter gehen," ist das Sauparna-Lied. 1)
- 15. Nach allen Himmelsgegenden fahre er, der Reihe nach.
- 16. Auf der Seite der Sonne oder des Uçanas sich aufstellend, kämpfe er. 1)
- 17. Mit den drei Versen: "Lass dröhnen die Erde und den Himmel" 1) berühre er 2) die Trommel.
- 18. Mit dem Verse: "Abgeschossen falle herab"¹) schiesse er die Pfeile ab.

§. 12.

<sup>1</sup>) RS. 10, 174.

2) RS. 8, 90 (bei Müller 101), 3. 4.

§. 13.

Im Texte ist ohne Zweisel apratirathaçâsasauparnaih zu lesen.

<sup>1</sup>) RS. 10, 103.

<sup>2</sup>) RS. 10, 152.

§. 14.

1) Da es mehrere Sauparna-Lieder giebt, so bestimmt er dasjenige, welches hier gemeint ist. Når. Die obige Uebersetzung der Anfangsworte dieses Liedes beruhet auf der im Wb. (unter dhar mit pra) mitgetheilten Conjectur: pra dhara yantu u. s. w.

§. 16.

1) Bei Tage stelle er sich in derjenigen Himmelsgegend auf, in welcher die Sonne steht; bei Nacht in derjenigen, in welcher der Planet Çukra (Venus) steht. Er soll also nicht gegen die Sonne oder gegen Çukra gerichtet kämpfen. Nar. Vergl. meine Anmerk. zu Kum. Sambh. 3, 43 und M. Bh. 12, 3701. — Da ådityam als å ådityam zu fassen ist, so wird auch oçanasam zu schreiben sein.

§. 17.

<sup>1</sup>) RS. 6, 47, 29—31.

2) Der König. *Når*.

**§**. 18.

1) RS. 6, 75, 16.

19. Den Vers: "Wohin die Pfeile fallen") spreche er<sup>2</sup>) leise, wenn sie kämpfen.

20. Oder er lehre sie ihn. Oder er lehre sie ihn. 1)

§. 19.

<sup>1</sup>) RS. 6, 75, 17.

2) Der Hauspriester. Nar.

§. 20.

1) Der Hauspriester sage dem Könige die Verse und die Gelegenheit, bei welcher er jeden derselben sprechen muss. Die Wiederholung des Satzes bezeichnet das Ende des Buches. Nar.

# Viertes Buch.

## Erstes Kapitel.

- 1. Wenn einen Mann, der das Feuer angelegt hat, dabei eine Krankheit befällt, so ziehe er<sup>1</sup>) hinaus nach Osten, Norden oder Nordosten.
  - 2. "Die Feuer lieben das Dorf", so sagen die Leute. 1)
- 3. Indem sie, um nach dem Dorfe zu kommen, ihm Gutes wünschen, 1) werden sie ihn gesund machen; das ist bekannt. 2)
- 4. Wenn er gesund geworden, opfere er mit Soma, oder mit einem Thiere, oder einem gewöhnlichen Opfer 1) und kehre heim.

# §. 1.

1) Er ziehe mit seinen Feuern hinaus und bleibe an dem Orte, bis er gesund ist. Nar.

### 8. 2.

1) Welche der göttlichen Dinge kundig sind (brahmavådinas).

### §. 3.

1) Sie wünschen ihm Genesung und werden ihn durch ihren Wunsch gesund machen. När.

2) Aus einem Brâhmana (çruti). Die Berufung auf eine Çruti soll immer zeigen, dass alle häuslichen Gebräuche sich auf eine verlorene Çruti gründen. Når.

### §. 4.

1) Das Soma-Opfer soll das Agnishtoma sein, weil dieses die Grundform (prakriti) aller Soma-Opfer ist. Das Thier soll dem Indra und Agni geweihet sein, weil dessen Opfer die Grundform der Opfer eines ausgeweideten Thieres (nirudha) ist. Die gewöhnlichen Opfer (ishti) werden durch das (Neu- und) Vollmonds-Opfer dargestellt. Wenn er von diesen drei Opfern ein frühergenanntes nicht vollziehen kann, so soll er das zunächst folgende darbringen. Nar. — Im Texte wird wohl mit D. und Når. ishtyå veshtyå zu schreiben sein.

- 5. Oder auch ohne geopfert zu haben.
- 6. Stirbt er, so lasse man ein Stück Laud graben, nach der südöstlichen oder südwestlichen Himmelsgegend.
- 7. (Die Grube sei) nach Süden abschüssig, oder nach Südosten.
  - 8. Einige sagen, nach Südwesten.
- 9. Wie gross ein Mann mit emporgehaltenen Armen ist, so lang sei sie.
  - 10. Eine Klafter 1) breit.
  - 11. Eine Spanne 1) tief.
  - 12. Von allen Seiten frei sei die Stätte. 1)
  - 13. Mit vielen Kräutern bewachsen.
- 14. "Pflanzen mit Dornen und Milchsaft aber," wie oben gesagt ist. 1)
- 15. Wo nach allen Seiten die Wasser abfliessen, das ist die Beschaffenheit der Verbrennungsstätte. 1)
- 16. "Haupthaar, Bart, Körperhaar und Nägel" u. s. w. ist oben gesagt. 1)

### §. 10.

1) Eine Klaster (vyama) beträgt 5 Ellen (aratni). Nar.

### §. 11.

1) Eine Spanne (vitasti) beträgt zwölf Fingerbreiten (anguli)

#### **§**. 12.

1) Unter dem Worte "Stätte" werden hier zwei Stätten verstanden: sowohl die Verbrennungsstätte (§. 15), als auch diejenige, an welcher die gesammelten Gebeine bestattet werden (4, 5, 7). Når.

#### §. 14.

1) Was oben (2, 7, 5. 6) bei der Prüfung der Baustelle vorgeschrieben ist, das soll auch hier beobachtet werden, d. h. man soll au beiden Stätten die dort genannten Pflanzen mit der Wurzel ausgraben und entfernen. Når.

#### §. 15.

1) Die Verbrennungsstätte, nicht die Bestattungsstätte, soll nach allen Seiten abschüssig, also in der Mitte hoch sein. Nar.

#### §. 16.

1) Was über das Haupthaar u. s. w. oben im Çrauta-Sûtra (6, 10) bei dem Tode eines Mannes, der die Weihe zum Opfer

- 17. Reichliches 1) Gras und Butter (halte man bereit).
- 18. In die saure Milch thun sie hier 1) geschmolzene Butter.
  - 19. Dies ist die gesprenkelte Butter für die Väter. 1)

empfangen hat, vorgeschrieben worden, das ist auch hier zu be-Dort heisst es: samsthite tîrthena nirhrityavabhrithe pretâlankârân kurvanti. keçaçmaçrulomanakhâni vâpayanti naladenânulimpanti naladamâlâm pratimuncanti. nishpurîsham eke krîtvâ prîshadajyam pûrayanti, ahatasya vasasah paçatah padamatram avachidya prornuvanti pratyag daçenâvihpâdam, avachedam asya putrà amàkurviran. "Wenn er gestorben ist, sollen sie ihn auf dem Wege, der zum Altare führt, nach dem Reinigungsplatze hinaustragen und dort die Todtenschmückung vollziehen. Haupthaar, Bart, Körperbaar und Nägel schneiden sie ab; mit Narde salben sie ihn, einen Kranz von Narde setzen sie ihm auf. Einige nehmen den Unrath aus dem Körper und füllen ihn mit gesprenkelter Butter. Von einem ungebrauchten Gewande schneiden sie, von dem oberen Saumende an, den vierten Theil ab und bedecken den Todten, so dass der untere Saum nach Westen liegt und die Füsse unbedeckt bleiben. Das abgeschnittene Stück nehmen seine Söhne an sich." Nâr. — Im Texte des Gr. ist wohl vapayanti mit CD und Nar. wegzulassen.

### 8. 17.

1) vigulpha erklärt Når. durch prabhuta.

#### §. 18.

1) D. h. in dieser Todtenbestattung wird durchweg nur, die gesprenkelte Butter angewendet. Nar.

#### §. 19.

1) D. h. diese Butter gehört zu dem Opfer für die Väter. Dadurch ist ausgedrückt, dass auch das Todtenopfer ein Opfer für die Väter (pitrikarma) ist, und daraus folgt wieder, dass die Priester bei allen einzelnen Acten nach Südosten blicken und östlich behängt (pracinavitin, s. 1, 2, 10) sein müssen. Auch Baudhayana sagt: "Soll denn nun das Väteropfer mit östlicher Behängung vollzogen werden, oder mit opfermässiger? mit östlicher, nur so sage man. Dies ist ja das Opfer der Väter, die anderen sind Opfer der Götter. Aber tragen sollen sie ihn nur um den Hals behängt (nivitin)." Und ferner mit Bezug auf den Südosten: "Dieser ist der Osten der Väter, das ist bekannt." Nar.

## Zweites Kapitel.

- 1. Nun bringen sie 1) nach dieser Gegend 2) die Feuer und die Opfergeräthe.
- 2. Hinterher bringen die Bejahrten den Todten, in ungrader Zahl und nicht Männer und Frauen zusammen. 1)
- 3. Einige sagen, auf einem Fuhrwerke<sup>1</sup>), das mit Rindern bespannt ist.
- 4. (Einige sagen auch, dass man hinterher) das zur Umlegung bestimmte Thier (führen solle).1)
  - 5. Eine Kuh.
  - 6. Oder eine einfarbige Ziege.
  - 7. Einige sagen: eine schwarze.
- 8. Sie binden es an dem linken Vorderbeine und führen es nach.
- 9. Hinterher die Angehörigen, unten behängt 1), mit losen Haaren, die ältesten voran, die jüngsten zuletzt.

### §. 1.

1) Die Verwandten. Nar.

2) Wo das Stück Land aufgegraben ist. Nar.

## §. 2.

1) Entweder die Frauen oder die Männer, uicht aber beide Geschlechter untereinander. Nar.

**§**. 3.

· 1) çakaţâdinâ. Nâr.

#### 8. 4.

1) Da die Wörter: "Einige sagen," des vorhergehenden Satzes sich auch auf diesen Satz beziehen, so ist das Verbrennen eines Thieres mit dem Leichname eine nicht nothwendige (anityâ) Handlung. Kâtyâyana (Çr. 25, 7, 36) stellt es ebenfalls ins Belieben, weil beim Sammeln der Gebeine ein Zweifel entstehen könne, welche Gebeine dem Verstorbenen und welche dem Thiere gehören. Nár.

### §. 9.

1) D. h. indem sie das Kleid nicht auf den Schultern befestigt haben und die Opferschnur unten (d. h. wohl um den Leibgebunden) tragen. anuparikritaväsasah yajnopavitäni cädhah kri-

- 10. Wenn sie so zu der Stelle gelangt sind, besprengt der Vollzieher 1) (der Bestattung) mit einem Çamîzweige die Fenerstätte mit Wasser, indem er dreimal links um dieselbe herumgeht und den Vers spricht: "Geht fort, geht weg und schleichet weg von hier."
- 11. Im Südosten auf den erhöhten Rand legt er das Åhavantya nieder.
  - 12. Im Nordwesten das Gârhapatya.
  - 13. Im Südwesten das Dakshina.
- 14. Nun 1) häuft ihm einer, der es versteht, innerhalb der Opferstätte den Holzstoss.
  - 15. Nachdem auf demselben 1) Gras ausgebreitet 2) und

tvetyarthah. Nar. Die Ausdrücke yajnopavîtin, prâcînâvîtin und nivîtin beziehen sich nicht bloss auf die Opferschnur, sondern auch auf das Kleid, und in Ermangelung beider soll ein aus Kuçagras gedrehtes Seil in der vorgeschriebenen Weise umgehängt werden. Vergl. Gobhila Gr. 1, 2, 1.

### §. 10.

1) Die Lesart einiger Handschriften gartodakena statt kartodakena erwähnt auch Narayana und bezieht sie auf die unten (4, 4, 8) erwähnte Grube, welche mit Wasser gefüllt werden solle. Er fügt aber hinzu, die Lesart karta "der Vollzieher" werde durch die Smriti unterstützt. — Der Vers steht RS. 10, 14, 9.

#### §. 14.

1) Das Wort "nun" (atha) zeigt an, dass das folgende eine besondere Handlung ist. Daher muss der Vollzieher nun das Wasser in einem Becher (camasa) herausbringen, wofür ein besonderer Spruch vorgeschrieben ist. Ausserdem muss er ein Goldstück in die Grube legen und Sesamkörner in dieselbe streuen. Dann folgt die Aufhäufung des Holzstosses, welche aber, wie durch das Wort enam angedeutet ist, sowohl hier, wie weiter unten (§. 22), nicht er selbst, sondern irgend ein anderer vollzieht, der es versteht. Når. (Das Verbum ci steht mit doppeltem Accusativ, nach Pån. 1, 4, 51).

### §. 15.

- 1) Auffallend ist, dass citi hier als masc. erscheint. Auch N\u00e4r. sagt tasminç citau, w\u00e4hrend er das Wort kurz vorher als femin. gebraucht hat.
- 2) Das Ausbreiten des Grases und des Felles verrichtet der Vollzieher der Bestattung. Das Gerundium drückt nur aus, dass die Handlung in der Zeit vorausgeht, nicht dass das Subject sie vollzieht, wie schon früher (zu 1, 7, 10) bemerkt ist. Når.

IV, 2, 15-21.

das schwarze Ziegenfell, mit den Haaren nach oben, legen sie den Todten, nachdem sie ihn nördlich vom Gårhapatya vorbeigetragen, so darauf, dass der Kopf nach dem Åhavaniya hingewendet liegt.

16. Gegen Norden seine Frau. 1)

17. Und den Bogen, bei einem Kshatriya.

- 18. Ihr Schwager, der die Stelle des Mannes vertritt, oder ein Schüler oder ein alter Diener heisse sie aufstehen, indem er den Vers spricht: "Steh auf, o Weib, komm zu der Welt des Lebens." 1)
- 19. Der Vollzieher (der Bestattung) spreche den Vers, wenn ein Çûdra 1) (sie aufstehen lässt).
- 20. Mit dem Verse: "Den Bogen nehm ich aus der Hand des Todten" nimmt er 1) den Bogen.

21. Bei einem Cudra gilt das gesagte. 1)

22. Nachdem er die Sehne befestigt, ehe er die obere Schichte 1) gehäuft, zerbreche er den Bogen und werfe ihn darauf, 2)

### §. 16.

**§**. 18.

1) RS. 10, 18, 8,

**§**. 19.

1) D. h, der alte Diener. Sonst muss derjenige, welcher sie aufstehen lässt, selbst den Spruch sprechen. Når.

§. 20.

1) D, h, der Schwager u, s, w. (§. 18). Når. RS. 10, 18, 9.

**8. 21.** 

1) D, h, der Vollzieher spricht den Vers (§. 19). Når.

§. 22.

1) Diese wird auf die Brust des Leichnams gelegt. Nar.

2) D. h. auf den Holzstoss, nördlich von dem Leichnam. Nar.

<sup>1)</sup> Sie heissen die Frau sich auf den Holzstoss niederlegen, wie aus den Worten des nachher (§. 18) gesprochenen Verses: "Du liegst bei einem Todten" (upa çeshe) hervorgeht. Når.

## Drittes Kapitel.

- 1. Nun lege er folgende Geräthe 1) (auf den Leichnam).
- 2. In die rechte Hand die Juhû.
- 3. In die linke die Upabhrit.
- 4. Auf die rechte Seite den Sphya, auf die linke die Agnihotra-havan.
- 5. Auf die Brust die Dhruvâ, auf den Kopf die Schaalen, auf die Zähne die Steine.
  - 6. Auf die beiden Nasenlöcher die beiden Sruvas.
  - 7. Wenn nur einer da ist, breche er ihn entzwei.
  - 8. Auf die beiden Ohren die beiden Pracitra-haranas.
  - 9. Wenn nur eines da ist, breche er es entzwei.
  - 10. Auf den Bauch die Pâtrî.
- 11. Und den Becher, in welchen die abgeschnittenen Theile (der Opferspeise) gelegt werden.
  - 12. Auf die Weichen die Çamyâ.
  - 13. Die beiden Reibhölzer auf die beiden Schenkel.
- 14. Den Mörser und Stössel auf die beiden Schienbeine

#### §. 1.

1) Das Wort "nun" (atha) zeigt wieder an, dass hier eine neue Handlung beginnt. Darum legt der Vollzieher zunächst sieben Goldstücke auf den Mund, die beiden Nasenlöcher, die Augen und die Ohren des Leichnams, und bestreut ihn dann mit Sesamkörnern, die mit geschmolzener Butter befeuchtet sind. Dann legt er die Geräthe auf ihn. Das Wort: "folgende" bezeichnet die vorhandenen, sowohl die, welche zu einer ursprünglichen Handlung gebraucht werden, (pråkritani), wie zu einer abgeleiteten (vaikritàni). Die ersteren werden lebenslänglich aufbewahrt, da sie, wie das Feuer, nach jedem Opfer übrig bleiben. Es sind die für die erste Anlegung des Feuers (agnyadhana) angeschafften. Diejenigen aber, welche zu einem abgeleiteten Opfer, z. B. den Varunapraghasas, angeschafft sind, werden nach Beendigung des Opfers weggethan. Stirbt ein Mann während eines solchen abgeleiteten Opfers, so werden auch diese auf den Leichnam gelegt. Nar. -Eine Beschreibung der hier erwähnten Opfergeräthe, welche bei den Crauta-Opsern gebraucht werden, findet man in Herrn Prof. Müller's Bearbeitung dieses Abschnittes. Zeitschr. d. D. Morgenländ. Gesellsch. Bd. 9. Leipzig 1855. — Zu der ganzen Handlung vergleiche man noch Cat. Br. 12, 5, 2, 1 u. f.

- 15. Auf die beiden Füsse die beiden Körbe.
- 16. Wenn nur einer da ist, zerschneide er ihn.
- 17. Die mit einer Höhlung versehenen 1) Geräthe füllen sie mit gesprenkelter Butter.
- 18. Den unteren und oberen Stein nehme der Sohn an sich. 1)
- 19. Eben so Geräthe von Metall, Eisen und Töpferwaare.
- 20. Nachdem er das Netz des Umlege-Thieres herausgeschnitten, bedecke er (mit demselben) den Kopf und das Gesicht (des Todten), indem er den Vers spricht: "Zieh Agni's Panzer von den Kühen an." 1)
- 21. Die beiden Nieren nehme er heraus und lege sie in die beiden Hände, indem er den Vers spricht: "Entlauf den beiden Hunden, Saramå's Söhnen;" 1) die rechte in die rechte Hand, die linke in die linke.
- 22. Das Herz (des Thieres lege er) auf das Herz (des Todten). 1)
- 23. Einige sagen (man solle) auch zwei Klösse (in seine Hände legen).
- 24. Andere sagen (dies solle nur dann geschehen), wenn die Nieren fehlen. 1)

§. 17.

1) âsecanavanti bilavanti. Ndr.

§. 18.

1) Zu seinem eigenen Gebrauche. Er braucht sie also nicht von Hause mitzubringen. Nar.

§. 20.

1) RS. 10, 16, 7.

§. 21.

1) RS. 10, 14, 10.

§. 22.

1) Stillschweigend. Nar.

§. 24.

<sup>1)</sup> D. h. wenn kein Thier mit dem Todten verbrannt wird. Die Klösse sollen nach einigen von Reiss, nach anderen von (Gersten-) Mehl gemacht werden. Kâtyâyana sagt: "Wenn kein Um-

- 25. Nachdem er das ganze Thier 1) Glied auf Glied, (auf den Todten) niedergelegt und mit dem Felle bedeckt hat, spricht er bei dem Herausbringen des Wassergefässes den Vers: "Beschäd'ge nicht, o Agni, diese Schale." 2)
- 26. Indem er das linke Knie beugt¹), opfert er im südlichen Feuer Butterspenden mit den Worten: "Dem Agni Svåhå! Der Liebe Svåhå! Der Welt Svåhå! Der Gnade Svåhå!"
- 27. Eine fünfte Spende auf der Brust des Todten, mit dem Verse:

"Aus diesem wurdest du geboren, er werde nun aus dir geboren.

"N. N. der Himmelswelt Svåhå!"

## Viertes Kapitel.

1. Er befiehlt 1): "Zündet zugleich die Feuer an."

2. Wenn das Ahavaniya-Feuer (den Todten) zuerst erreicht, so soll man wissen, dass es ihn in der Himmelswelt er-

lege-Thier da ist, soll er statt dessen Opferspeise von Mehl machen." Andere meinen, die Erwähnung der Klösse sei nur eine Andeutung, dass er alle Handlungen, welche mit dem Thiere in Verbindung stehen (z. B. das Bedecken mit dem Netze), mit Mehl vollziehen, also an die Stelle des Netzes einen Kuchen, an die Stelle der Nieren zwei Klösse u. s. f. setzen solle. Nar.

#### §. 25.

1) D. h. das unzerschnittene, nachdem das Fell desselben abgezogen ist. Når.

<sup>2</sup>) RS. 10, 16, 8.

## §. 26.

1) Beim Beugen des Kniees muss aber der Leib grade bleiben; eine gekrümmte Stellung (nyagbhava) wird von einem anderen Grihya-Verfasser (dessen Name corrumpirt scheint) ausdrücklich getadelt. Når.

## §. 1.

1) Der Vollzieher der Bestattung befiehlt den Gehülfen. Når.

- reichte. 1) Er wird dort glücklich sein und eben so dieser, der Sohn, hier (auf Erden).
- 3. Wenn das Gârhapatya-Feuer ihn zuerst erreicht, so soll man wissen, dass es ihn in der Luftwelt erreichte. Er wird dort glücklich sein und eben so dieser, der Sohn, hier.
- 4. Wenn das südliche Feuer ihn zuerst erreicht, so soll man wissen, dass es ihn in der Menschenwelt erreichte. Er wird dort glücklich sein und eben so dieser, der Sohn, hier.
- 5. Bei gleichzeitigem Erreichen verkündigen sie höchstes Wohlsein. 1)
- 6. Während (der Todte) brennt, spricht (der Bestatter) zu ihm die Verse: "Geh hin, geh hin auf jenen alten Pfaden" in gleicher Weise (wie oben). 1)
- 7. Wenn er von einem Manne, der es versteht, verbrannt wird, so geht er schon mit dem Rauche zur Himmelswelt; das ist ja bekannt. 1)

## §. 2.

1) Es wird hier (§. 2-4) bloss ein Zeichen angegeben, an welchem man erkennen kann, welchen Erfolg die vollzogene Bestattung hat, nicht aber ausgesprochen, dass die Erreichung der verschiedenen Welten durch den Verstorbenen davon abhänge, welches Feuer den Leichnam zuerst erreicht. Når. Vergl. Çat. Br. 12, 5, 2, 9-12.

### §. 5.

1) Wenn alle Feuer zugleich den Leichnam erreichen, so sagen die Brahma-kundigen, dass der Verstorbene an einem besonders schönen Aufenthaltsorte höchstes Wohlsein geniesse, und dass auch der Sohn hier auf Erden dasselbe geniessen werde. När.

### §. 6.

1) Indem er die Verse so hersagt, wie oben (d. h. Çr. Sû. 6, 10) vorgeschrieben ist (präguktena anudravanena). Er soll also folgende vier und zwanzig Verse hersagen: RS. 10, 14, 7. 8. 10. 11. 10, 16, 1 — 6. 10, 17, 3 — 6. 10, 18, 10 — 13. 10, 154, 1 — 5 und 10, 14, 12. Ndr.

### §. 7.

1) Hierdurch soll empfohlen werden, dass die Handlung immer von einem Manne vollzogen werde, der sie versteht. Når.

- 8. In eine knietiefe Grube, welche nordöstlich vom Ahavantya gegraben ist, lasse er eine Avaka, d. h. einen Cipala hineinlegen; von da geht (der Todte) heraus und mit dem Rauche zur Himmelswelt 1); das ist ja bekannt.
- 9. Nachdem (der Bestatter) den Vers gesagt: "Die Lebenden, sie kehrten von den Todten" 1), wenden sich alle links herum und gehen fort, ohne sich umzusehen.
- 10. Wenn sie an eine Stelle gekommen, wo stehendes Wasser ist, tauchen sie einmal unter, giessen eine Handvoll Wasser aus indem sie die Familie und den Namen des Verstorbenen aussprechen 1), steigen aus dem Wasser, legen andere Kleider an, drücken die alten einmal aus, legen sie hin mit den Säumen nach Norden und setzen sich nieder, bis die Sterne sichtbar werden.
- 11. Oder wenn noch etwas von der Sonne sichtbar ist 1), gehen sie nach Hause.
  - 12. Die jüngsten voran, die ältesten hinterdrein.
- 13. Wenn sie nach Hause kommen, berühren sie den Stein, das Feuer, Kuhmist, Gerstenkörner, Sesamkörner und Wasser.

## §. 8.

1) Der Verstorbene, welcher jetzt in einen feinen Körper (åtivåhika, vergl. Brahma-Såtra 4, 3, 4 und Schol. zu Kapila Sû, 3, 11) eingegangen ist, wartet in dieser Grube auf die Bestattung, und wenn sein irdischer Leib verbrannt ist, geht er aus der Grube heraus und fährt mit dem Rauche in die Himmelswelt. So wird überliesert (grüyate). Når.

§. 9.

<sup>1</sup>) RS. 10, 18, 3.

#### **§.** 10.

1) Jeder der Verwandten (samånodaka), Männer und Frauen, giesst eine Handvoll Wasser aus, und nennt den Verstorbenen bei seinem eigenen und bei seinem Familiennamen, z.B.: "O Käcyapa (Nachkomme des Kaçyapa) Devadatta, dies Wasser ist für dich!" Dies thun sie mit dem Gesichte nach Süden gewendet. Nar.

### §. 11.

1) Wenn noch ein Stück der Sonne, ohne Strahlen, sichtbar ist. In diesem Falle bleiben sie sitzen, so lange die ganze Sonnenscheibe sichtbar ist. Når.

- 14. In dieser Nacht sollen sie keine Speise kochen.
- 15. Sie sollen von gekaufter oder fertiger 1) leben.
- 16. Drei Nächte sollen sie nichts gesalzenes essen.
- 17. Oder sie sollen zwölf Nächte, wenn besonders achtungswerthe Personen 1) gestorben sind, Geschenke und Vedalesen meiden.
- 18. Zehn Tage 1), wenn durch den Opferkuchen verwandte gestorben sind.
- 19. Oder der Lehrer, der nicht durch den Opferkuchen verwandt ist.
  - 20. Und unverheiratete weibliche Verwandte.
  - 21. Drei Nächte bei anderen Lehrern. 1)
- 22. Und bei einem Verwandten, der nicht gemeinschaftlichen Opferkuchen hat. 1)
  - 23. Und bei verheirateten Frauen.
  - 24. Bei einem Kinde, das noch keine Zähne hat.
  - 25. Und bei einem todt geborenen. 1)
  - 26. Einen Tag bei einem Mitschüler.
- 27. Und bei einem Vedakundigen, der in demselben Dorfe wohnt.

### §. 15.

1) kritena vå utpannena vå. Dies Sutra fehlt in einigen Handschriften. Når.

#### §. 17.

1) Vater oder Mutter oder der Lehrer des ganzen Veda. Nar.

### §. 18.

1) Sollen sie die Annahme von Geschenken und das Vedalesen meiden. Dasselbe ist auch bei den folgenden Vorschriften zu ergänzen. Når.

#### §. 21.

1) D. h. die nur in einem Theile des Veda unterrichtet haben. Nar.

#### §. 22.

1) D. h. der nur an derselben Wasserspende Theil nimmt (samânodaka). Nâr.

## §. 25.

1) aparijâto nâma asampûrņo garbhaḥ. Nâr.

## Fünftes Kapitel.

- 1. Das Sammeln (der Gebeine) geschieht nach dem zehnten Tage der schwarzen Monatshälfte, an den ungraden Tagen, unter einem Sternbilde, dessen Name nur einmal vorkommt. 1)
- 2. In einen männlichen Krug ohne Zierat 1) legen sie einen Mann, in einen weiblichen ohne Zierat eine Frau.
- 3. Es thun dies die bejahrten, in ungrader Zahl, nicht Mann und Frau zusammen. 1)
- 4. (Der Vollzieher der Bestattung) besprengt mit Milch und Wasser, vermittelst eines Çamizweiges, die Stätte, indem er dreimal nach links hin um dieselbe herum geht 1) und den Vers spricht: "O bleiche Erd mit bleichem Laub."
- 5. Jeden einzelnen Knochen sollen sie mit dem Daumen und vierten Finger hineinlegen, ohne dass es ein Geräusch macht. 1)
  - 6. Die Beine zuerst, den Kopf zuletzt.
- 7. Nachdem sie alles sorgfältig gesammelt und mit einer Schwinge gereinigt, sollen sie (den Krug) an einer Stelle,

§. 1.

1) Also entweder am 11., 13., oder 15. der zweiten Hälfte des Monats, vom Vollmond bis zum Neumond. Verboten sind ferner sechs Sternbilder, nämlich die beiden (pûrva und uttara) Ashâdhâ, die beiden Phalgunt und die beiden Proshthapadâ. Nâr. Bei Kâtyâyana (Çr. 21, 3, 3) wird der Ausdruck ekanaxatre erklärt: "unter einem Sternbilde, welches aus einem einzigen Sterne besteht, z. B. Citrâ, Svâti, Revatt u. s. w.

§. 2.

1) alaxana amangala; stanarahitah kumbhah, stanavatî kumbhî. Nâr.

§. 3.

1) Vergl. oben 4, 2, 2.

§. 4.

1) Vergl. oben 4, 2, 10. — RS. 10, 16, 14,

§. 5.

1) asamhradayantah çabdo yatha na syat tatha. Nar.

an welche von keiner Seite das Wasser hinläuft, ausgenommen der Regen, in eine Grube stellen 1), indem (der Bestatter) den Vers spricht: "Geh hin zu deiner Mutter, dieser Erde."

- 8. Indem er den folgenden Vers spricht, werfe er die Erde hinab. 1)
- 9. Nachdem er sie hinabgeworfen, spreche er den folgenden.
- 10. Nachdem er mit dem Verse: "Ich stütze dir" 1) (den Krug) mit einer Schale bedeckt, gehen sie nun, ohne sich umzusehen, wieder nach Hause, und nachdem sie Wasser berührt 2) haben, sollen sie dem Todten 3) das Çrâddha darbringen.

## Sechstes Kapitel.

1. Diejenigen, welchen ein Guru gestorben ist, oder welche ein anderer Verlust 1) getroffen, sollen am Neumonde das Sühnopfer vollziehen.

### §. 7.

1) Nachdem sie alle Gebeine und zuletzt den Schädel in den Krug gelegt, die Asche vermittelst einer Schwinge gesondert, und die kleinen Knochen auf den Schädel gelegt, sollen sie an einer Stelle, wie sie oben (4, 1, 12 u. f.) beschrieben ist, eine Grube graben u. s. w. Nar. — RS. 10, 18, 10.

### §. 8.

1) Er werse die Erde in die Grube, so dass der Krug bis an die Mündung bedeckt ist. Nar.

### §. 10.

- 1) RS. 10, 18, 13. Indem sie den erwähnten Vers sprechen, legen sie einen Topfdeckel auf den Krug und füllen dann die Grube mit Erde, so dass der Krug ganz verdeckt wird. Dieser Sinn wird angedeutet durch das Wort "nun" (atha), welches zeigt, dass hiemit (mit dem Weggehen) eine neue Handlung beginnt. Når.
  - 2) D. h. gebadet. Nar.
- 3) Sie sollen dem Todten allein ein Çrâddha, d. h. ein ekoddishţa, bringen. Nar.

#### §. 1.

1) Ein Verlust an Kindern, Vieh oder Gold. Der Aelteste vollzieht die Handlung mit den Sprüchen, die anderen sitzen dabei (upåsate). Når.

- 2. Vor dem Aufgange der Sonne sollen sie das Feuer <sup>1</sup>) mit der Asche und mit der Feuerstätte nach Süden tragen, indem sie den Halbvers sprechen: "Den Fleischfrass, Agni, send ich weit von hinnen."
- 3. Nachdem sie das Feuer auf einem Kreuzwege oder sonst wo niedergelegt, gehen sie dreimal nach links um dasselbe herum, indem sie mit der linken Hand auf den linken Schenkel schlagen.
- 4. Nachdem sie dann, ohne sich umzusehen, wieder zurückgegangen, Wasser berührt <sup>1</sup>), Haupthaar, Bart, Körperhaar und Nägel beschnitten, sollen sie (folgende Gegenstände) anschaffen <sup>2</sup>): neue Kannen <sup>3</sup>), Krüge und Gefässe zum Mundausspülen, mit Çamtblüten bekränzt, Brennholz vom Çamtbaume, zwei Reibhölzer von Çamtholz und die Umlegehölzer, Mist von einem Stiere und ein Stierfell, frische Butter und einen Stein, und so viele Kuçahalme, als junge Frauen (in dem Hause) sind.
- 5. Zur Feuerstunde 1) reibe er Feuer an 2) mit dem Halbverse: "Hier nur soll dieser andere Wesenkenner."

### 8. 2

1) Unter dem Feuer kann hier, nach Nåråyana, nur das zum Kochen dienende Feuer gemeint. sein, weil das Hausfeuer, von welchem auch die drei Feuer bei den grossen Opfern angezündet werden, nicht entfernt werden kann, sondern lebenskänglich unterhalten werden muss. — Unter åyatana versteht hier Nåråyana die Geräthschaften, welche beim Kochen nöthig sind, den Gürtel u. a. (adhiçrayanartha mekhaladayan).

#### §. 4.

1) D. h. gebadet. Nar.

2) Also die alten Gegenstände wegthun. Nar.

3) Kannen, s. o. 2, 9, 3. — Krüge, s. 4, 5, 2. — Gefässe zum Mundausspülen sind Schöpfgefässe, Töpfe u. a. (åcamaniyå nåma åcamanasådhanå udancanakamandaluprabhritayah). — Von diesen sollen sie je drei neue anschaffen. Der Ausdruck "mit Çamiblüthen bekränzt," bezieht sich nach einigen auf die Kannen u.s.w., nach anderen auf die Personen, welche diese Vorschrift ausführen sollen. Når.

### §. 5.

Nachmittags, wenn er das Feueropfer bringen will. Når.
 Vermittelst der beiden Reibhölzer von Çamiholz. Når. —
 RS. 10, 16, 19.

- 6. Indem sie das Feuer in Glut erhalten, sitzen sie ¹) bis in die stille Nacht, die Geschichten der Alten ²) hersagend und sich erfreuliche Sagen, wie Itihâsas und Purâṇas erzählend.
- 7. Wenn jeder Laut verstummt ist, oder (die Genossen) in das Haus oder auf ihr Lager gegangen sind, soll (der Bestatter) von der südlichen Seite der Hausthüre ausgehend einen ununterbrochenen Wasserguss bringen, indem er den Vers spricht: "Den Faden ziehend, geh dem Licht des Himmels nach 1)," bis zu der nördlichen Seite.
- 8. Nun lege er Holz zum Feuer 1), breite westlich von demselben das Stierfell aus, mit dem Nackentheile nach Osten und den Haaren nach oben, und heisse die Genossen 2) auf dasselbe steigen, indem er den Vers spricht: "Ersteigt das Leben, euch des Alters freuend."
- 9. Mit dem Verse: "Für die Lebend'gen setz' ich diese Schutzwehr" lege er das Umlegeholz um das Feuer 1).
- 10. Nachdem er bei den Worten (desselben Verses): ,,und durch den Stein den Tod sich ferne halten" den Stein nördlich vom Feuer hingelegt, und mit den vier Versen:

§. 6.

§. 7.

<sup>1</sup>) RS. 10, 53, 6.

**§**. 8.

1) Das hier genannte Feuer ist das Hausseuer. Zum folgenden vgl. 1, 8, 9. Nar.

2) "Genossen" heissen alle Hausbewohner, Männer und Frauen, ausser dem Vollzieher der Handlung. Nar. RS. 10, 18, 6.

§. 9.

1) Nachdem er die Opferbutter geweihet, legt er mit dem Verse RS. 10, 18, 4 das Umlegeholz an die westliche Seite des Feuers, dann an die südliche Seite stillschweigend und darauf an die nördliche, ebenfalls stillschweigend. Der Singularis paridhim deutet an, dass nur das erste Holz mit einem Spruche hingelegt werden soll, die beiden anderen ohne Spruch. Når.

<sup>1)</sup> Ausserhalb des Hauses. Nar.

<sup>2)</sup> ayushmatam kulavriddhanam. Nar.

- "O Tod zieh fort auf einer andern Strasse" viermal geopfert 1), sehe er mit dem Verse: "So wie die Tage aufeinander folgen" 2) die Genossen an.
- 11. Die jungen Frauen sollen dann, mit beiden Händen besonders, mit den Darbhahalmen, mit frischer Butter, mit dem Daumen und dem vierten Finger beide Augen salben 1) und rückwärts gewendet (die Halme) wegwerfen.
- 12. Mit dem Verse: "Hier diese Fraun, nicht Wittwen, Weiber edler Männer" 1) blicke (der Bestatter) sie an.
- 13. Mit dem Verse: "Der steinige strömt dahin, nun rühret euch" ) berühre der Vollzieher zuerst den Stein.
- 14. Dann tritt er nach der nördlichen Himmelsgegend, und während (die Genossen) mit dem Feuer und dem Stiermiste und mit einem ununterbrochenen Wassergusse, unter den drei Versen: "Ihr Wasser, ja, ihr zeuget Lust" 1) umhergehen, spricht er leise den Vers: "Diese führten den Stierherum." 2)
- 15. Man sagt, dass ein rothbrauner Stier herum geführt werden muss. 1)

§. 10.

<sup>2</sup>) RS. 10, 18, 5.

§. 11.

1) Die jungen Frauen unter den Genossen nehmen mit den Kuçahalmen (§. 4.) frische Butter und salben mit den genannten Fingern, mit beiden Händen besonders beide Augen, d. h. mit beiden Händen zugleich je ein Auge, nicht eins nach dem andern. Es sind also auch nicht zwei Kuçahalme. Når.

§. 12.

<sup>1</sup>) RS. 10, 18, 7.

§. 13.

1) RS. 10, 53, 8. — Die anderen berühren den Stein nach ihm, stillschweigend. *Når*.

§. 14.

1) RS. 10, 9, 1—3.

<sup>2</sup>) RS. 10, 155, 5.

§. 15.

1) Darauf bringt der Vollzieher die Spende an den Opferförderer und vollendet das Opfer. Nar.

<sup>1)</sup> Nachdem er den Stein hingelegt, bringt er die gewöhnlichen Spenden bis zu Ende der beiden Buttertheile, und dann opfert er mit den genannten vier Versen RS. 10, 18, 1—4. Nar.

- 16. Nun setzen sie sich, wo es ihnen angenehm ist, nachdem sie ein neues Gewand angelegt.
- 17. Sie sitzen ohne zu schlafen, bis zum Aufgange (der
- 18. Wenn die Sonne aufgegangen und er die Lieder an die Sonne und die Segenslieder 1) leise hergesagt und die Speise geweihet 2) hat, opfere er mit den einzelnen Versen des Liedes: "Er mache rein von Sünden uns," speise die Brahmanas und lasse sie den Segen sprechen.
- 19. Der Stier, das Metallgeräthe und das neue Gewandsind der Opferlohn.

# Siebentes Kapitel.

- 1. Nun (folgen die Vorschriften) für das Cråddha!) an den Knotentagen 2), für das mit einem Wunsche verbundene 3), für das wegen eines Glücksfalles 4) dargebrachte und für das einem einzigen geltende. 5)
- 2. Nachdem er Brâhmanas, die mit Vedakenntniss, gutem Charakter und frommem Wandel begabt sind, oder mit

1) Die Lieder an die Sonne und die Segenslieder sind oben 2, 3, 13 angeführt.

### §. 1.

1) Was mit Hinweisung auf die Väter (indem man dabei die Väter im Sinne hat) den Brahmanas mit Glauben (craddhaya) dargebracht wird, das heisst çråddha. Nar.

2) Das Çrâddha wird aber nur an einem der Knotentage (vgl. 1, 10, 1), nämlich am Neumondstage dargebracht, da es mit dem Kuchenopfer für die Väter verbunden werden soll. Vgl. Mn. 3, 122 und Gautama 15, 1. Nar.

<sup>8</sup>) Z. B. am fünften Tage soll der, welcher sich einen Sohn wünscht, ein Çraddha begehen. Nar.

4) vriddhipûrtanimittam. Nar.

<sup>2)</sup> D. h. wenn er die Spenden bis zu Ende der beiden Buttertheile dargebracht, opfere er von derselben Speise mit den einzeinen Versen des Liedes RS. 1, 97. Wenn er dann das Opfer vollendet, speise er die Brahmanas von eben dieser Speise u. a. w. Nar.

b) s. o. 4, 5, 10.

einem (von diesen dreien), die zur rechten Zeit 1) eingeladen worden, sich gebadet 2), die Füsse gereinigt 3), den Mund gespült, mit dem Gesichte nach Norden wie die Väter 4) hat niedersitzen lassen, je einen für jeden (der Väter), oder je zwei oder je drei.

- 3. In der grösseren Zahl ist grösserer Lohn. 1)
- 4. Nicht aber nur einen für alle (Väter). 1)

### **§**. 2.

1) Die Zeit der Einladung ist in der Smriti erwähnt, z. B. Mn. 3, 187. Nar. Vgl. Y. 1, 225. Vishnu 73, 1.

- <sup>3</sup>) Sie müssen nothwendig sich gebadet haben, und wenn sie aus irgend einer Ursache daran verhindert worden sind, soll er sie nicht bewirthen. Andere erklären snätän durch samävrittän, d. h. solche, die nach Beendigung der Studien gebadet haben und aus dem Hause des Lehrers in ihr Haus zurückgekehrt sind. Når.
- Bestandtheil der ganzen Handlung, welche "das Mundausspülen" (åcamana) heisst. Daher muss der Bråhmana, auch wenn seine Füsse rein sind, sie doch bei dieser Gelegenheit waschen. Andere erklären dies so, dass der Veranstalter des Çråddha den eingeladenen Bråhmanas die Füsse waschen solle. Når.
- 4) Dies erklären einige so: er soll sie zum Sitzen nöthigen, indem er sich vorstellt, dass sie seine Väter wären. Andere so: er soll sie nach dem Alter sitzen lassen, den jüngsten für den Vater, den mittleren für den Grossvater, den ältesten für den Urgrossvater. Nar.

## §. 3.

1) Er kann aber auch mehr als drei Brâhmanas für jeden der drei Väter einladen. Jedenfalls ist der Lohn um so grösser, je grösser die Zahl der Brâhmanas ist, und man darf durchaus nicht die Meinung hegen, dass ein kleines Opfer denselben Lohn bringe, wie ein grosses; denn dann hätte die Vorschrift grosser Opfer keinen Zweck. Når.

### 8. 4.

1)Hiermit wird verboten, was z. B. Manu (3, 125) gestattet, dass sowohl zu einem Çrâddha für die Götter wie für die Väter je ein Brâhmana geladen werden dürfe. Âçvalâyana spricht hier aber nur von dem Çrâddha für die Väter, und daher behält Manu's Vorschrift über das Çrâddha für die Götter ihre Geltung. Nâr.

- 5. (Jedoch auch dies) immerhin, bei jedem anderen Crâddha als dem ersten. 1)
  - 6. Das durch die Kuchenopfer erklärte (gilt auch hier). 1)
  - 7. Nachdem er (den Brahmanas) Wasser dargereicht; 1)
- 8. Nachdem er ihnen doppelt zusammengelegtes Darbha auf den Sitz 1) dargereicht;
  - 9. Nachdem er ihnen (nochmals) Wasser dargereicht;
- 10. Nachdem er in drei Gefässe 1) aus Metall, Stein und Thon, oder (alle drei) aus einem dieser Stoffe, über welche Kuçagras gelegt ist, Wasser gegossen;

§. 5.

1) Das erste der Çråddhas ist dasjenige, durch welches der Verstorbene in den Kreis der Sapindas versetzt wird (sapindikarana). Bei diesem müssen nothwendig für die drei Väter wenigstens drei Brahmanas geladen werden. Bei anderen Craddhas darf auch ein einziger Brahmana geladen werden. Das Wort "immerhin" (kåmam) deutet aber an, dass dies eine Vorschrift für den Nothfall ist. - Andere sagen, unter dem ersten Cråddha sei hier dasjenige zu verstehen, welches an den Knotentagen vollzogen wird (parvana), weil dieses oben (§. 1) zuerst genannt sei. Wieder andere meinen, das Wort anadye bedeute: bei einem Craddha, bei welchem keine Speisung stattfindet, sondern wo rohe Speisen oder Gold gegeben werde, wie Baudhayana erwähnt (amair va mulaphalair và pradanamatram hiranyena và pradanamatram). -Noch andere endlich meinen, anadye bedeute: wenn keine Speisen vorhanden sind, wenn der Veranstalter des Cråddha keine Mittel hat. Nar.

8. 6. ,

1) Die verschiedenen Fälle, welche in Bezug auf das Darbringen der Kuchen (pindaniparanam) an Lebende oder Gestorbene bei dem Kuchenopfer für die Väter (Çr. Sû. 2, 6) erwähnt sind, sollen auch für das Çraddha gelten. Nar.

8. 7

1) Nachdem er die Brahmanas hat niedersitzen lassen, giesst er Wasser in ihre Hände. Die Handlung an die Väter soll er nach Südosten blickend und östlich behängt (pracinavîtin) vollziehen. När.

**§**. 8.

1) Der Accusativ åsanam steht hier im Sinne des Locativa, da die Aufforderung zum Sitzen schon vorangegangen ist. Når.

§. 10.

1) Die drei Gefässe stellt er nach Südosten. Nar.

- 11. Dieses mit dem Verse: "Heil uns die göttlichen zum Schutz" 1) angeredet, wirst er Sesamkörner in dasselbe, indem er den Vers spricht:
  - "Du bist Sesam, dem Soma geweiht, beim Gosava von den Göttern erschaffen.
  - "Von den Alten dargebracht im Opfer, erfreue die Väter, diese Welten und uns.

"Svadhå! Verehrung!" 2)

- 12. Links herum. 1)
- 13. Durch den Zwischenraum des Daumens der linken Hand, weil er opfermässig behängt ist, oder mit der rechten, welche er dabei mit der linken anfasst 1), (bringt er die Ehrengabe) mit den Worten: "Vater, dies ist deine Ehrengabe! Urgrossvater, dies ist deine Ehrengabe! Urgrossvater, dies ist deine Ehrengabe!" nachdem er vorher (anderes) Wasser dargebracht hat.

#### §. 11.

- 1) Der Vers (RS. 10, 9, 4) wird nur einmal gesprochen, da er während des Sprechens das Wasser in die drei Gefässe giessen kann. Der folgende Vers an die Sesamkörner ist bei jedem Gefässe zu wiederholen. Zuletzt wirft er Wohlgerüche und Kränze in die Gefässe. Nar.
- 2) Der Vers ist schwerlich richtig. In Kâtyâyana's und Gobhila's Çrâddha Kalpa Sûtra, wo er ebenfalls vorkommt, steht in der ersten Zeile gosavo und die zweite Zeile lautet: pratnam adbhih priktah svadhayâ pitrîn lokân prinâhi nah svahâ.

#### **8**. 12.

1) Werden alle Handlungen an die Väter vollzogen, während bei dem Çrâddha wegen eines Glücksfalles (åbhyudayika) alle Handlungen rechts herum vollzogen werden. *Når*. Bei Kâtyâyana und Gobhila heisst es: piṇḍapitṛĭyajnavad upacârah pitrye und âbhyudayike pradaxiṇam upacâraḥ.

#### §. 13.

1) Oben (zu §. 7) ist erwähnt, dass der Opfernde bei der Handlung an die Väter östlich behängt (präcinävitin) sein muss, da er nach §. 30 (also am Schlusse der Handlung) sich opfermässig behängen (upaviya) soll. Wenn nun hier gesagt wird: "weil er opfermässig behängt ist", so muss er von diesem Punkte der Handlung bis zur Darreichung der Wohlgerüche (§. 17) opfermässig behängt sein. Aus eben diesem Grunde aber muss er auch

14. Wenn er das Ehrenwasser darreichen will, sagt er je einmal: "Svadhå! die Ehrenwasser!" 1)

die Handlung mit der linken Hand vollziehen. Die Handlung an die Väter soll er nämlich immer östlich behängt vollziehen. Dazu wird aber der Opfernde, wenn er die Opferschnur auf der Schulter derjenigen Seite hat, mit deren Hand er die Handlung vollzieht, mag es die rechte oder die linke sein; opfermässig behängt aber wird er, wenn er sie auf der andern Schulter hat. In dem vorliegenden Falle, wo er opfermässig behängt ist (die Schnur auf der linken Schulter hat), muss er also, um östlich behängt zu werden, die Handlung mit der linken Hand vollziehen. Oder, da die linke Hand bei Gebildeten geringer geachtet ist, so kann er die rechte Hand mit der linken anfassen, und obwohl er die Schnur auf der linken Schulter hat, doch die Ehrengabe mit der rechten Hand darreichen. Når.

#### §. 14.

1) Ehe sie das Ehrenwasser in Empfang nehmen, kündigt er ihnen dasselbe an mit den Worten: "Svadhå! die Ehrenwasser!" Er thut dies "je einmal," d. b. das eine Gefäss kündigt er allen den Brahmanas, welche für den Vater anwesend sind, zugleich einmal an, nicht jedem einzelnen Brahmana. Eben so das zweite Gefäss allen Brahmanas, welche für den Grossvater, und das dritte denen, welche für den Urgrossvater anwesend sind. Aus der ausdrücklichen Bestimmung, dass das Verkünden nur "je einmal" stattfinden solle, folgt aber, dass das Ueberreichen des anderen Wassers und des Ehrenwassers und die Sprüche bei dem Ehrenwasser bei jedem einzelnen Brahmana wiederholt werden sollen. Bei dem Verkünden, dem Ueberreichen des anderen Wassers und dem des Ehrenwassers kann entweder jede Handlung hinter einander (bei den drei Vätern) abgemacht oder stückweise vollzogen werden (padårthånusamayah kåndånusamayo và drashțavyah. Vgl. 1, 24, 7); desgleichen bei dem Ueberreichen der Wohlgerüche (§. 17); d. h. wenn für jeden einzelnen der drei Väter mehrere Brahmanas anwesend sind. Ist aber für jeden nur ein Brahmana anwesend, so soll er jedem derselben erst ein Wassergefäss verkünden, darauf jedem einzelnen das andere Wasser geben und endlich jedem einzelnen das Ehrenwasser darreichen. Wenn endlich für alle drei Väter nur ein einziger Brahmana anwesend ist, so soll er diesem zuerst alle drei Gefässe auf einmal verkünden, darauf ihm dreimal das andere Wasser geben, und ihm zuletzt dreimal mit drei Sprüchen das Ehrenwasser überreichen. Nár.

15. Zu dem (von den Brâhmanas) ausgegossenen 1) Wasser spricht er:

"Welche himmlische Wasser auf der Erde entstanden, welche Luftwasser, welche irdische,

"Goldfarbene, opfermässige, die Wasser seien uns glücklich, lieblich!"

und nachdem er die Ueberbleibsel zusammen gegossen, benetzt er, wenn er sich einen Sohn wünscht, mit diesem Wasser das Gesicht.

 ,Nicht hebe er auf den ersten Krug, in den er der Väter Ehrenwasser goss.

"Verhüllt weilen in diesem die Väter; so sprach Caunaka." 1)

17. Zu dieser Zeit findet die Darreichung der Wohlgerüche, Kränze, Räucherwerk und Kleider statt. 1)

#### §. 15.

1) Jeder der Bråhmanas giesst das Wasser aus, sobald er es empfangen hat, und bei jedem spricht der Opfernde den Spruch. Die im zweiten und dritten Gefässe zusammengelaufenen Ueberbleibsel (samsravås) giesst er in das erste Gefäss. Nár. — Kåt-yåyana und Gobbila lesen in der ersten Zeile des Verses statt prithivi (Locativ) payaså und in der zweiten Zeile tå na åpah çivåh çam syonah subava bhavantu.

#### §. 16.

1) Das erste Gefäss, in welches er die Ueberbleibsel der beiden anderen gegossen, soll er nicht von der Stelle wegnehmen bis zur Beendigung des Çrâddha. Die zweite Zeile erklären einige so: in dem ersten Gefässe weilen die Väter, durch das dritte Gefäss bedeckt. Daher soll das dritte Gefäss auf das erste gesetzt werden. Andere so: Die Väter sind durch das erste Gefäss eingehüllt. Der Opfernde soll das erste Gefäss mit der Oeffnung nach unten hinstellen und es nicht aufheben, bis das Opfer beendigt ist. Når. Vgl. Y. 1, 234.

#### · §. 17.

1) Nun soll der Opfernde sich östlich behängen und den Brahmanas die fünf genannten Gegenstände geben. Die Schenkung der Kuh, des Goldes u. s. w. findet aber erst zu Ende des Opfers statt, ehe er die Brahmanas auffordert, Svadha zu sagen. När.

- 18. Nachdem er Speise herausgenommen 1), und sie mit zerlassener Butter bestrichen, bittet er um Erlaubniss, indem er sagt: "Im Feuer werde ich opfern," oder: "möchte ich mir opfern," oder: "möchte ich opfern." 2)
- 19. Die Einwilligung (der Brahmanas) lautet: "es werde geopfert," oder: "opfere dir," oder: "opfere."
  - 20. Dann opfert er im Feuer, wie oben gesagt ist. 1)
- 21. Oder, wenn ihm Erlaubniss ertheilt wird, opfert er nur in den Händen. 1)
- 22. Denn ein Brähmana sagt: "Das Feuer ist ja der Mund der Götter, die Hand der Mund der Väter."
- 23. Wenn er in den Händen opfert, weist er (den Bråhmanas), nachdem sie den Mund ausgespült, andere Speise an. 1)

#### §. 18.

1) Ein Mann, der kein Feuer angelegt hat, verbindet das Gräddha der Knotentage (pårvana) mit dem Kuchenopfer an die Väter. Wenn er dann dies letztere bis zum Nachlegen des Brennholzes, und das Pårvana von der Reinigung der Füsse der Brähmanas an bis zur Darreichung der Kleider (§. 2—17) vollendet hat, nimmt er von der beim Kuchenopfer in dem Topfe bereiteten Speise etwas heraus, bestreicht es mit Butter und bittet die Brähmanas, welche für die drei Väter anwesend sind, um Erlaubniss, wie folgt. Når.

2) Bei Kâtyâyana steht als Frage karishye und als Antwort kurushva; bei Gobhila karishyâmi und kuru.

#### §. 20.

1) Er opfert im Feuer, wie es oben (im Çrauta Sûtra 2, 6, bei der Darstellung des Kuchenopfers für die Väter) vorgeschrieben ist, indem er mit dem Mekshana (Löffel) die Spenden bringt: "Dem Soma, dem mit Vätern begabten, Svadhå! Verneigung!" und: "Dem Agni, dem Träger des Manen-Opfers (kavyavåhana) Svadhå! Verneigung!" Dann wirft er den Löffel weg. Når.

§. 21.

1) Vgl. Mn. 3, 212.

#### **§**. 22.

1) Durch diesen Satz werden zwei Vorschriften ausgedrückt. Zuerst: wenn er das Opfer im Feuer vollzieht, soll er ihnen andere Speise zum Essen in Gefässen geben. Zweitens: wenn er in

- 24. Die eine Speise thut er zu der andern. 1)
- 25. Denn reichlich gegebenes verleihet Gedeihen. 1)
- 26. Wenn er sieht, dass sie satt sind, spreche er die (drei) Verse mit dem Worte "süss" und den Vers: "Sie speiseten und freuten sich.")
- 27. Dann frage er (die Bråhmanas): "schmeckt es gut?" 1) nehme die Speise, welche angewandt worden ist, welche es auch sein mag, mit der Topfspeise zusammen 2) zur Anfertigung der Kuchen heraus und melde (den Bråhmanas), was übrig geblieben ist. 3)

ihren Händen opfert, soll er ihnen die andere Speise geben acanteshu. Dies Wort wird nun verschieden erklärt. Einige sagen: nach dem Opfer in den Händen sollen sie die empfangenen Speisen in Gefässe thun, dann ohne gegessen zu haben hinausgehen und den Mund ausspülen und darauf die andere Speise empfangen. Der Verfasser des bhäshya aber sagt: acanteshu bedeutet: wenn sie gegessen haben, d. h. wenn sie die in den Händen geopferte Speise gegessen haben, soll er ihnen andere Speise geben. Nar. Es handelt sich einerseits um die Speise, welche die Brahmanas an Ort und Stelle verzehren, andererseits um die, welche sie mit nach Hause nehmen sollen. Narayana ist weitläufig, ohne zu einer genauen Bestimmung zu gelangen. Das Wichtigste aus seiner Erörterung habe ich mitgetheilt.

#### §. 24.

1) Die Speise, welche von der geopferten übrig geblieben, thut er zu der Speise in den zum Essen dienenden Gefässen. Dies gilt in gleicher Weise für das Opfer im Feuer, wie für das in den Händen. Nar.

#### §. 25.

) sṛīshṭam ist s. v. a. prabhūtam und ṛīdhnukam s. v. a. ṛīddhikaraṇaçîlam. *Ndr.* 

#### §. 26.

1) RS. 1, 90, 6—8 und RS. 1, 82, 2. Schon vorher, während sie essen, spricht er andere Verse, wie auch Mn. 3, 232 vorschreibt. Når.

#### §. 27.

1) Und sie antworten: "es schmeckt gut." Når.

2) D. h. bei denjenigen Çrâddhas, für welche eine Topfspeise vorgeschrieben ist. Nar.

3) Er frage sie, was mit dem Uebriggebliebenen zu machen sei. Nár.

- 28. Wenn sie dies entweder angenommen oder ihm überlassen 1) haben, und nachdem sie gegessen 2), aber nicht den Mund gespült haben, lege er die Kuchen hin. 3)
  - 29. Einige sagen, nachdem sie den Mund gespült haben.
- 30. Nachdem er die Speise hingelegt 1) und sich opfermässig behängt hat, entlasse er sie mit den Worten: "Wohlan, saget Svadhå!"
  - 31. Oder: "Es sei Svadhå!" 1)

#### Achtes Kapitel.

1. Nun das Spiess-Rind-Opfer. 1)

- 2. Im Herbste oder Frühlinge, unter dem Gestirne Ardrå.
- 3. Den besten seiner Heerde.
- 4. Der weder aussätzig noch gesprenkelt 1) ist.

#### **§**. 28.

1) Wenn sie es ihm überlassen, verzehre er es mit seinen Verwandten. Vgl. Mn. 3, 264. Når.

2) Also nicht vor dem Essen, wie Manu (3, 260) vorschreibt. Nάτ.

3) In der oben (im Crauta-S.) vorgeschriebenen Weise.

#### **§.** 30.

1) Im Falle die Kuchen gegeben werden, ehe sie den Mund gespült, soll er die Speise nach dem Mundspülen hinlegen. 'Geschieht es aber, nachdem sie den Mund gespült, so soll er die Speise hinlegen, nachdem er die Kuchen gegeben hat. Vgl. Mn. 3, 244. Dann hänge er die Schnur auf die linke Schulter u. s.w. Sie antworten: "Wohlan, Svadhå!" Nar.

#### **§**. 31.

1) Sie antworten: "Es sei Svadha!" Nar.

#### §. 1.

1) Das Wort çûla "Spiese" bedeutet hier so viel als çûlin "Spiessträger," d. h. Rudra. Also das Spiess-Rind-Opfer ist ein Rind-Opfer, welches dem Rudra dargebracht wird. Nar.

#### §. 4.

1) D. h. roth mit weissen Flecken. Når.

- 5. Einige sagen, einen schwarz gefleckten.
- 6. Allenfalls einen schwarzen, wenn er etwas eisenfarbig 1) ist.
- 7. Nachdem er ihn mit Wasser, in welches Reiss und Gerste gethan, besprengt hat. 1)
  - 8. Vom Kopfe bis zu der Schwanzgegend. 1)
- 9. Indem er spricht: "Dem Rudra, dem grossen Gotte angenehm wachse."
- 10. Er lasse ihn heranwachsen, bis er Zähne bekommen, oder Zuchtstier ist.
  - 11. In einer zum Opfer geeigneten Himmelsgegend. 1)
  - 12. Ausserhalb des Gesichtskreises des Dorfes. 1)
  - 13. Nach Mitternacht.
  - 14. Einige sagen, nach Sonnenaufgang. 1)
- 15. Nachdem er einen Brâhmana, der (dieses Opfers) kundig ist, und es schon vollzogen hat 1), niedersitzen lassen,

§. 6.

1) D. h. der Jambu-Frucht ähnlich. Nar.

§. 7.

1) Das Besprengen verrichtet er selbst, vor dem Beginn dieser Handlung. Nar.

**§**. 8.

1) à bhasata à puchapradeçât. Nár.

§. 11.

1) Die Handlung ist zu vollziehen ausserhalb des Dorfes, in der östlichen oder nördlichen Gegend. Nar.

§. 12.

 $^{1}$ ) Wo ihn das Dorf nicht sieht, oder wo er das Dorf nicht sieht. Nar.

§. 14.

1) Zu einer von diesen beiden Zeiten vollziehe er das Opfer. När.

§. 15.

1) vaidya ist ein Mann, der dies Opfer kennt, caritravant, der es schon selbst vollzogen hat. Nar.

einen feuchten Zweig mit Blättern als Opferpfahl eingegraben<sup>2</sup>), zwei Schlingpflanzen oder Kuçaseile als die beiden Gürtel (genommen), mit einem derselben den Opferpfahl umwunden, mit dem andern das Thier mitten um den Kopf<sup>3</sup>) gebunden, knüpft er dasselbe an den Opferpfahl oder an den Gürtel<sup>4</sup>), indem er spricht: "Wem die Verehrung (gilt), dem angenehm knüpfe ich dich an."

- 16. Das Besprengen und was darauf folgt<sup>1</sup>) ist eben so wie beim Thieropfer.
  - 17. Die Unterschiede wollen wir angeben.
- 18. Mit der Pâtrî 1) oder mit einem Blatte soll er das Netz opfern; das ist bekannt.
- 19. Dazu spreche er: "Dem Hara, Mrida, Çarva, Çiva, Bhava, Mahâdeva, Ugra (dem schrecklichen), Bhīma (dem furchtbaren), dem Viehherrn, Rudra, Çankara, Îçâna (Herrscher) Svâhâ!"
  - 20. Oder mit den sechs letzten. 1)

#### §. 16.

1) Also die beim Thieropfer (1, 11) gegebenen Vorschriften über die Handlungen, welche dem Besprengen vorhergehen, gelten hier nicht. Nar.

#### §. 18.

1) Die Patri ist von Holz. Er soll das Netz also nicht mit dem Löffel (juhů) opfern. Die Berufung auf eine Çruti deutet an, wie früher, dass sich diese Vorschrift auf eine verlorene Çruti gründet. Nar. — Vgl. 3, 2, 2.

#### §. 20.

<sup>2)</sup> Der Zweig, bei welchem kein Behauen (taxana) statt findet, muss die Grösse des Opferpfahles haben, und wird, wie dieser, östlich vom Feuer eingegraben, Når.

<sup>3)</sup> D. h. in der Mitte der Hörner, so dass das rechte Horn

gebunden ist. Nar.

<sup>4)</sup> Welcher um den Pfahl gewunden ist. Das Thier muss mit dem Kopse nach Westen gerichtet stehen. Die speciellen Vorschristen über den Opserpfahl u. s. w. finden nur bei dem hier beschriebenen Opser statt, nicht bei dem gewöhnlichen Thieropser (1, 11), wo sie auch nicht gegeben sind. Når. — Ueber die beiden Gürtel vergl. Kåty. Çr. 6, 3, 15. 27.

<sup>1)</sup> Von Ugra an. Nar.

- 21. Oder: "Dem Rudra Svåhå!"
- 22. Auf je vier Kuçaringen 1) in jeder der vier Himmelsgegenden bringe er eine Gabe, mit den Worten: "Welche Heere du hast, o Rudra, in der östlichen Gegend, denen (bringe ich) dieses. Verehrung sei dir! Verletze mich nicht!" indem er die einzelnen Gegenden nennt.
- 23. Mit folgenden vier Liedern 1) trete er nach den vier Himmelsgegenden hin: "Was dem Rudra" (RS. 1, 43), "Diese dem Rudra" (1, 114), "Zu dir, o Vater" (2, 33), "Diese dem Rudra mit festem Bogen" (7, 46).
- 24. In allen Rudra-Opfern 1) findet das Hintreten nach den Himmelsgegenden statt.
- 25. Die Hülsen und die kleinen Körner, 1) den Schwanz, das Fell, den Kopf, die Füsse werfe er in das Feuer.
- 26. Çâmvatya sagt, er solle das Fell zu seinem Nutzen verwenden. 1)

#### §. 22.

1) Nachdem er das Opfer bis zu Ende der Spenden des Netzes und der Abschnitte der Topfspeise dargebracht, legt er, vor der Spende an den Opferförderer, in jede Himmelsgegend vier Kuçaringe und opfert auf diese eine Gabe von dem Reste des Breies und von dem des Fleisches, indem er den angeführten Spruch mit Nennung der einzelnen Himmelsgegenden spricht. — darbhastambais trinaiç ca kaţakavad grathitvâ sarveshâm ayam (agram?) grihitvâ ekikritya grathitâh kuçasûnâ ucyante. Nar.

#### **§**. 23.

1) Von dem ersten Liede werden die drei letzten Verse weggelassen, weil sie nicht an Rudra gerichtet sind. Nar.

#### **§. 24.**

1) Also auch in dem unten (§. 40) vorgeschriebenen und anderen. Nár.

#### §. 25.

2) Die Hülsen des Reisses, von welchem die Speise gekocht worden. — phalikarana nama suxmakanah. Nar.

#### §. 26.

1) Çâmvatya, ein Lehrer. "Zu seinem Nutzen," d. h. zu Schuhen und ähnlichem. Nar.

IV, 8, 27 - 30.

- 27. Nördlich vom Feuer, auf Reihen von Darbha oder auf Kuçaringe giesse er das Blut 1) hin, indem er spricht: "Die athmenden, die lärmenden, die suchenden, die erreichenden! O Schlangen, was für euch hier ist, das nehmet!"
- 28. Dann nach Norden gewendet spricht er: "Die athmenden, die lärmenden, die suchenden, die erreichenden! O Schlangen, was für euch hier ist, das nehmet!" zu den Schlangen. Was dort von Blut oder Koth herabgeflossen ist, das nehmen die Schlangen. 1)
- 29. Er (Rudra) hat alle Namen 1), alle Heere, alle Erhabenheiten. Wer dies wissend opfert, den erfreuet er.
- 30. Auch den Sprecher 1) dieser Handlung verletzt er niemals, das ist bekannt.

#### §. 27.

1) Das Blut, welches er beim Zerschneiden der Glieder in einem Gefässe aufgefangen hat. — darbhavitäsu darbharājishu. Nár.

#### §. 28.

1) Darauf bringt er die Spende an den Opferförderer, nimmt den Spiess mit dem Herzen vom .Feuer und vollzieht den Rest des Opfers. Náf.

#### §. 29.

1) Alle Namen oder Benennungen, die irgend in der Welt sind, sind nur Namen von ihm; d. h. mit allen Wörtern, die in der Welt sind, wird nur er benannt. Das bedeutet s. v. a. alle Dinge in der Welt sind Rudra. Damit drückt er Rudra's Allgegenwart aus. Alle Heere in den drei Welten sind seine Heere. Denn für einen anderen, mit geringer Macht begabten, passen keine Heere; seiner Allmacht aber sind sie angemessen. Das heisst denn so viel als: alle Könige und Götter sind Rudra. Bei Lobpreisungen ist solche Wiederholung kein Fehler. Alle Erhabenheiten, d. h. alle ausgezeichneten Wesen, sei es durch Wissen, Opfer, Lesen, Nachdenken, Freigebigkeit, Kasteiung, oder sonst etwas, sind Theile von ihm; denn bei einem anderen ist gar kein Hervorragen möglich. Oder: alle Erhabenheiten, wie Berge u. a. sind nur seine, d. h. er wohnt auf ihnen. Wer den Rudra so kennend dies Opfer vollzieht, dem verleihet Rudra höchstes Glück. Oder: der vollziehende Priester, der dies weiss, verschafft dem Opferer den schönsten Erfolg des Opfers. Nar.

#### §. 30.

1) cana ist s. v. a. api. — Also: auch den, welcher diese Handlung spricht, kennt, liest oder bei ihr Hülfe leistet, verletzt der Gott Rudra nicht. So lautet eine Çruti. Nar.

- 31. Er esse nicht hievon. 1)
- 32. Auch sollen sie nichts davon ins Dorf nehmen, denn dieser Gott sucht die Menschen zu tödten. 1)
- 33. Den Angehörigen verbiete er, (der Opferstätte) zu nahen.
- 34. Auf Befehl aber esse er davon, denn es ist heilbringend.
- 85. Dieses Spiess-Rind-Opfer bringt Reichthum, Welten, Reinheit, Söhne, Vieh, Leben, Ruhm.
- 36. Wenn er geopfert hat, lasse er ein anderes Vieh frei. 1)
  - 37. Er unterlasse nicht das Freilassen (eines Viehes). 1)
  - 38. Er ist nicht ohne ein Vieh 1), das ist bekannt.
- 39. Indem er das Glückslied 1) leise spricht, gehe er nach Hause.

#### **§**. 31.

1) Er esse nicht den Rest des Opfers. Dies ist aber nur die Ansicht von einigen, da weiter unten (§. 34) das Essen vorgeschrieben wird. Nar.

#### §. 32.

1) Die zu diesem Opfer gehörigen Gegenstäude soll niemand ins Dorf nehmen; denn Rudra tödtet die, welche dies thun. Nar.

#### §. 36.

1) Nach Beendigung des Opfers soll er ein anderes Vieh, wie es oben (§. 3 u. f.) beschrieben ist, besprengen (§. 7) und frei lassen, zu einem neuen Opfer dieser Art. Nar.

#### §. 37.

1) Das Freilassen eines Viehes zum Zwecke des Spiess-Rind-Opfers ist nothwendig einmal zu vollziehen, d. h. dies Opfer selbst ist nothwendig einmal zu vollziehen. Es ist also eine nothwendige (nitya) Handlung. Nar.

#### §. 38.

1) "Vieh" heisst bier s. v. a. Viehopfer. Er soll nicht ohne das Viehopfer sein, welches Spiess-Rind-Opfer heisst. Da dies durch eine Çruti vorgeschrieben ist, so soll er nothwendig einmal die Freilassung eines Viehes vollziehen. Nar.

#### **§**. 39.

1) Das Glückslied ist RS. 7, 35. S. o. 2, 8, 11.

- 40. Bei einer Krankheit des Viehes opfere er eben diesem Gotte 1) in der Mitte einer Kuhhürde.
  - 41. Eine ganz geopferte Topfspeise. 1)

42. Nachdem er die Opferstreu und die Butter (in das Feuer) geworfen, führe er die Kühe in den Rauch.

43. Das Glückslied leise sprechend gehe er in die Mitte

des Viehes.

44. Verehrung dem Caunaka! Verehrung dem Caunaka!

#### §. 40.

1) Entweder unter den zwölf Namen (§. 19), oder unter den sechs (§. 20), oder unter einem Namen (§. 21). Nar.

#### §. 41.

1) Nachdem er die Handlung bis zur Darbringung der Buttertheile vollendet, mache er die Unterlage von Butter in der Darvi, lege die ganze Topfspeise darauf, benetze sie wieder mit Butter und opfere dann. Nar.

## Anhang.

|  |   | • |  |
|--|---|---|--|
|  | · |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  | · |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |
|  |   |   |  |

### Ueber die Sitte.

#### Rede

zur akademischen Feier

des Geburtstages

## Sr. Majestät des Königs Wilhelm

am 22. März 1863

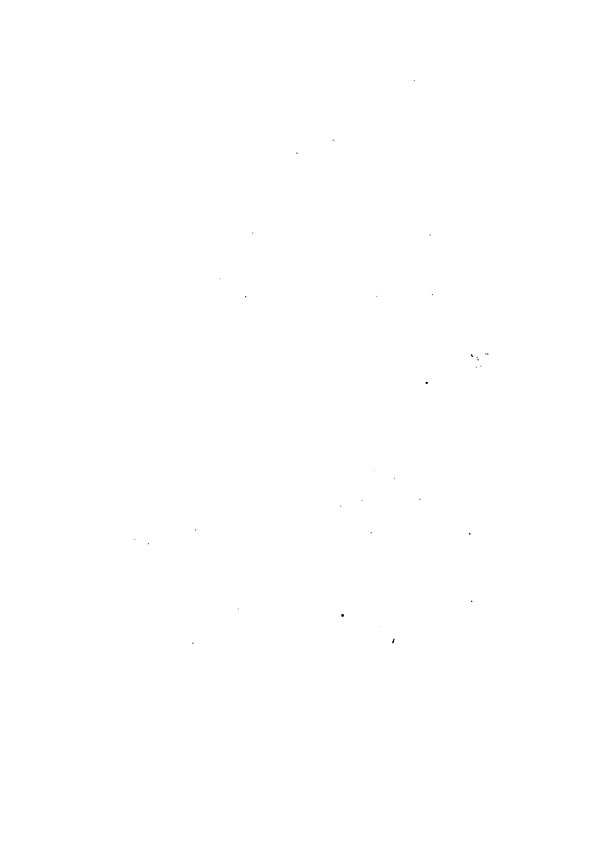
in der Aula Leopoldina

gehalten

von

Dr. Adolf Friedrich Stenzler,

Ordentl. Professor der orientalischen Sprachen, seitigem Rector der Universität Breslau.



#### Hochgeehrte Versammlung!

Wenn unsere Universität dem Tage, an welchem unser König und Herr das Licht der Welt erblickte, eine gemeinsame Feier widmet, so wird das Gefühl, welchem sie Worte zu geben hat, zunächst das des Dankes gegen Gott sein. welcher dem getreuen Erhalter und Pfleger unserer von seinem erhabenen Vater gegründeten Anstalt gnädig vergönnte, wieder ein Lebensjahr in ungeschädigter Kraft des Körpers und des Geistes zu beschliessen. Wir werden uns vereinigen zu dem innigen Wunsche, dass es uns noch eine lange Reihe von Jahren beschieden sein möge, diesen Tag mit denselben Ausdrücken des Dankes zu begehen und zu dem erneuten Vorsatze, auch unsererseits mit allen Kräften dahin zu wirken, dass unsere Universität ihren Platz behaupte unter den Pflegestätten der Wissenschaft, welche als weithin leuchtende Merkzeichen der ganzen gebildeten Welt Kunde geben von dem hochherzigen Sinne der Herrscher Preussens. Und wenn nun, wie es nicht anders sein kann, die Klänge der vor wenigen Tagen gefeierten vaterländischen Jubelfeste noch heute in unseren Herzen forttönen, und wir freudig der Begeisterung gedenken, mit welcher vor 50 Jahren aus dem Schosse unserer Universität Männer und Jünglinge auf den Ruf des Königs zu den Waffen eilten, und in nicht geringer Zahl ihr Leben dahin gaben, so mahnt uns ihr Beispiel, dass auch wir in ächter Treue den Thron gegen Verrath und Gewalt schützen sollen, welcher der treueste Hüter, der sicherste Halt deutschen Geistes ist.

150 Anhang.

So fehlt es denn schon in dem engeren Kreise unserer Universität nicht an vielfachen Banden, die uns mit unserem königlichen Herrn und seinem Hause fest verbinden, und unserer Feier des heutigen Tages reichen, lebensvollen Inhalt gewähren. Und doch würde unsere Feier matt sein, sie würde nicht mit voller Kraft die Brust uns heben, wenn sie sich auf diese Halle beschränkte, wenn wir hier mit ihr allein ständen und draussen uns die alltägliche, festlose Welt entgegenträte. Das aber ist es, was ihr die rechte Weihe giebt, dass sie ein Ausdruck ist des allgemeinen Festgefühles, welches alle treuen Herzen im theuren Vaterlande an diesem Tage durchdringt; dass sie ihren Widerhall findet in der Brust aller derer, die mit aufrichtiger Liebe und festem Vertrauen aus den Wirren der Zeit emporblicken zu unserem Könige, welcher, in den Fusstapfen seiner Väter wandelnd, mit Festigkeit und Weisheit, gewissenhaft und nach Kräften für das Wohl seiner Unterthanen und für die geachtete Stellung Preussens sorgend, in der Liebe seines Volkes die festeste Stütze seines Thrones findet.

So wissen wir, dass unserer Stimmung auch draussen im ganzen Vaterlande gleiche Stimmung begegnet, und indem sich Geist an Geist entzündet, fühlt sich jeder einzelne gehoben und gestärkt durch die Empfindung seiner Gemeinschaft mit dem ganzen Volke.

Wir haben ein schönes deutsches Wort, mit welchem wir sinnvolle Handlungen, die dem ganzen Volke eigenthümlich sind, bezeichnen, und das daher auch unserer heutigen Festlichkeit zukommt. Wir nennen eine solche Handlung eine Sitte. Ein Versuch, in die Tiefe dieses Wortes und des dadurch bezeichneten Begriffes einzudringen, ist vielfach lohnend.

Soviel trägt zunächst wohl Jeder im Bewusstsein, dass in der Sitte der eigenthümliche Geist des Volkes sich ausspricht. Das sagt schon in schönster, ausdrucksvollster Kürze unser Spruch: "ländlich, sittlich." Aber der Geist des Volkes hat auch seinen Ausdruck gefunden in der Sprache, und wir werden nicht umhin können, die Sitte der Sprache nahe zur Seite zu stellen. Wollen wir das Verhältniss beider näher bestimmen, so werden wir sagen müssen: die Sprache ist der unmittelbare Ausdruck des Geistes, sie ist der in die

Erscheinung getretene Geist selbst. Die Sitte aber ist die nächste That des Geistes. Sprache und Sitte also sind es, welche das ursprüngliche Wesen des Volkes ausmachen; sie sind es, in welchen jeder einzelne Mensch das deutliche Gefühl gewinnt, dass er der Gesammtheit seines Volkes angehört.

Wenn wir nun an der Hand der Geschichte die Sitte bei den verschiedenen Völkern des Erdballs verfolgen und ein wohlgeordnetes Bild derselben erlangen wollen, so ist es wieder die Sprache, welche uns den sichersten Weg zu diesem Ziele zeigt. Die vergleichende Betrachtung der Sprachen der jetzigen Zeit lässt uns erkennen, welche Völker durch die Bande der Verwandtschaft mit einander verknüpft. das heisst: von einem Einheitspunkte aus durch Theilung entstanden sind; und wenn wir die Sprachen, so weit es möglich ist geschichtlich bis in das Alterthum zurück verfolgen, so gewinnen wir durch die genaue Beobachtung des Ganges ihrer Entwickelung ein Mittel, uns auch von der allmäligen Theilung des Urvolkes, d. h. von der früheren oder späteren Absonderung der einzelnen Volkszweige eine Vorstellung zu machen, welche, wenn sie auch nicht als unumstössliche, geschichtliche Thatsache hingestellt werden kann, doch einen hohen Grad von Wahrscheinlichkeit haben wird.

Nach diesen Grenzlinien der Verwandtschaft der Völker, welche sich aus der Betrachtung der Sprachen ergeben, werden wir uns daher die engeren Gebiete abstecken, in welchen wir, um eine Uebersicht über das weite Feld zu gewinnen, die Sitte zu verfolgen haben.

Die Völker der beiden Weltheile, welche seit dem Beginn der Geschichte den Hauptschauplatz der Entwickelung des Menschengeschlechtes bilden, Asiens und Europas, zerfallen ihrer grösseren Masse nach, wenn wir den Massstab der Sprachen an sie legen, in drei grosse Stämme: in den indogermanischen, den semitischen und den finnisch-tartarischen. Innerhalb derselben Grenzen, welche wir in den Sprachen gezogen sehen, werden wir daher auch die Sitte verfolgen. Und in der That bedarf es nur eines aufmerksamen Blickes in das innere Leben der heutigen Völker, um zu erkennen, dass die Grenzen der Sitte mit denen der Sprache zusammenfallen. Bei allen Ver-

152 Anhang.

schiedenheiten in den Sitten der einzelnen indogermanischen Völker finden sich doch unzählige Verbindungsfäden zwischen ihnen, welche nur bis an die Grenze des grossen Stammes reichen und verschwinden, sobald wir auf das Gebiet eines der anderen Stämme hinüberblicken. So berührt sich die Sitte der Deutschen zunächst mit der Sitte der Scandinavier und der Engländer; die Sitte der Franzosen mit der Sitte der Italiener und der Spanier, weiter die Sitte der germanischen Völker mit der Sitte der romanischen. Dagegen gewahren wir deutlich eine weite Kluft zwischen der Sitte aller dieser Völker zusammengenommen und der Sitte des jüdischen Volkes, als eines semitischen, oder der Sitte der Ungarn und der Türken, welche dem dritten der vorher genannten Stämme angehören.

Wenn nun so die Grenzen dieser beiden Gebiete geistigen Lebens, der Sprache und der Sitte, zusammenfallen, so wird auch für die tiefere geschichtliche Erforschung der Sitte eben derselbe Weg einzuschlagen sein, der sich durch die neueren Forschungen für die Sprache als der richtige herausgestellt hat. In der That, derselbe historische Prozess, welchen wir vorauszusetzen genöthigt sind, um das Verhältniss der einzelnen Völker nach ihren Sprachen zu begreifen, gewährt auch die allein mögliche Erklärung ihres Verhältnisses nach der Sitte. Wie es in dem grossen Kreise der indogermanischen Völker der im fernsten Osten an den Ufern der Ganga angesiedelte Zweig ist, welcher die klarste, durchsichtigste Gestaltung der Sprache bewahrt hat, und uns dadurch die Lösung zahlreicher Räthsel in den westlichen Sprachen darbietet, so werden wir uns bei demselben Volkszweige auch nach der ältesten Gestaltung der Sitte umsehen.

Und hier kommt uns bei eben demselben Volke ein günstiger Umstand zu Hülfe. Wir wissen, wie schwierig es ist, eine anschauliche, lebendige Vorstellung von der alten Sitte der westlichen Völker zu gewinnen. Kein einziges dieser Völker hat der Sitte die Sorgfalt gewidmet, dass es dieselbe in besonderen Schriften dargestellt hätte. Einzelne Sitten und Gebräuche werden nebenbei, gelegentlich in verschiedenen Schriften erwähnt, aber man muss mit unermesslichem Fleisse die ganze Litteratur der Griechen, Römer,

Germanen durchforschen, um eine umfassende Anschauung des Gebietes der Sitte zu gewinnen.

Das indische Volk ist das einzige Volk des ganzen Stammes, welches schon in früher Zeit die Sitte in besondere Vorschriften gefasst hat und einen eigenen Zweig der Litteratur besitzt, der ihr gewidmet ist. Zwar nehmen die verschiedenen Werke, welche uns diese Darstellung der Sitte darbieten, nicht die erste Stelle auf dem Gebiete der reichen Litteratur des indischen Alterthums ein. Auch bei den Indern ist die Sitte länger als andere Ueberlieferungen der Vorzeit bloss im Gedächtniss bewahrt und durch die Ausübung im Leben fortgepflanzt worden. An die erste Stelle treten vielmehr die zahlreichen Producte des von dichterischem Hauche bewegten höchsten Alterthums. Die Gabe des Gesanges war ein Erbgut einzelner Familien. Die Lieder der alten Sänger wurden von den Söhnen und Enkeln treu im Gedächtnisse bewahrt und durch eigene Lieder vermehrt, und erst spät, als die dichterische Flamme im Volke erloschen war, und sein Geist eine andere Richtung genommen hatte, zu einem Schatze zusammengestellt, den die Nation mit wunderbarer Treue gehütet hat. Dann folgte eine Zeit, in welcher die hervorragendsten Geister des Volkes über die Grenzen des engen, irdischen Lebens hinausgedrängt wurden und ihr Sinnen und Trachten nur auf den Verkehr der Menschen mit den Göttern richteten. Das Opfer, durch welches die Gnade der Götter erworben wurde, war der Mittelpunkt ihres Denkens, und die Litteratur dieser Zeit behandelt dasselbe nach seiner Idee und nach der äusseren Gestaltung derselben mit einer Sorgsamkeit und Ausführlichkeit, die für uns oft unerquicklich und ermüdend ist und aus welcher wir nur mit entsagungsvoller Ausdauer den realen Gewinn hervorarbeiten können.

Als dann endlich die Sitte, welche bis dahin durch ihre Anwendung im Leben von Geschlecht zu Geschlecht überliefert worden war, nun auch der Schrift anvertraut wurde, war wohl schon die Bedeutung mancher sinnvollen Handlung vergessen, mancher schöne Spruch und Vers entstellt und unverständlich geworden. Aber trotz der Schwierigkeit, in den Sinn jedes einzelnen Zuges einzudringen, die natürlich heute für uns noch viel grösser ist, lassen sich doch

154 Anhang.

auch zahlreiche Züge in ihr wieder erkennen, welche deutlich als Ureigenthum des ganzen indogermanischen Stammes erscheinen, und der Geist, der das Ganze durchwehet, tritt uns als ein verwandter entgegen.

Wenn ich es nun versuchen will, einzelne Bilder aus diesem Gebiete vor Ihnen zu entfalten, und zu zeigen, dass das Volk, dem sie angehören, uns in alter Zeit viel näher stand, als seine räumliche Entfernung und seine jetzige Entartung vermuthen lassen, so scheint es mir erforderlich, vorher die Kreise des Lebens, aus denen ich die Bilder zu nehmen gedenke, schärfer abzugrenzen.

Da tritt uns denn zuerst die Frage entgegen: was nennt man überhaupt Sitte? Wir könnten die Frage beantworten, indem wir nach dem gemeinschaftlichen Merkmale aller einzelnen Sitten forschen. Ich ziehe einen andern Weg vor und beantworte zuerst die Frage: was bedeutet das Wort Sitte?

Das Wort findet sich nur in den germanischen Sprachen und bei den Griechen in dem Worte & Soc, welches, wie neuere Forschungen gelehrt, aus denselben Elementen besteht. Sein Ursprung und seine eigentliche Bedeutung ist lange ein Räthsel gewesen, und selbst dem Meister deutscher Sprachforschung verborgen geblieben. Erst vor kurzer Zeit hat tieferes Eindringen in die Geschichte des Sprachstammes und in die Gesetze der Wortbildung das Rathsel gelöst. Das Wort bedeutet: die eigene, selbständige That. Die lateinische Sprache benennt die Sitte mit dem dunkeln Worte mos, und wenn sie auch eine, der deutschen ähnliche Wortbildung darbietet, indem sie aus dem, das Eigene bezeichnenden Worte suus die Wörter suere, consuere, consuetudo bildet, so bezeichnet sie doch damit nur die Gewohnheit, und wir fühlen alle den Unterschied zwischen Gewohnheit und Sitte.

Treffender aber konnten die Handlungen, welche wir hier vor Augen haben, nicht bezeichnet werden, als mit dem Namen der eigenen That. Grade die eigene, selbständige, freie That ist es, deren nur der Mensch fähig ist; nur der Mensch hat Sitte und steht durch die Sitte im Gegensatz gegen das Thier, welches das unfreie Werkzeug der Naturkraft ist. Dieser Gegensatz zeigt sich aber zuerst grade auf dem Gebiete, welches dem Menschen mit dem Thiere gemeinschaftlich ist, auf dem Gebiete des leiblichen Lebens. Die Ehe und das Familienleben, das ist die Sphäre, in welcher der Mensch zuerst als sittliches Wesen erscheint. Jedes Moment desselben erhebt er zur Sitte, zur eigenen, freien That, indem er ideale Anschauungen in dasselbe hineinlegt und der äusseren That die Form giebt, welche diesen Anschauungen entspricht. Diese idealen Anschauungen aber sind keineswegs mit gleicher Nothwendigkeit in der Natur des menschlichen Geistes als solchen begründet, dass sie, wie z. B. die Gesetze des Denkens, überall wesentlich dieselben sein müssten: sondern sie sind in verschiedener Weise den einzelnen Nationen eigenthümlich. So liegt denn auch-keine Nothwendigkeit vor, dass sich die äusseren Gebräuche bei den verschiedenen Völkern in gleicher Weise gestalten, sondern eine Uebereinstimmung namentlich in unwesentlichen Momenten, wird stets eher die Vermuthung eines geschichtlichen Zusammenhanges erregen.

In wie überraschender Weise die einzelnen Ceremonien, welche mit der Ehe in Verbindung stehen, bei den Indern übereinstimmen mit denen der Griechen, Römer und Germanen, das ist schon vor längerer Zeit in gründlicher und scharfsinniger Weise dargestellt worden. \*) Durch die neuen Quellen, welche seit jener Zeit auf indischem Boden eröffnet worden sind, ist diese Uebereinstimmung bis in die kleinsten Momente noch deutlicher hervorgetreten. Von besonderem Interesse ist in dieser Beziehung ein altes Lied\*\*), welches die Ehe zwischen der Sonne und dem Monde besingt, und zwar so, dass es einerseits die ideale Anschauung der Ehe, welche der indische Geist gewonnen hatte, in edelster Weise ausspricht, andererseits auch die einzelnen Ceremonien der Hochzeit, welche seit Urzeiten bei den Indern im Gebrauch waren, uns darstellt. Das Bild, welches wir uns nach Anleitung dieses Liedes und der späteren Ritualien von der indischen Hochzeit entwerfen können, ist um so lebendiger

\*) A. Rossbach, die römische Ehe. Stuttgart, 1853.

<sup>\*\*)</sup> S. die Aufsätze von A. Weber: "Vedische Hochzeitssprüche" und von E. Haas: "Die Heirathsgebräuche der alten Inder", in Weber's indischen Studien, Bd. 5. p. 177—412. Berlin, 1862.

156 Anhang.

und vollständiger, als uns bei jeder einzelnen Handlung auch die Sprüche und Verse mitgetheilt werden, von welchen dieselbe begleitet war. Dass auch bei den Römern zu jedem einzelnen Acte der Hochzeit bestimmte, feierliche Formeln gesprochen wurden, wird ausdrücklich erwähnt; aber die Formeln selbst, durch welche doch erst der Sinn jener Acte klar werden würde, sind uns nicht erhalten.

Die ideale Ansicht von der Ehe nun, welche sich in dem erwähnten Liede ausspricht, wirst auf das indische Gemüthsleben ein vortheilhastes Licht und berechtigt uns zu der günstigsten Vorstellung von der Innigkeit des Familienlebens.

Man hat mit Recht die Stellung, welche die Ehefrau bei den verschiedenen Völkern im Hause einnimmt, zu einem wesentlichen Massstabe ihrer Cultur gemacht. Das Bild derselben, welches uns in diesem Liede entgegentritt, weist der indischen Nation eine viel höhere Stellung an, als man zu glauben pflegt, wenn man dieselbe in unklarer Vorstellungsweise unter den verwirrenden Begriff der orientalischen Völker bringt. Eine Nation, in welcher ein Dichter sich zu dieser edlen Anschauung erheben konnte, darf unmöglich ohne Weiteres mit den anderen Völkern zusammen geworfen werden, mit welchen sie für uns nur das gemeinschaftlich hat, dass sie im Osten von Europa heimisch ist. Hier ist es die tiefste Neigung des Herzens, welche die Braut bewegt, die natürlichen Bande, die sie an das Haus der Eltern fesseln, zu lösen, und sich dem neuen Hauswesen anzuschliessen. Alle Götter vereinigen sich mit ihren Segnungen, um ihr diesen bedeutungsvollen Schritt zu erleichtern. Glückbringend wird sie in das Haus des Gatten treten, als Herrin des neuen Hauses und als Mutter eine ehrenvolle Stellung einnehmen, und selbst die nächsten Angehörigen des Mannes, seine Mutter und seine Schwestern. werden sich ihr unterordnen. Gatte und Gattin sollen sich treu einander unterstützen in der Ordnung und Erhaltung des Hauswesens, wie Sonne und Mond harmonisch zusammenwirken zum Gedeihen der Natur und zur Ordnung der menschlichen Verhältnisse.

Wir wenden uns noch zu den Hochzeitsgebräuchen, welche uns schon in dieser alten Zeit bei den Indern ent-

gegentreten. Wenn wir dann sehen, wie der Bräutigam der Braut das Brautkleid schenkt, und von ihr das selbstgewebte Leinengewand empfängt; wie die Braut mit dem schwarz und rothen Halsband geschmückt wird; wie das jungfräulich lose Haar mit dem Stachel eines Stachelschweines gescheitelt und mit Wolle festgebunden wird; wie der Bräutigam ihre Hand ergreift und sie um das Feuer führt; wie sie das Opfermehl in das Feuer wirft; wie sie in feierlichem Zuge in das Haus des neuen Gatten geführt, beim Ueberschreiten der Schwelle gehütet wird, dass sie sich nicht an den Thürpfosten stösst, und im Hause mit Feuer und Wasser empfangen wird; - kurz, wenn wir die ganze Reihe von einzelnen Handlungen, deren Sinn stets durch dichterische Sprüche ausgedrückt wird, überblicken, so wird jeder, der mit den einzelnen Acten der römischen Ehe vertraut ist, und mit den Gebräuchen, die sich auch beim deutschen Volke erhalten haben, leicht erkennen, dass die Uebereinstimmung in der That so nahe ist und sich so häufig auch in kleinen, unwesentlichen Momenten zeigt, dass sie unmöglich aus der im Allgemeinen gleichartigen Anschauungsweise des menschlichen Geistes erklärt werden kann, sondern nur in einem ursprünglichen geschichtlichen Zusammenhange grade dieser Völker ihre Erklärung findet. Es ist eben ein uraltes indogermanisches Gemeingut, welches von dem Geiste des Urvolkes producirt und aus dieser Gemeinschaft her von den einzelnen Zweigen des Stammes, die aus Asien nach Europa herüber wanderten, mitgenommen und von jedem nach seiner geistigen Eigenthümlichkeit bald mehr, bald weniger verändert worden ist, von keinem aber in dem Grade, dass nicht die ursprüngliche Gemeinschaft noch immer wieder durchleuchtete.

Auch die ferneren Bilder des Familienlebens, welche uns die Sittenbücher der Inder darbieten, sind reich an Zügen, die sich mit dem Leben unseres eigenen und der verwandten europäischen Völker nahe berühren. In den Grundsätzen der Kindererziehung, in den Vorschriften über das Betragen gegen die Eltern, die Lehrer und die anderen Menschen gewahren wir ebensowohl einen feinen Sinn für äusseren Anstand, wie für tiefe Veredlung des Gemüthes. Ueberhaupt zeigt sich grade hierin deutlich, wie sehr die

Inder den ganzen Menschen in seiner irdischen Erscheinung als die Darstellung einer sittlichen Idee betrachten, der wir unsere Anerkennung nicht versagen können.

Wenn ich über die Einzelheiten dieses Gebietes hinweggehen muss, so kann ich doch das Familienleben nicht verlassen, ohne noch einen Blick auf den ernstesten Act desselben, auf die Todtenbestattung\*) zu werfen. Die Rituale geben uns eine sehr genaue anschauliche Darstellung derselben, aber sie lassen uns auch erkennen, dass, wie ich zu Anfang bemerkte, zur Zeit ihrer Abfassung die Sitte schon manche wesentliche Veränderung erfahren hatte. Ein glücklicher Umstand lässt uns jedoch hier einen Blick in eine viel ältere Zeit zurück thun. Unter den ältesten dichterischen Erzeugnissen des Volkes ist uns ein schönes Lied aufbewahrt, welches uns nicht nur die Art der Bestattung und die bei derselben üblichen Gebräuche in einem lebendigen Bilde vor die Augen stellt, sondern uns auch empfinden lässt, mit welchen Gefühlen die Inder einem dahin geschiedenen Angehörigen den letzten Liebesdienst erwiesen. Das Lied muss aus sehr alter Zeit sein, denn es bezieht sich ausdrücklich auf die Beerdigung des Leichnams, während die Rituale, die doch auch einer nicht jungen Zeit angehören, schon die Verbrennung der Leichen vorschreiben.

Wir sehen aus dem Liede zunächst, wie der Leichnam neben dem Grabe niedergelegt wird; an der Seite desselben sitzt die Wittwe des gestorbenen Gatten, im Kreise umher die Verwandten und Freunde; bei ihnen der Priester an dem Altare, auf welchem das Feuer brennt. Der Priester fordert den Tod auf, seine Strasse weiter zu ziehen, welche eine andere sei, als die der Lebenden, die hier versammelt sind zum frommen Opfer, und nicht die Kinder und die Männer zu verletzen, welche berufen sind, noch lange des Lebens Kraft zu geniessen. Dann legt er einen Stein in den Zwischenraum zwischen dem Leichnam und dem Kreise der Lebenden, der die Grenze zwischen dem Reiche des Todes und des Lebens bezeichnen und den Lebenden zur

<sup>\*)</sup> S. R. Roth, "Die Todtenbestattung im indischen Alterthum," Zeitschrift der D. Morgenl. Gesellsch. Bd. 8. p. 467—475, und M. Müller, "Die Todtenbestattung bei den Brahmanen," ebd. Bd. 9.

Schutzwehr dienen soll. Er betet zum Schöpfer, dass er allen Gliedern der Familie ein solches Leben bereiten möge, dass nie ein Jüngerer vor dem Aelteren dahin scheide, sondern sie in natürlicher Ordnung auf einander folgen, wie ein Tag auf den andern und eine Jahreszeit auf die andere.

Nun folgt das Opfer. Die verheirateten Freundinnen der Wittwe treten zu dem Altare hinan und legen das Opferfett in die Flammen. Auf die Weisung des Priesters erhebt sich die Wittwe und tritt aus dem Bereiche des Todes in den Kreis der Lebenden zurück. Der Priester nimmt den Bogen, welcher in die Hand des Todten gelegt war, aus derselben zurück, zum Zeichen, dass die Manneskraft, welche der Todte im Leben geübt hat, nicht mit ihm dahin gehen, sondern ferner von den Ueberlebenden geübt werden soll.

Nachdem durch diese symbolischen Handlungen der Todte aus den Verhältnissen gelöst ist, in welchen er zu seiner Gattin und zu seinen Stammgenossen gestanden, wird der Leichnam mit Ausdrücken der zartesten Sorgfalt in die Gruft gesenkt. Der Priester spricht:

> "Oeffne dich, Erde, sei ihm nicht zu enge! Empfang ihn freundlich und mit liebem Grusse! Umhülle du ihn, wie den Sohn Die Mutter hüllt in ihr Gewand."

Dann wird eine Platte über den Leichnam gelegt und ein Erdhügel darauf geschüttet. Zuletzt tritt noch der tröstliche Glaube an die Unsterblichkeit der Seele unverkennbar in dem Wunsche hervor: der Leib möge nun hier in Frieden ruhen, der Herrscher der Seligen aber dem Heimgegangenen jenseits eine Stätte bereiten.

Wir sehen, es ist hier noch eine weite Klust zwischen dieser populären, beruhigenden Anschauung von der persönlichen Fortexistenz der Seele und der späteren, aus philosophischer Speculation hervorgegangenen Theorie der Seelenwanderung, nach welcher die einzelne Seele erst dann Ruhe findet, wenn es ihr gelingt, mit Vernichtung ihres besonderen Daseins in die Gottheit zurückzusliessen.

Noch in einer anderen Hinsicht ist dieses Lied von grosser Wichtigkeit für die indische Culturgeschichte. Die noch heute bei den Indern nicht ganz erloschene Sitte, dass die Wittwe sich mit dem Leichnam des Gatten verbrennt, 160 Anhang.

erfüllt uns noch immer mit Grauen. Wenigen ist es bekannt, dass es alte germanische Sitte war, dass dem gestorbenen Gatten die Gattin im Tode folgen musste, dem Herrn seine Knechte, sein Ross und seine Jagdthiere. Aus unserem Liede ergiebt sich nun deutlich, dass zur Zeit seiner Entstehung diese Sitte bei den Indern nicht heimisch war. Die Wittwe begleitet den Leichnam des Gatten bis an den Rand des Grabes; dann aber wird sie aufgefordert, denselben zu verlassen, und aus dem Bereiche des Todes in den Kreis der Lebenden zurück zu treten. Wann die Sitte der Wittwenverbrennung bei den Indern Eingang gefunden; ist noch nicht ermittelt. Wunderlicher Weise berufen sich spätere indische Schriftsteller, denen daran liegt, diese Sitte als eine von ihren Urvätern ererbte darzustellen, grade auf einen Vers unseres Liedes, welcher sich mit ganz geringer Veränderung eines einzigen Wortes auf dieselbe deuten lässt. Die unerbittliche philologische Kritik muss ihnen aber diese Stütze entziehen.

Mit der Bestattung des Leichnams hat die Beziehung der Ueberlebenden zu dem Verstorbenen nicht ihr Ende erreicht. Das diesseitige Leben ist nicht durch eine unermessliche Kluft oder eine undurchdringliche Schranke von dem jenseitigen geschieden, in welches der theure Gestorbene hinüber gegangen ist. Nein, die Zurückgebliebenen können ihn auch dort noch erreichen, und dem bekümmerten Herzen genügt es nicht, bloss in treuer Erinnerung die Gedanken auf ihn zu richten, sondern es will auch noch in das Jenseits hinüber für ihn sorgen, wie es hier für ihn zu sorgen gewohnt war. Diese liebreiche Sorge aussert sich dann in den Todtenopfern. Die Todtenopfer werden bis zum Ende des ersten Jahres nach dem Tode monatlich dargebracht. Am ersten Jahrestage wird dann der Verstorbene dem Kreise der vorangegangenen Väter eingereihet und nimmt Theil an den Opfern, welche den sämmtlichen Vätern dargebracht werden, während für ihn allein das Opfer jährlich an seinem Sterbetage wiederholt wird.

Die schöne Sitte der Todtenopfer war bekanntlich auch in Rom heimisch, und ist dort nebst manchen anderen Sitten des Heidenthums auch in die christliche Kirche herüber genommen worden, wo sie sich bis jetzt erhalten hat.

Wenn es schon aus den Bildern, welche ich hier mit flüchtigen Zügen leise angedeutet habe, unzweifelhaft erscheint, dass der verwandtschaftliche Zusammenhang der Völker, der zuerst durch die Sprache erkannt wurde, sich nun auch in der Sitte des Familienlebens zeigt, so findet derselbe eine noch weitere Bestätigung in den Sitten der anderen Sphären des Lebens: beim Hausbau, in der Ackerbestellung, der Viehzucht, der Sorge für die Gesundheit, im geselligen Verkehr, bei Festlichkeiten, die sich an Abschnitte des Jahres knüpfen, kurz, in allen Gebieten, in denen der Mensch sein Thun zur Sitte gestaltet hat. Und dasselbe Resultat tritt uns auch schon bei dem jetzigen Stande unserer Kenntnisse im Glauben und im Recht der sprachverwandten Völker entgegen.

Dadurch ist denn nun ein Princip für die Culturgeschichte gewonnen, welches erst die in dem Stoffe derselben liegende Gliederung hervortreten lässt, und somit auch die angemessene Methode der Behandlung in dieselbe bringt. Wir stehen gegenwärtig erst im Anfange dieser Studien und es wird einige Zeit hingehen, ehe die Resultate derselben die Sicherheit und Klarheit gewinnen werden, durch welche sie geeignet sind, die Theilnahme des grösseren gebildeten Theils der Nation in Anspruch zu nehmen. Es bedarf aber nur eines Blickes auf die neuere Litteratur, um auch hier, wie ich es vor nicht langer Zeit an eben dieser Stelle in Bezug auf die Sprache erwähnte, wahrzunehmen, dass durch die neu gewonnenen Auschauungen auch diese Studien ein neues Leben gewonnen haben. Zu keiner Zeit haben sich Männer der Wissenschaft mit solchem Eifer, mit solcher Sorgfalt und Hingebung, wie in den letzten Jahren, in die niederen Schichten des Volkes versenkt, und dieselben in der Sprache und in dem Leben, die ihnen eigenthümlich sind, belauscht und beobachtet. Volkslieder, Sitten und Gebräuche werden in allen Gauen nicht bloss Deutschlands. sondern aller europäischen Länder, und selbst weit über Europa hinaus, gesammelt und der Schrift anvertraut. Es ist wieder eine Zeit eingetreten, wo sich der Geist mit Liebe und Fleiss dem Sammeln und Ordnen des in neuem Lichte erscheinenden Stoffes hingiebt. Die systematischen Constructionen der einzelnen Disciplinen, welche aus philosophischen Systemen hervorgingen, sind mit diesen vorübergegangen, und treten, der neuen, umfassenderen und tieferen Anschauung ihres Stoffes gegenüber, allmälig auf dieselbe Stufe hinab, welche die Naturphilosophien aus dem Anfange unseres Jahrhunderts der jetzigen Naturwissenschaft gegenüber einnehmen. Die allgemeine Forderung, welche in allen diesen Gebieten mit zwingender Nothwendigkeit auftritt, ist die der historischen Erforschung des Stoffes; wenn man will, eines Empirismus, der aber von tieferen Principien geleitet wird, und der, wenn er sich nicht überhebt, sondern sich eines höheren Zieles bewusst bleibt, für jeden, dem es ernstlich um die Wahrheit zu thun ist, bessere Bürgschaft in sich trägt, als ein Dogmatismus, der, auf ganz ungenügender Grundlage ruhend, sich überlebt hat und daher auch kein neues Leben zu wecken vermag.

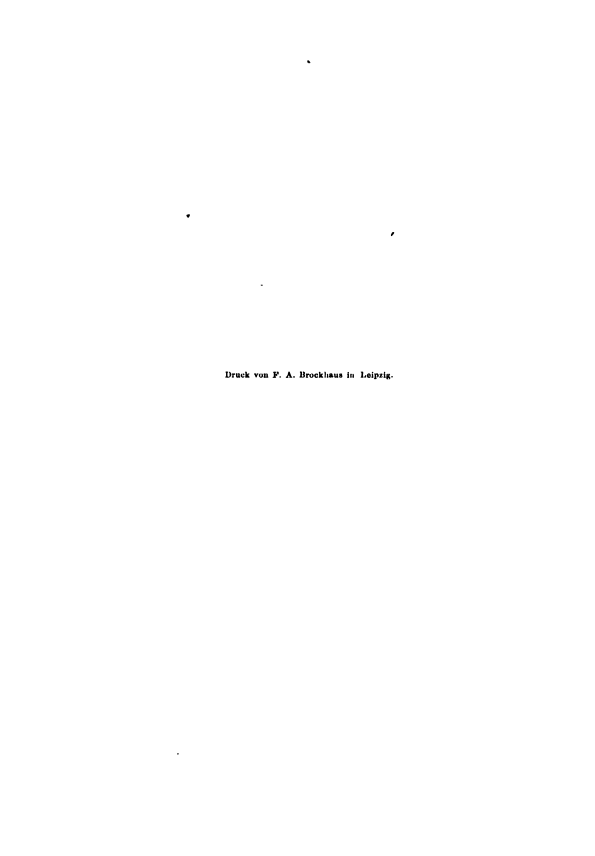
Neben dieser Forderung der Wissenschaft, alle Cultur der einzelnen indogermanischen Völkerzweige als aus einer Wurzel entsprungen und geschichtlich entwickelt zu begreifen und darzustellen, möge aber die praktische Forderung in aller Stärke ihre Geltung behalten, dass die Vorschule, welche zu wissenschaftlicher Thätigkeit tüchtig machen soll, wie seit Jahrhunderten so auch ferner sich vorzugsweise auf das geistige Leben der Griechen und Römer gründe. Es ist zu hoffen, dass der besonnene deutsche Geist in dankbarem Andenken an die edlere, höhere Bildung, welche er dieser Schule verdankt, jeden Versuch, sich ihr zu entziehen, mit Ernst zurückweisen werde.

Ich wende mich von dem weiten Felde der Culturgeschichte überhaupt zurück zu dem einen Punkte derselben, von welchem ich ausgegangen bin. Es war die Sitte, welche uns zunächst im Lichte der Sprachforschung als eigene, und daher als geistige, freie That des Menschen erschien. Wenn wir nun sehen, wie die Sitte seit Urzeiten von Geschlecht zu Geschlecht fortlebend, durch ihren geistigen Gehalt bindend und einigend wirkt, so werden wir ihre Macht nicht gering anschlagen. Noch immer ist die Sitte die geistige That des Volkes, und in der Treue, mit welcher das Volk an der Sitte hält, bürgt es selbst für die Dauer seines geistigen Wesens.

Darum wirke jeder einzelne an seiner Stelle dahin, dass

die Sitte geachtet, dass ihr geistiger Gehalt stets neu belebt, und dass sie dem folgenden Geschlechte als ein theures Erbgut der Väter treu überliefert werde.

So möge denn auch die Sitte, welche uns heute in dieser Halle versammelt hat, in allen Kreisen des Volkes in ihrer ursprünglichen, inhaltsvollen Bedeutung begangen werden. Wir feiern den Geburtstag unseres Königs und Herrn im Namen der Wissenschaft, in deren Geschichte mit leuchtenden Zügen geschrieben steht, was Preussens Königshaus zu ihrer Pflege und Förderung gethan hat. Und zu dem Danke, den wir dafür heute darbringen, vereinigen sich mit uns alle, denen geistiges Leben am Herzen liegt; sie alle stimmen freudig ein in unseren Ruf: "Gott segne König Wilhelm und sein Haus!"



# ॥ गृह्यसूचा गि॥

Indische Hausregeln.

### Abhandlungen

der

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

VI. Band.

V. 2.

# ॥ गृह्यसूचािया॥

## Indische Hausregeln.

Sanskrit und Deutsch

herausgegeben

von

Adolf Friedrich Stenzler.

II. Pâraskara.

Erstes Heft.

Text.

Leipzig 1876

in Commission bei F. A. Brockhaus.



## ॥ ओं ॥

श्रणातो गृद्धस्थालीपाकानां कर्म । १। परिसमुह्योपिलणोक्षित्थोडृत्याभ्युद्ध्याप्तिमुपसमाधाय दक्षिणतो ब्रह्मसनमास्तीयं प्रणीय परिस्तीयार्थवदासाद्य पविवे कृत्वा प्रोक्षणीः संध्कृत्यार्थवद्र्योद्ध्य निरुष्यात्यमधिश्रित्य पर्येषि कुर्यात् । १। सुवं प्रतप्य सम्मृत्याभ्युद्ध्य पुनः प्रतप्य निद्ध्यात् । ३। श्राज्यमुद्धास्योत्यूयावेद्ध्य प्रोक्षणीश्च पूर्ववदुपयमनान्कुशानादाय समिधो ऽभ्याधाय पर्युद्ध्य जुहुयात् । ४। एष एव विधिर्यव क्रचिद्धोमः । ५। ॥ ९॥

श्रावसध्याधानं दारकाले । १। दायाद्यकाल एके-षाम् । २। वैश्यस्य बहुपशोर्गृहादिग्रमाहृत्य । ३। चा-तुष्प्राश्यपचनवत्सर्वम् । ४। श्रार्र्णप्रदानमेके । ५। पञ्च महायज्ञा इति श्रुतेः । ६। श्रुग्याधेयदेवताभ्यः स्था-लीपाकाः श्रपयित्वाज्यभागाविष्ट्वाज्याहृतीर्जुहोति । ७। तं नो श्रपे स तं नो श्रप इमं मे वरुण तत्त्वा यामि ये ते शतमयाश्राप उदुत्तमं भवतं न इत्यष्टी पुरस्तात् । ६। एवमुपरिष्टातस्थालीपाकस्याग्याधेयदेव- ताभ्यो हुता जुहोति । १। स्विष्टकृते च । १०। स्थया-स्ययेवेषदकृतं यत्कर्मणात्यरीरिचं देवा गातुविद इति । ११। बहिंद्देता प्राम्नाति । १२। ततो ब्राह्मण-भोजनम् । १३। ॥ २॥

षड्या भवन्याचार्य ऋतिग्वेवाद्यो राजा प्रियः स्नातक इति । १। प्रतिसंवासरानहेयेयुः । १। यस्यमा-णास्तृतिजः ।३। आसनमाहायाह साधु भवानास्ता-मर्चियामो भवनामिति । ४। आहरिन विष्टरं पर्ध पादार्थमुदकमध्येमाचमनीयं मधुपके दिध मधु घृत-मपिहितं काष्ठस्ये काष्ठस्येन । ५। अस्यस्त्रिस्तः प्राह विष्टरादीन । ६। विष्टरं प्रतिगृह्णाति । ७। वर्षो ऽस्मि समानानामुद्यतामिव सूर्यः । इमं तमभितिष्ठा-मि यो मा कथाभिदासतीत्येनमभ्युपविशति। =। पादयोरन्यं विष्टर आसीनाय। १। सच्यं पादं प्रश्लाल्य दक्षिणं प्रक्षालयति । १०। ब्राह्मणश्वेद्विणं प्रय-मम् । ११ । विराजी दोही ऽसि विराजी दोहमशीय मिय पद्याये विराजो दोह इति । १२। ऋर्घ्य प्रति-गृह्णात्याप स्थ युष्माभिः सर्वान्कामानवाप्रवानी-ति । १३ । निनयचभिमन्त्रयते समुद्रं वः प्रहिखोमि स्वां योनिमभिगच्छत । ऋरिष्टा ऋसावं वीरा मा परासेचि मत्पय इति । १४। आचामत्या मा गन्यशसा स७सृज वर्चेसा तं मा कुरु प्रियं प्रजानामधिपतिं पशूनामरिष्टिं तनूनामिति । १५। मिचस्य लेति मधु-पर्क प्रतीक्षते । १६। देवस्य लेति प्रतिगृह्णाति । १७।

व्ये पाणी कृता दक्षिणस्यानामिकया विः प्रयी-त । नमः श्यावास्यायाच्याने यत आविद्यं तते नष्कृत्तामीति । १८। अनामिकाङ्गुष्टेन च चिर्निर-यित । १९। तस्य निः प्राष्ट्राति । यन्मधुनो मधव्यं रम७ रूपमचाद्यं तेनाहं मधुनो मध्येन परमेख पेणाबाद्येन परमी मधय्यो ऽबादो ऽसानीति।२०। धुमतीभिवा प्रत्यृचम् । २१। पुत्रायान्तेवासिने वी-रत आसीनायोच्छिष्टं दद्यात्। २२। सर्वे वा प्राभी-ात् । २३। प्राग्वासञ्चरे निनयेत् । २४। आचम्य प्रा-गन्सम्मृशति वाङ्म आस्ये नसोः प्राणो ऽस्योश्वसुः र्णियोः श्रोचं बाह्रोर्बलमूर्वीरोजो ऽरिष्टानि मे ङ्गानि तनूस्तन्वा मे सहेति। २५। आचान्तोदकाय गसमादाय गौरिति चिः प्राह । २६। प्रत्याह । माता द्राणां दुहिता वसूना स्वसादित्यानाममृतस्य ना-नः। प्र नु वीचं चिकितुषे जनाय मा गामनागा-दितिं वधिष्ट। मम चामुष्य च पाप्मान हनोमीति द्यालभेत । २७। अय यद्युत्सिमृक्षेन्मम चामुष च ाप्मा हतः। श्रोमुत्मृजत तृणान्यित्विति ब्रूयात्। १८। त्वेवामाधसो ऽर्घः स्यात् । २९। अधियज्ञमधिवि-ाहं कुरुतेत्येव ब्रूयात्।३०। यद्यप्यसकृत्संवत्सरस्य सो-न यजेत कृताघी एवैनं याजयेयुनीकृताघी इति तः । ३१। ॥ ३॥

चलारः पाकयज्ञा हुतो ऽहुतः प्रहुतः प्राशित ति । १। पञ्चमु बहिः शालायां विवाहे चूडाकरण

उपनयने केशानो सीमनोचयन इति ।२। उपलिप्त उद्यतावोक्षिते ऽग्रिमुपसमाधाय ।३। निर्मन्थ्यमेके विवाहे । ४। उदगयन आपूर्यमारापन्ने पुरस्याहे कु मार्थाः पाणिं गृह्णीयात् । । विषु विषूत्तरादिषु । । स्वाती मृगशिरांस रोहिएयां वा । ७। तिस्रो बास-णस्य वर्णानुपूर्वेगा। । हे राजन्यस्य। १। एका वै-श्यस्य । १० । सर्वेषा७ श्रूद्रामपेके मन्त्रवर्जम् । ११ । अपैनां वासः परिधापयति । जरां गच्छ परिधन्स्व वासी भवा कृष्टीनामभिशस्तिपावा । शतं च जीव शरदः सुवर्चा रियं च पुनाननुसंव्ययस्वायुष्मतीदं परिधन्स्व वास इति । १२। अयो सरीयं। या अकृत्त-चवयन्या अतन्वत याच देवीस्तन्तूनभिती ततन्य। तास्ता देवीर्जरसे संव्ययस्वायुष्मतीदं परिधतस्व वास इति । १३ । ऋषैनी समज्जयति । समज्जनु विषे दे-वाः समापो इदयानि नौ। सं मातरिश्वा सं धाता समु देष्टी द्धातु नाविति । १४। पिचा प्रज्ञामादाय गृहीता निष्कामति । यदैषि मनसा दूरं दिशो ऽनु पवमानी वा। हिरएयपर्णी वैकर्णः सं ता मन्मन-सां करोत्वित्यसाविति । १५। ऋषेनी समीक्षयति । ऋघोरचक्षुरपतिष्टन्येधि शिवा पत्रुभ्यः सुमनाः सु-वर्चाः। वीरसूर्देवकामा स्योना शंनी भव डिपदे शं चतुष्पदे । सोमः प्रथमो विविदे गन्धर्वी विविद उत्तरः । तृतीयो ऋषिष्टे पतिस्तुरीयस्ते मनुष्यजाः । सोमो ऽददनस्त्रीय गन्धर्वी ऽदददयये। रियं च

पुत्राध्यादादियर्मह्ममयो इमाम्। सा नः पूषा शि-वतमामेरय सा न ऊक् उशती विहर। यस्यामु-शनाः प्रहराम शेपं यस्यामु कामा बहवो निविष्ट्या इति । १६। ॥ ४॥

प्रदिक्षणमियं पर्याणीयैके । १। पश्चाद्येस्तेजनीं कटं वा दक्षिणपादेन प्रहत्योपविश्रति । १। अन्वा-रस आधारावाज्यभागी महाव्याहतयः सर्वप्रायित्रतं प्राजापत्य७ स्विष्टकृच ।३। एतन्तित्य७ सर्वेच ।४। प्रा-ङ्महाव्याहतिभ्यः स्विष्टकृदन्यचेदाज्याद्वविः। ।। सर्व-प्रायश्वित्तप्राजापत्यान्तरमेतदावापस्थानं विवाहे । ६। राष्ट्रभृत इन्छञ्जयाभ्यातानाध्य जानन् । ७। येन कर्म-गोर्त्सीदिति वचनात्। ए। चित्तं च चितिष्याकूतं चा-कूतिश्व विज्ञातं च विज्ञानं च मनश्व शकरीश्व दर्शश्व पूर्णमासश्च बृहच रथनारं च। प्रजापतिर्जयानिन्द्राय वृष्णे प्रायच्छदुयः पृतनाजयेषु । तसी विशः समन-मना सवीः स उयः स इ हव्यो वभूव स्वाहेति। १। अधिर्भूतानामधिपतिः स मावतिन्द्रो ज्येष्टानां यमः पृथिव्या वायुरन्तरिक्षस्य सूर्यो दिवश्वन्द्रमा नक्षत्राणां बृहस्पतिर्वसणो मिनः सत्यानां वरुणो ऽपा समुद्रः स्रोत्यानामच्छ साम्राज्यानामधिपति तन्मावतु स्रोम श्रोषधीना७ सविता प्रसवाना७ रुद्रः पणूनां तष्टा रूपाणां विष्णुः पर्वतानां मस्तो गणानामधिपतयस्ते मावन्तु पितरः पितामहाः परे ऽवरे ततास्ततामहा इह मावन्वसिन्बसनसिन्धने ऽस्यामाशिषस्यां पु-

रोधायामिस्निन्कर्मग्यस्यां देवहृत्याः स्वाहेति सर्वचानुषजित । १०। अगिरेतु प्रथमो देवतानाः सा ऽस्यै
प्रजां मुज्जतु मृत्युपाशात् । तदयः राजा वरुणो ऽनुमन्यतां यथेयः स्त्री पौचमघं न रोदात्स्वाहा । इमामिपस्त्रायतां गाईपत्यः प्रजामस्यै नयतु दीर्घमायुः ।
अशून्योपस्या जीवतामस्तु माता पौचमानन्दमिनिवबुध्यतामियः स्वाहा । स्वस्ति नो अग्रे दिव आ पृथिया विश्वानि धेद्ययथा यजच । यदस्यां मिह दिवि
जातं प्रशस्तं तदसासु द्रविणं धेहि चिचः स्वाहा ।
सुगं नु पन्थां प्रदिशन्त एहि ज्योतिष्महेद्यज्ञं न आयुः । अपेतु मृत्युरमृतं न आगाहैवस्वतो नो अभयं
कृणोतु स्वाहेति । १९। परं मृत्यविति चैके प्राशनान्ते । १२। ॥ ५॥

कुमार्था श्राता श्मीपलाशिमश्राँ ह्याजानस्रिल्ना-स्रलावावपित । १। तास्तुहोति सहहतेन तिष्ठती । स्रायमणं देवं कत्या स्रियमयस्रत । स नो स्र्यमा देवः प्रेतो मुन्नतु मा पतेः स्वाहा । इयं नार्युपन्नते लाजानावपित्तका । स्रायुप्पानस्तु मे पितरेधन्तां द्या-तयो मम स्वाहा । इमाँ ह्याजानावपाम्ययो समृद्धि-करणं तव । मम तुभ्य च संवननं तद्गिरनुमन्यता-मियह स्वाहित । १। स्रथास्य द्श्विण्ह हस्तं गृह्याति साङ्गुष्ठम् । गृभ्णामि ते सीभगत्वाय हस्तं मया पत्या सरदृष्टियेषासः । भगो स्रयमा स्विता पुरिन्धिमह्यं त्वादुर्गाईपत्याय देवाः । स्रमो ऽहमिस सा तह सा त्वमस्यमो अहम्। सामाहमिस ऋकं द्यारहं पृथिवी त्वम्। तावेहि विवहावहे सह रेतो द्धावहै। प्रजां प्रजनयावहै पुचान्विन्दावहै बहून्। ते सन्तु जरद-ष्टयः। सिम्प्रयो रोचिष्णू सुमनस्यमानौ पश्येम श-रदः शतं जीवेम शरदः शत७ शृणुयाम शरदः शत-मिति।३।॥६॥

अथैनामश्मानमारोहयलुत्तरतो ऽग्रेदेिक्षणपादेन।
आरोहेममश्मानमश्मेव ल७ स्थिरा भव। अभितिष्ठ
पृतन्यतो ऽववाधस्व पृतनायत इति। १। अथ गाथां गायित। सरस्वित प्रेट्मव सुभगे वाजिनीवित।
यां ला विश्वस्य भूतस्य प्रगायामस्ययतः। यस्यां भूत७
समभवद्यस्यां विश्वमिदं जगत्। तामद्य गाथां गास्यामि या स्त्रीणामुत्तमं यश इति। १। अथ परिकामतः। तुभ्यमये पर्यवहन्तसूर्यो वहतुना सह। पुनः
पतिभ्यो जायां दा अग्रे प्रजया सहेति। ३। एवं द्विरपरं लाजादि। ४। चतुर्थे७ शूर्पकुष्ठया सर्वौद्धाजानावपित भगाय स्वाहेति। ५। चिः परिणीतां प्राजापत्य७ हुला। ६। ॥ ९॥

अधैनामुदीची । सप्त पदानि प्रकामयित । एक-मिषे हे ऊर्जे चीणि रायस्पोषाय चलारि मायोभ-वाय पच्च पणुभ्यः षहृतुभ्यः सखे सप्तपदा भव सा मामनुवता भव । १। विष्णुस्ता नयतिति सर्वचानु-षजति । २। निष्क्रमणप्रभृत्युद्कुम्भ । स्कन्धे कृता दिख्य-णतो ऽयेर्वाग्यत स्थितो भवति । ३। उत्तरत एके-

षाम् । ४। तत एनां मूर्धन्यभिषिञ्जति । आपः शिवाः शिवतमाः शानाः शानातमास्तास्ते कृखन्तु भेषज-मिति । १। आपो हि हेति च तिसृभिः । ६। अथैना७ सूर्यमुदीक्ष्यति तच्चक्षुरिति । ७। अथास्यै दक्षिणाः समिध हृद्यमालभते । मम वते ते हृद्यं द्धामि मम चित्रमनु चित्रं ते असु । मम वाचमेकमना जुषस्व प्रजापतिष्ट्वा नियुनकु मह्ममिति। =। अथ-नामभिमन्त्रयते । सुमङ्गलीरियं वधूरिमा७ समेत प-श्यत । सीभाग्यमस्य दत्त्वायायास्तं विपरेतनेति । ९। तां दृढपुरुष उन्मथ्य प्राग्वीदग्वानुगुप्तागार आनदुहे रोहिते चर्मग्युपवेशयति। इह गावी निषीदन्तिहाश्वा इह पूरुषाः । इही सहस्रदक्षिणी यज्ञ इह पूषा नि-षीदिनिति । १०। यामवचनं च कुर्युः । ११। विवाह-श्मशानयोगीमं प्रविशतादिति वचनात् । १२। तस्मा-त्तयोयामः प्रमाणिमिति ख्रुतेः। १३। आचार्याय वरं द्दाति । १४। गौर्बाह्मणस्य वरः । १५। यामो राजन्य-स्य । १६। ऋषो वैश्यस्य । १०। ऋधिर्था शतं दुहि-तृमते । १८ । अस्तमिते धुवं दर्शयति । धुवमिस धुवं ला पश्यामि ध्रविधि पोष्ये मिय । मह्यं लादाइहस्य-तिर्मया पत्या प्रजावती सञ्जीव शरदः शतमिति । १९। सा यदि न पश्येत्पश्यामीत्येव ब्रूयात् । २०। त्रिरा-चमक्षारालवणाशिनौ स्यातामधः शयीयाता७ संव-त्सरं न मिथुनमुपेयातां द्वादशराचं षड्राचं विराचम-न्ततः । २१। ॥ ६॥

उपयमनप्रभृत्योपासनस्य परिचरणम् । १। अस्त-मितानुदितयोर्दभा तगडुलेरस्रतैर्वा । २। अग्रये स्वाहा प्रजापतये स्वाहेति सायम् । ३। सूर्याय स्वाहा प्रजा-पतये स्वाहेति प्रातः । ४। पुमा७सी मिनावरुणी पुमा७साविश्वनावुभी । पुमानिन्द्रश्च सूर्यश्च पुमान्संवर्त-तां मिय । पुनः स्वाहेति पूर्वी गर्भकामा । ५। ॥ ९॥

राज्ञो ऽस्रभेदे नडिवमोस्रे यानविपर्यासे उन्य-स्यां वा व्यापत्ती स्त्रियाश्चोडहने तमेवाग्निमुपसमा-धायाज्यक सक्ष्मुत्येह रितरिति जुहोति नानामन्त्रा-भ्याम् ।१। अन्यद्यानमुपकल्प तत्रोपवेश्ययेद्राजानक स्त्रियं वा प्रति स्वत्र इति यज्ञान्तेना ला हार्षमिति चैतया ।२। धुर्यौ दक्षिणा ।३। प्रायश्चित्तिः ।४। ततो ब्राह्मणभोजनम् ।५।॥ १०॥

चतुर्थ्यामपरराचे ऽभ्यन्तरतो ऽग्रिमुपसमाधाय द-श्चिणतो ब्रह्माणमुपवेश्योचरत उदपाचं प्रतिष्ठाप्य स्थालीपाकाः श्वपयित्वाज्यभागाविष्ट्वाज्याहुतीर्जुहो-ति । १। अपे प्रायश्चिते तं देवानां प्रायश्चित्तिरसि ब्राह्मणस्वा नाथकाम उपधावामि यास्य पतिभी तनूस्तामस्य नाश्य स्वाहा । वायो प्रायश्चिते तं दे-वानां प्रायश्चित्तिरसि ब्राह्मणस्वा नाथकाम उपधावा-मि यास्य प्रजाभी तनूस्तामस्य नाश्य स्वाहा । सूर्य प्रायश्चिते तं देवानां प्रायश्चित्तिरसि ब्राह्मणस्वा ना-थकाम उपधावामि यास्य पश्चभी तनूस्तामस्य ना-श्य स्वाहा । चन्द्र प्रायश्चिते तं देवानां प्रायश्चिति-

रसि बाह्यस्त्वा नाचकाम उपधावामि यास्यै गृहन्नी तनूस्तामस्यै नाशय स्वाहा । गन्धर्व प्रायिश्वते लं दे-वानां प्रायिश्वित्रिरिस ब्राह्मण्यस्वा नाचकाम उपधा-वामि यास्य यशोधी तनूस्तामस्य नाशय स्वाहे-ति । र। स्थालीपाकस्य जुहोति प्रजापतये स्वाहे-ति । ३। हुत्वा हुतैतासामाहुतीनामुदपाचे सध्सवा-नसमवनीय तत एनां मूर्धन्यभिषिज्यति । या ते प-तिम्री प्रजामी पशुमी गृहमी यशोमी निन्दिता त— नूजीएमीं तत एनां करोमि सा जीये लं मया सहा-साविति । ४। ऋषैना७ स्थालीपाकं प्राशयति । प्रा-णैस्ते प्राणानसन्द्धाम्यस्थिभिरस्थीनि माध्सैर्माध्सानि त्वचा त्वचिमिति । ।। तसादेवंविच्छ्रोवियस्य दारेख नोपहासिमच्छेदुत होवंवित्यरो भवति । ६। तामुदुहा यथर्तु प्रवेशनम्। ७। यथाकामी वा काममाविजनि-तोः सम्भवामेति वचनात्। । अथास्यै दक्षिणाः समिध इदयमालभते। यत्ते सुसीमे इदयं दिवि च-न्द्रमसि श्रितम् । वेदाहं तन्मां ति हद्यात्पश्येम शरदः शतं जीवेम शरदः शतध शृणुयाम शरदः शतमि-ति। ९। एवमत ऊर्ध्वम्। १०। ॥ १९॥

पक्षादिषु स्थालीपाकः श्रपिका दर्शपूर्णमास-देवताभ्यो हुत्वा जुहोति श्रसणे प्रजापतये विश्वेभ्यो देवेभ्यो द्यावापृषिवीभ्यामिति ।१। विश्वेभ्यो देवेभ्यो बलिहरणं भूतगृद्येभ्य श्राकाशाय च ।१। वैश्वदेवस्था-यौ जुहोत्यप्रये स्वाहा प्रजापतये स्वाहा विश्वेभ्यो देवेभ्यः स्वाहायये स्विष्टकृते स्वाहेति ।३। बाह्यत स्वीविलि७ हरित । नम स्विये नमः पु७से वयसे व-यसे नमः । शुकाय कृष्णदन्ताय पापीनां पतये नमः । ये मे प्रजामुपलोभयिता यामे वसना उत वाराये । तेभ्यो नमो ऽस्तु बिलमेभ्यो हरामि स्वस्ति मे ऽस्तु प्रजां मे ददिविति ।४। शेषमिद्धः प्रश्लाव्य ततो बा-ह्याभोजनम् ।४। ॥ १२॥

सा यदि गर्भे न दधीत सिष्ट्याः श्वेतपुष्या उपोष्य पुष्येण मूलमुत्याय चतुर्थे ऽहिन स्नातायां निशायामुदपेषं पिष्ट्वा दक्षिणस्यां नासिकायामासि-चित्रा इयमोषधी चायमाणा सहमाना सरस्वती। अस्या अहं बृहत्याः पुचः पितुरिव नाम जयभिम-ति।१।॥१३।

स्रथ पुष्टसवनम् । १। पुरा स्यन्दत इति मासे दितीये तृतीये वा । २। यदहः पुष्टसा नक्षत्रेण चन्द्र-मा युज्येत तदहरूपवास्याम्राज्याहते वाससी परिधाय न्ययोधावरोहाञ्छुङ्गास्य निशायामुदपेषं पिष्ट्रा पूर्वव-दासेचन्ष्व हिरण्यगर्भी ऽद्याः सम्भृत इत्येताभ्याम् । ३। कुशक्रण्यक्ष्व सोमाष्ट्रमुं चैके । ४। कूर्मपित्रं चोपस्थे कृता स यदि कामयेत वीर्यवानस्यादिति विकृत्येनम-भिमन्त्रयते सुपर्णी ऽसीति प्राग्विष्णुक्रमेभ्यः । ५। ॥ १४॥

अय सीमलोन्नयनम् । १। पुष्टसवनवत् । १। प्र-यमगर्भे मासे षष्ठे ऽष्टमे वा । ३। तिलमुहमिष्यष्ट स्था-लीपाक्षः श्रपयिता प्रजापतेईता पश्चाद्येभेद्रपीठ उप- विष्टाया युग्मेन सटालुयफोनौदुद्धरेण निभिश्व दर्भ-पिज्जूलैस्थेएया शलस्या वीरतरशङ्कना पूर्णचात्रेण च सीमन्तमूर्ध्व विनयति भूर्भुवः स्वरिति । ४। प्रतिम-हाव्याहृतिभिर्वा । ५। त्रिवृतमावधाति । अयमूर्जावतो वृक्ष ऊर्जीव फिलनी भवेति । ६। अषाह वीणागा-थिनौ राजान्छ सङ्गायेतां यो वापन्यो वीरतर इति । ७। नियुक्तामप्येके गाथामुपोदाहरन्ति । सोम एव नो राजेमा मानुषीः प्रजाः । अविमुक्तचक्र आ-सीर्छस्तीरे तुभ्यमसाविति यां नदीमुपावसिता भव-न्ति तस्या नाम गृह्याति । ५। ततो ब्राह्मणभोज-नम् । ९। ॥ १५॥

ऽमृतेनायुष्मनास्तेन त्वायुषायुष्मनां करोमि । ऋषय आयुषानासे वतरायुषानास्तेन तायुषायुषानां करो-मि। पितर आयुषानास्ते स्वधाभिरायुषानास्तेन ला-युषायुष्मनां करोमि। यज्ञ आयुष्मान्तस दक्षिणाभिरा-युष्मा । स्तेन तायुषायुष्मनं करोमि । समुद्र आयुष्मा-नस सवनीभिरायुषा। स्तेन तायुषायुष्मनं करोमी-ति। ६। विस्त्रायुषमिति च। ७। स यदि कामयेत सर्वमायुरियादिति वात्सप्रेशीनमभिमृशेत् । =। दिव-स्परीत्येतस्यानुवाकस्योत्तमामृचं परिश्रिनष्टि। ९। प्र-तिदिशं पञ्च ब्रासणानवस्थाय ब्र्यादिममनु प्राणि-तेति । १०। पूर्वी ब्रूयात्रागोति । ११। व्यानेति दक्षि-गाः । १२ । ऋपानेत्यपरः । १३ । उदानेत्युत्तरः । १४ । स-मानेति पञ्चम उपरिष्टादवेक्षमाणो ब्रूयात् । १५। स्वयं वा कुर्यादनुपरिकाममविद्यमानेषु । १६। स यस्मिन्देशे जातो भवति तमभिमन्त्रयते । वेद ते भूमि हृद्यं दिवि चन्द्रमिस श्रितम् । वेदाहं तन्मां ति द्वात्पश्येम श्रदः शतं जीवेम श्रदः शतः शृणुयाम श्रदः शतमिति। १०। अथैनमिमृशति। अश्मा भव पर-मुर्भव हिरएयमसुतं भव। आत्मा वै पुचनामासि स जीव शरदः शतमिति । १८। अथास्य मातरमिम-न्त्रयते । इडासि मैचावरुणी वीरे वीरमजीजनणाः । सा तं वीरवती भव यासान्वीरवतो ऽकरिद्ति। १९। अथास्यै दक्षिण्छ स्तनं प्रश्वाल्य प्रयक्ति। इमधस्त-निमिति। २०। यस्ते स्तन इत्युत्तरमेताभ्याम् । २१। उद-

पान शिरस्तो निद्धाति। आपो देवेषु जायण यणा देवेषु जायथ । एवमस्याध सूतिकायाध सपुनिकायां जायथेति । २२। द्वारदेशे सूतिकायिमुपसमाधायोत्था-नात्मन्धिवेलयोः फलीकरणमिश्रान्सर्षपानपावावपति । शराडा मकी उपवीरः शौरिडकेय उलूबलः। मलि-मुची द्रीणासच्यवनी नश्यतादितः स्वाहा। श्रालि-खंबनिमिषः किंवदना उपश्रुतिहेयेद्यः कुम्भी श्रुः पाचपार्शिनृमशिहेन्त्रीमुखः सर्वपार्शाच्यवनी नश्य-तादितः स्वाहेति । २३। यदि कुमार उपद्रवेज्जालेन प्रकाद्योत्तरीयेण वा पिताङ्क स्राधाय जपति। कूर्कुरः मुकूर्कुरः कूर्कुरो बालबन्धनः। चेन्नेच्छुनक मृज नमस्ते असु सीसरो लपेतापहर। तत्सत्यं यन्ने देवा वरम-ददुः स तं कुमारमेव वावृग्णीयाः। चेन्नेच्छुनक सृज नमस्ते ऋसु सीसरो लपेतापद्धर। तत्सत्यं यत्ते सरमा माता सीसरः पिता श्यामश्वली भातरी । चेन्नेन्डु-नक सृज नमस्ते असु सीसरो लपेतापहरेति। १४। अभिम्शति न नामयति न रुद्ति न इयति न ग्लायति यन वयं वदामो यन चाभिमृशामसी-ति । २५। ॥ १६॥

दशस्यामुत्याप बाह्यणान्भोजियता पिता नाम करोति।१। द्वाक्षरं चतुरक्षरं वा घोषवदाद्यन्तरन्तस्यं दीघीभिनिष्टानं कृतं कुर्याच तिहतम्।१। अयुजाक्ष-रमाकारान्ताः स्त्रिये तिहतम्।३। शर्म बाह्यणस्य वर्म क्षचियस्य गुप्तेति वैश्यस्य।४। चतुर्थे मासि निष्क्रमिण्का । ।। सूर्यमुदीक्ष्यति तच्च श्रुरिति । ६। ॥ १९॥

प्रोष्येत्य गृहानुपतिष्ठते पूर्ववत् ।१। पुत्रं हृष्ट्वा जपित । अङ्गादङ्गात्मस्भवित हृद्याद्धि जायसे । आन्मा वै पुत्रनामासि स जीव शरदः शतिमिति ।१। अश्वास्य सूर्धानमविज्ञिति । प्रजापतेष्ट्वा हिङ्कारेणाव-जिन्नामि सहसायुषासौ जीव शरदः शतिमिति ।३। गवां त्वा हिङ्कारेणिति च विः ।४। दक्षिणे ऽस्य कर्णे जपित । असे प्रयन्धि मधवनृजीिषिन्तिन्द्र रायो वि-श्ववारस्य सूरेः । असे शत् शरदो जीवसे धा असे वीराञ्ज्ञश्वत इन्द्र शिप्रिन्तिति ।५। इन्द्र श्रेष्ठानि द्रविणानि धेहि चित्तिं दक्षस्य सुभगत्वमसे । पोष्ठ रयीणामरिष्टं तनूना स्वाद्यानं वाचः सुदिनत्वमन्द्रामिति सब्ये ।६। स्त्रिये तु सूर्धानमेवाविजन्नित तूष्णीम् ।०।॥१८॥

षष्ठे मासे ऽत्रप्राशनम् । १। स्थालीपात्राध्यप्र-यित्वाज्यभागाविष्ट्वाज्याहुती जुहोति । देवीं वाचमज-नयन्त देवास्तां विश्वरूपाः पश्चवो वदन्ति । सा नो मन्द्रेषमूर्जे दुहाना धेनुवागसानुप सुष्टुतेतु स्वाहेति । १। वाजो नो अद्येति च वितीयाम् । ३। स्थाली-पाकस्य जुहोति । प्राश्चेनान्तमशीय स्वाहापानेन ग-न्थानशीय स्वाहा चक्षुषा रूपार्यशीय स्वाहा श्रोनेश यशो ऽशीय स्वाहेति । ४। प्राश्चनान्ते सर्वान्नसान्त्यव-मन्नमेक्तत उड्नत्याथैनं प्राश्चेत्। १। तूष्णीध हन्तेति वा। हन्तकारं मनुष्या इति श्रुतेः । ६। भारहाज्या मा७सेन वाक्प्रसारिकामस्य । ७। किपञ्चलमा७सेनाबाद्यकामस्य । ६। मत्यैर्जवनकामस्य । ९। कृकषाया श्रायुष्कामस्य । १०। श्राद्धा ब्रह्मवर्चसकामस्य । ११। सर्वैः सर्वकामस्य । १२। श्रबपर्याय वा ततो ब्राह्मणभोजनमन्तपर्याय वा तन तो ब्राह्मणभोजनम् । १३। ॥ १९॥

> ॥ इति श्रीपारस्करविरचिते गृह्यसूचे प्रथमं काग्रडम् ॥ १ ॥

सांवत्सरिकस्य चूडाकरणम्। १। तृतीये वाप्रति-हते। १। घोडशवर्षस्य केशानाः। ३। यथामङ्गलं वा सर्वेषाम् । ४। त्राह्मणान्भोजयित्वा माता कुमारमादा-याष्ट्राच्याहते वाससी परिधायाङ्क आधाय पश्चादये-रुपविश्रति। ।। अन्वारव्य आज्याहुतीहुँ ला प्राश्नानो शीतास्वपूष्णा आसिऋति । उष्णेन वाय उद्केनेह्य-दिते केशान्वपेति । ६। केशश्मिश्विति च केशान्ते । ७। अथाव नवनीतिपग्डं घृतिपग्डं द्भो वा प्रास्यति । 🕒 । तत आदाय दिख्यां गोदानमुन्दति । सविचा प्रमूता दैव्या आप उन्दन्तु ते तनूं दीधायुत्वाय वर्चस इति । १। चेग्या शलल्या विनीय त्रीणि कुश्तरुणान्यन्तर्धाति । स्रोषध इति । १०। शिवो नामेति लोहसुरमादाय निवर्तयामीति प्रवपति । येनावपत्सविता द्युरेण सोमस्य राज्ञो वरुणस्य वि-द्वान् । तेन ब्रह्माणो वपतेदमस्यायुष्माञ्जरदृष्टिर्यथा-सदिति । ११। सकेशानि प्रच्छिद्यानडुहे गोमयपिगडे प्रास्यत्युत्तरतो ध्रियमार्गे । १२। एवं डिरपरं तूष्णीम् । १३। इतरयोश्वीन्दनादि । १४। अथ पश्चात् त्रायुषिम-Abhandl. d. DMG. VI. 2.

AND STRAIN

ति। १४। अषोत्तरतः। येन भूरिष्यरा दिवं ज्योक्च पश्यासि सूर्यम्। तेन ते वपामि ब्रह्मणा जीवातवे
जीवनाय मुख्योक्याय स्वस्तय इति। १६। निः खुरेण
शिरः प्रदक्षिणं परिहरति। १७। समुखं केशान्ते। १८।
यत्खुरेण मर्चयता सुपेशसा वप्ता वपति केशाञ्छुत्थि
शिरो मास्यायुः प्रमोषीः। १९। मुखमिति च केशान्ते। १०। ताभिरिक्तः शिरः समुद्ध नापिताय खुरं प्रयद्धति। अक्ष्यल्परिवपेति। १९। यथामङ्गलं केशशेषकरणम्। ११। अनुगुप्तमेत् सकेशं गोमयपिषः
निधाय गोष्ठे पत्वल उदकानो वाचार्याय वरं ददाति। १३। गां केशान्ते। १४। संवत्तरं ब्रह्मचर्यमवपनं च केशान्ते हादशराष्ठ षड्राषं विराचमन्ततः।
१४।॥ १॥

स्रवर्षे बासणमुपनयेत्रभाष्टमे वा ११। एकादशवर्षे राजन्यम् १२। द्वाद्शवर्षे वैश्यम् १३। यथामक्रलं वा सर्वेषाम् १४। ब्राह्मणान्भोजयेत्तं च पर्युप्तशिरसमलङ्कृतमानयिता १५। पश्चादयेरवस्थाप्य ब्रह्मचर्यमागामिति वाचयित ब्रह्मचार्यसानीित च १६।
स्रिष्मेनं वासः परिधापयिता। येनेन्द्राय बृहस्पतिवासः
पर्यद्धादमृतम्। तेन ता परिद्धाम्यायुषे दीधायुत्वाय
बलाय वचस इति १७। मेखलां बधीते। इयं दुरुक्तं
परिवाधमाना वर्षे पविचं पुनती म स्रागात्। प्राखापानाभ्यां बलमाद्धाना स्वसा देवी सुभगा मेखलेयिमिति। ६। युवा सुवासाः परिवीत स्नागासः

उ श्रेयाभवति जायमानः। तं धीरासः कवय उच-यिन स्वाध्यो मनसा देवयन इति वा । ९। तूर्णी वा । १०। दग्रं प्रयच्छति । ११। तं प्रतिगृह्णाति । यो मे दराइः परापतडेहायसो ऽधि भूम्याम् । तमहं पुन-रादद आयुषे त्रसणे त्रसवर्चसायेति । १२। दीक्षाव-देके दीर्घसचमुपैतीति वचनात्। १३। अथास्याद्भिर-ञ्जलिनाञ्जलिं पूरयित । आपो हि हेति तिसृभिः । १४। अयेन सूर्यमुदी ख्यति । तच्छुरिति । १५। अयास्य द-श्चिणा । समि वते ते हृद्यं द-धामीति । १६। अथास्य दक्षिण् हस्तं गृहीलाह को नामासीति । १७। असावहं भी३ इति प्रत्याह । १८। अधैनमाह कस्य ब्रह्मचार्यसीति । १९। भवत इत्युच्य-मान इन्द्रस्य ब्रह्मचार्यस्यियाचार्यस्तवाहमाचार्यस्त-वासाविति । २०। अधैनं भूतेभ्यः परिददाति । प्रजा-पतये ला परिददामि देवाय ला सविचे परिददा-म्यझस्तीषधीभ्यः परिददामि द्यावापृथिवीभ्यां ता परिददामि विश्वेभ्यस्वा देवेभ्यः परिददामि सर्वेभ्य-स्त्वा भूतेभ्यः परिददास्यरिष्ट्या इति । २१। ॥ २॥

प्रदक्षिणमितं परीत्योपविश्वति । १। अन्वारम् आज्याहुतीहुँत्वा प्राश्ननान्ते ऽथैन । सध्यास्ति । बस्च-चार्यस्यपो ऽशान कर्म कुरु मा दिवा सुषुप्या वाचं यस्त्र समिधमाधेद्यपो ऽशानिति । १। अथासी सा-विचीमन्वाहोत्तरतो ऽयेः प्रत्यङ्मुखायोपविष्टायोपस-चाय समीक्ष्माणाय समीक्षिताय । ३। दक्षिणतस्तिष्ठत श्रासीनाय वैके । ४। पद्धो ऽर्धर्चशः सर्वा च तृती-येन सहानुवर्तयन् । ५। संवत्सरे षरमास्ये चतुर्विध-शत्यहे बादशाहे षडहे त्यहे वा । ६। सद्यस्तेव गाय-चीं बाद्यशायानुबूयादायेयो वै बाद्यश इति श्रुतेः । ७। चिष्ठुमध राजन्यस्य । ६। जगतीं वैश्यस्य । ६। सर्वेषां वा गायचीम् । १०। ॥ ३॥

ऋव समिदाधानम् । १। पाणिनायिं परिसमूहित । ऋगे सुष्यवः सुष्यवसं मा कुरु यथा तमये सुष्यवः मुखवा अस्येवं मा७ मुखवः सीखवसं कुरु। यथा नमये देवानां यद्मस्य निधिपा अस्येवमहं मनुषाणां वेदस्य निधिपो भूयासमिति । १। प्रदक्षिणमियं पर्यु-स्योत्याय समिधमाद्धाति । अयये समिधमाहार्षे कु-हते जातवेदसे। यथा तमये समिधा समिध्यस एव-महमायुषा मेधया वर्चसा प्रजया पशुभिर्वद्मवर्चसेन समिन्धे। जीवपुची ममाचार्यो मेधाव्यहमसान्यनिरा-करिष्णुर्यशस्वी तेजस्वी ब्रह्मवर्चस्यचादो भूयास७ स्वा-हेति । ३। एवं वितीयां तथा तृतीयाम् । ४। एषा त इति वा। १। समुचयो वा। ६। पूर्ववत्यरिसमूहनपर्नु-क्ष्यो । ७। पाणी प्रतप मुसं विमृष्टे । तनूपा अपे ऽसि तन्वं मे पाद्यायुर्दा ऋषे ऽस्यायुर्मे देहि वर्चीदा अपे ऽसि वर्ची में देहि। अपे यनमे तन्वा अनं तन्म आपृषा। मेधां मे देवः सविता मेधां देवी स-रस्वती । मेधामिष्वनी देवावाधत्तां पुष्करस्रजाविति 1=1 11811

अन भिक्षाचर्यचरणम् । १। भवत्यूर्वा ब्राह्मणो भिन्नेत । २। भवन्मध्या । राजन्यः । ३। भवदन्यां वै-त्रयः । ४। तिस्रो ऽप्रत्याख्यायिन्यः । ४। षट् हाद्शाप-रिमिता वा। ६। मातरं प्रथमामेके। ७। आचार्याय मैद्यं निवेदयित्वा वाग्यतो ऽहः शेषं तिष्ठेदित्येके । =। अहि सन्यासिमध आहत्य तिसन्यी पूर्ववदा-धाय वाचं विसृजते। १। अधः शाय्यक्षारालवणाशी स्यात् । १०। दराउधारणमग्रिपरिचरणं गुरुशुश्रुषा भि-ष्ट्याचर्या । ११ । मधुमाध्समज्जनोपर्यासनस्त्रीगमनानृ-तादत्तादानानि वर्जयेत्। १२। अष्टाचत्वारि श्वधीरिं। वेदब्रसचर्यं चरेत्। १३। हाद्य वा प्रतिवेदम्। १४। यावद्यहणं वा । १५। वासा । सि शाणसीमाविका-नि । १६। ऐरोयमजिनमुत्तरीयं ब्राह्मरास्य । १७। री-रवि राजन्यस्य । १८ । आजं गव्यं वा वैश्यस्य । १९ । सर्वेषां वा गव्यमसति प्रधानलात्। २०। मौजी रश-ना ब्राह्मणस्य । २१। धनुर्ज्या राजन्यस्य । २२। मीर्वी वैश्यस्य ।२३। मुज्जाभावे कुशाश्मन्तकबल्बजानाम् ।२४। पालाशो ब्राह्मणस्य दगुडः ।२५। बैल्वो राजन्यस्य ।२६। श्रीदुसरी वैश्यस्य । २७। सर्वे वा सर्वेषाम् । २८। आचार्येणाहूत उत्थाय प्रतिष्णुयात् । २९। शयानं चेदासीन आसीनं चेत्रिष्ठ७स्तिष्ठनां चेद्भिकामचिभ-कामनां चेदिभिधावन् ।३०। स एवं वर्तमानी ऽमुचाद्य वसत्यमुचाद्य वसतीति तस्य स्नातकस्य कीर्तिभैवति । ३१। चयः स्नातका भवन्ति विद्यास्नातको वतस्नातको

विद्यावतस्नातक इति ।३२। समाप्य वेदमसमाप्य वतं यः समावर्तते स विद्यास्नातकः ।३३। समाप्य वन्तमसमाप्य वेदं यः समावर्तते स वतस्नातकः ।३४। उभय७ समाप्य यः समावर्तते स विद्यावतस्नातक इति ।३५। आ षोडशाइषाद्वास्त्रस्य।३०। आ चन्तुर्विष्ठशाद्वेश्यस्य ।३०। आ चन्तुर्विष्ठशाद्वेश्यस्य ।३०। आ चन्तुर्विष्ठशाद्वेश्यस्य ।३०। अत उर्ध्व पतितसाविचीका भवन्ति ।३९। नैनानुपनयेयुनीध्यापयेयुने याजयेयुने चैभिर्व्यवहरेयुः ।४०। कालातिक्रमे नियतवत् ।४९। चिपुरुषं पतितसाविचीकाणामपत्ये ऽस७स्कारो नाध्यापनं च ।४२। तेषा७ स७स्कारेप्सवो वात्यस्तोमेनेष्ठा काममधीयीरन्व्यवहाया भवन्तीति वचनात् ।४३।॥५॥

वेद्धं समाप्य स्नायात्। १। ब्रह्मचर्यं वाष्टाचला-रिष्धं कम् । १। ब्राद्धं के उपेके । ३। गुरुणानुद्धातः । ४। विधिविधेयस्तर्कं खवेदः । ४। षडङ्गमेके । ६। न क-स्पमाचे । ७। कामं तु याद्धिकस्य । ६। उपसङ्ग्रह्म गुरुष्ठं समिधो उभ्याधाय परिश्वितस्योत्तरतः कुशेषु प्रागयेषु पुरस्तात्स्थिताष्ट्रानामुदकुम्भानाम् । ९। ये अप्स्वलारययः प्रविष्टा गोद्य उपगोद्यो मयूको म-नोहास्वलो विरुजस्तनूदूषिरिन्द्रियहा अति तानस्-जामि। यो रोचनस्तमिह गृह्यामीत्येकस्मादपो गृही-त्वा । १०। तेनाभिषिञ्चते। तेन मामभिषिञ्चामि श्रिये यशसे ब्रह्मणे ब्रह्मवर्षसायेति। १९। येन श्रियमकृणुतां

येनावमृश्ता । येनास्यावभ्यषिञ्चतां यडां तदिश्वना यश इति । १२। आपी हि हेति च प्रत्यु-चम् । १३। चिभिस्तूष्णीमितरैः । १४। उदुत्तममिति मे-खलामुन्मुच्य निधाय वासो उन्यत्परिधायादित्यमुपति-ष्ठते । १५। उद्यन्ध्राजभृष्टिरिन्द्रो मरुद्भिरस्थात्मातयाव-भिरस्थाद्यसिनरिस द्यसिनं मा कुर्वाविदं मा गमय । उद्यन्ध्राजभृष्टिरिन्द्रो महिद्रास्थाद्दिवायाविभरस्थान्छ-तसनिरसि शतसनिं मा कुर्वाविदं मा गमय। उद्य-न्धाजभृष्टिरिन्द्रो महिद्धासायंयाविभरस्थात्सहस्रस-निरिप्त सहस्रसनिं मा कुर्वाविदं मा गमयेति । १६। द्धि तिलान्वा प्राश्य जटालोमनखानि स७इत्यौदुखरेग दन्तान्धावेत । अचाद्याय व्यूहध्य७ सोमी राजायमाग-मत्। स मे मुखं प्रमार्ह्यते यशसा च भगेन चेति । १०। उत्साद्य पुनः स्नालानुलेपनं नासिकयोर्मुखस्य चोपगृह्णीते । प्राणापानी मे तर्पय चक्षुर्मे तर्पय श्रीचं मे तर्पयेति । १८। पितरः शुन्धध्वमिति पारायो-रवनेजनं दक्षिणा निषिच्यानुलिप जपेत्। मुचक्षा अहमश्रीभ्यां भूयासः सुवर्चा मुखेन सुश्रुत्कर्णाभ्यां भू-यासमिति । १९। अहतं वासी ऽधीतं वा मीचेणा-च्छादयीत । परिधास्यै यशोधास्यै दीर्घायुत्वाय जरद-ष्टिरिस्स । शतं च जीवामि शरदः पुरूची रायस्योष-मिम संव्ययिष्य इति ।२०। अषोत्तरीयम् । यशसा मा द्यावापृथिवी यशसेन्द्रावृहस्पती। यशो भगश्व मा विद्याशी मा प्रतिपद्यतामिति। १९। एकं चेत्पूर्वस्थी-

त्तरवर्गेण प्रच्छादयीत । २१। सुमनसः प्रतिगृह्णाति ।
या आहरज्जमदिगः श्रवाये कामायेन्द्रियाय। ता अहं
प्रतिगृह्णामि यशसा च भगेन चेति । २३। अश्राववधीते । यद्यशे ऽप्तरसामिन्द्रश्वकार विपुलं पृषु ।
तेन सङ्यिताः सुमनस आवधामि यशो मयीति
१२४। उष्णीषेण शिरो वेष्टयते । युवा सुवासा इति ।२५।
अलङ्करणमिस भूयो ऽलङ्करणं भूयादिति कर्णवेष्टकी
।२६। वृत्रस्येत्यङ्के ऽिह्मणी ।२०। रोचिष्णुरसीत्यात्मानमादर्शे प्रेष्ट्यते ।२०। छचं प्रतिगृह्णाति । वृहस्पतेश्व्यदिरिस पाप्मनो मामन्तर्धेहि तेजसो यशसो मान्तधेंहीति ।२९। प्रतिष्ठे स्थो विश्वतो मा पातिमत्युपानही प्रतिमुच्चते ।३०। विश्वाभ्यो मा नाष्ट्राभ्यस्परिपाहि सर्वत इति वैणवं दण्डमादत्ते ।३९। दन्तप्रह्मालनादीनि नित्यमिष वासश्वत्रोपानहश्चापूर्वाणि चेनमन्तः ।३२। ॥६॥

स्नातस्य यमान्वस्यामः ।१। कामादितरः ।१। नृत्यगीतवादिचाणि न कुर्याच च गच्छेत् ।३। कामं
तु गीतम् । गायति वैव गीते वा रमत इति ह्यपरम् ।४। क्षेमे नक्तं यामान्तरं न गच्छेच च धावेत्
।५। उद्पानावेक्षणवृक्षारोहणफलप्रचयनसन्धिसपैणविवृतस्नानिवषमलङ्गनश्रुक्तवदनसन्ध्यादित्यप्रेक्षणिनस्र्णानि न कुर्यात् । न ह वै स्नात्वा भिक्षेताप ह वै
स्नात्वा भिक्षां जयतीति श्रुतेः ।६। वर्षत्यप्रावृतो वजेत् । अयं मे वजः पाप्मानमपहनदिति ।०। अ-

प्स्वात्मानं नावेक्षेत । । अजातलोसीं विप्रुष्टिसीष्ठ षर्गंडं च नोपहसेत्। ९। गर्भिणीं विजन्येति ब्रूयात् १९०। सकुल इति नकुलम् । १९०। भगालमिति कपा-लम् । १९। मण्डिमुरितीन्द्रधनुः। १३। गां धयन्तीं प-एसी नाच्छीत । १४। उर्वरायामनन्तर्हितायां च भूमा-वुत्सपैष्टिस्त्रष्टच मूचपुरीषे कुर्यात्। १९०। स्वयं प्रशी-र्णान काष्टेन गुदं प्रमृजीत । १६। विकृतं वासो ना-खाद्यीत । १०। दृढवतो वधचः स्यात्सर्वेषां मिच-मिव । १८। ॥ ९॥

तिस्रो रावीर्वतं चरेत्। १। अमाध्साश्यमृन्मय-पायी। १। स्त्रीशूद्रश्वकृष्णश्कुनिशुनां चादर्शनमस-स्भाषा च तैः। १। श्वश्रूद्रसूतकाचानि च नाद्यात् । ४। सूचपुरीषे ष्ठीवनं चातपे न कुर्यात्सूर्याच्चात्मानं नान्तर्द्धीत। ५। तन्नेनोदकार्थान्कुर्वीत । ६। अवज्यो-त्य राची भोजनम्। ७। सत्यवदनमेव वा। ६। दी-ष्टितो ऽप्यातपादीनि कुर्यात्मवर्ग्यवाध्येत्। ९। ॥ ६॥

श्रणातः पन्न महायद्भाः । १। वैश्वदेवाद्नात्पर्युक्ष्य स्वाहाकारैर्जुहुयाद्वसणे प्रजापतये गृह्याभ्यः कश्यपा-यानुमतय इति । १। भूतगृह्येभ्यो मिणिके चीत्पर्जन्या-याद्भः पृथिव्ये । ३। धाचे विधाचे च हार्ययोः । ४। प्रतिदिशं वायवे दिशां च । ५। मध्ये चीन्त्रह्मणे इन्ति-रिक्षाय मूर्याय । ६। विश्वभ्यो देवेभ्यो विश्वभ्यश्व भू-तेभ्यस्तेषामुत्तरतः । ६। उषसे भूतानां च पतये परम् । ६। पितृभ्यः स्वधा नम इति दक्षिणतः । ६। पाचं

निर्णिज्योत्तरापरस्यां दिशि निनयेद्यक्ष्मैतत्त इति । १०। उड्गृत्यायं बाद्यणायावनेज्य दद्याङ्गतः त इति । १०। यथाई भिक्षुकानितथी । १४। पश्चाकृहपतिः पत्नी च । १४। पृद्यां यथाहमश्चीयुः । १३। पश्चाकृहपतिः पत्नी च । १४। पूर्वो वा गृहपतिः । तस्मादु स्वादिष्टं गृहपतिः पूर्वो ऽतिथिभ्यो ऽश्नीयादिति श्रुतेः । १५। श्रहरहः स्वाहा कुर्यादन्नाभावे केनचिदाकाष्टाहेवेभ्यः पितृभ्यो मनुष्येभ्यश्चीदपात्रात् । १६। ॥ ९॥

अयातो ऽध्यायोपाकर्म। श अोषधीनां प्रादुर्भावे श्रवरोन श्रावरायां पौर्शमास्याध श्रावरास्य पञ्चमीध हस्तेन वा १२। आज्यभागाविष्ट्वाज्याहुती जुहोति ।३। पृथिया अग्रय इत्यृग्वेदे । अन्तरिक्षाय वायव इति यजुर्वेदे । ।। दिवे सूर्यायेति सामवेदे । ६। दिग्ध्यश्चन्द्र-मस इत्यथर्ववेदे । ७। ब्रह्मणे छन्दोभ्यश्वेति सर्वेत्र । =। प्रजापतये देवेभ्य ऋषिभ्यः श्रज्ञाये मेधाये सद्सस्पतये ऽनुमतय इति च।९। एतदेव वतादेशनविसर्गेषु।१०। सदसस्पतिमित्यक्षतधानास्तिः । १९। सर्वे ऽनुपठेयुः । १२। हुता हुतीदुसर्यस्तिसस्तिसः समिध आदध्युरार्दाः सप-लाशा घृताक्ताः सावित्रा । १३। ब्रह्मचारिण्य पूर्वक ल्पेन । १४। शं नो भवन्त्रित्यक्षतधाना अखादनाः प्रा-श्रीयुः । १५। दिधिकाञ्ण इति दिधि भक्षयेयुः । १६। स यावनां गणमिक्छेत्रावतस्तिलानाकर्षफलकेन जुहुया-त्सावित्रा शुक्रज्योतिरित्यनुवाकेन वा । १०। प्राशना-नो प्रत्यङ्मुखेभ्य उपविष्टेभ्य ओङ्कारमुक्का विश्व सा-

विचीमध्यायादीस्रब्रूयात् । १८ । सृष्ठिमुखानि बहुचा-नाम् । १९ । पर्वाणि छन्दोगानाम् । १० । सृक्तान्यथर्व-णाम् । १९ । सर्वे जपन्ति । सह नो ऽस्तु सह नो ऽवतु सह न इदं वीर्यवदस्तु ब्रह्म । इन्द्रस्तडेद येन यथा न विडिषामह इति । ११ । चिराचं नाधीयीरन् । १३ । लोम-नखानामनिकृत्तनम् । १४ । एके प्रागुत्सर्गात् । १४ । ॥ १० ॥

वाते ऽमावास्यायाध सर्वानध्यायः।१। खाडाशने चोल्कावस्पूर्जभूमिचलनाग्नुत्पात ऋतुसन्धिषु चाका-लम् ।१। उत्सृष्टेष्वृश्चदर्शने सर्वेष्ठपे च निराचं निसन्ध्यं वा ।३। भुक्कार्द्रपाणिरुद्के निशायाध सन्धिवेलयो-रत्नःशवे यामे ऽत्तर्दिवाकीर्त्यं।४। धावतो ऽभिशस्त-पतितदर्शनाश्चर्याभ्युद्येषु च तत्कालम् ।५। नीहारे वादिचशन्द आर्तस्वने यामान्ते श्मशाने श्वगर्दभी-लूकशृगालसामशन्दे शिष्टाचरिते च तत्कालम् ।६। गुरी प्रेते ऽपो ऽभ्यवेयाह्शराचं चोपरमेत् ।७। सता-नूनिष्वणि सब्बचारिणि च निराचम् ।६। एकरा-चमसब्बचारिणि ।९। अर्धषष्ठान्मासानधीत्योत्सृजेयुः ।१०। अर्धसप्तमान्वा ।१९। अर्थषष्ठान्मासानधीत्योत्सृजेयुः ।१०। अर्धसप्तमान्वा ।१९। अर्थपष्ठान्मासानधीत्योत्सृजेयुः ।१०। अर्धसप्तमान्वा ।१९। अर्थपष्ठान्मासानधीत्योत्सृजेयुः ।१०। विराचिण्यानि सृजामह इति ।१९। चिराचिष्ठ सहोष्य विप्रतिष्ठेरन् ।१३। ॥९९॥

पीषस्य रोहिएयां मध्यमायां वाष्टकायामध्यायानु-त्मृजेरन् । १। उदकानां गलाङ्किर्देवाध्यक्षन्दाधिस वेदा-नृषीत्पुराणाचार्यान्यस्थवीनितराचार्यान्तसंवत्सरं च सा- वयवं पितृनाचायानस्वाध्य तर्पयेयुः ।२। साविचीं चतुरनुदुत्य विरताः सा इति ब्रूयुः ।३। श्र्पणं प्रव-चनं च पूर्ववत् ।४। ॥ १२॥

पुग्याहे लाङ्गलयोजनं ज्येष्ठया वेन्द्रदैवत्यम् ।१। इन्द्रं पर्जन्यमित्रनी महत उदलाकाश्यपाः स्वातिकारिः पर्जन्यमित्रनी महत उदलाकाश्यपाः स्वातिकारिः सीतामनुमितं च दक्षा तग्रुलेर्गन्धेरस्रतेरिष्ट्वानदुही मधुषृते प्राश्येत्।१। सीरा युक्जनीति योजयेत्।३। श्रुमाः सु फाला इति कृषेत्फालं वालभेत ।४। न वान्युपदेशाहपनानुषङ्गाच ।५। अग्यमिभिष्याकृष्टं तदा कृषेयुः।६। स्थालीपाकस्य पूर्ववदेवता यजेदुभयोवीहियवयोः प्रवपनसीतायञ्चे च।०। ततो ब्राह्मण्भीजनम्। ६।॥१३॥

अयातः श्रवणाकमं ।१। श्रावण्यां पौर्णमास्याम् ।१। स्थालीपाकि श्रपयित्वाक्षतधानाश्चिककपालं पुरोडाशं धानानां भूयसीः पिष्ट्वाज्यभागाविष्ट्वाज्याहृती जुहोति ।३। अप श्वेत पदा जिह पूर्वेण चापरेण च। सप्त च वारुणैरिमाः प्रजाः सर्वश्च राजबान्धवैः स्वाहा ।४। न व श्वेतस्याध्याचारे ऽहिर्ददर्श कञ्चन । श्वेताय वैदर्थाय नमः स्वाहेति ।५। स्थालीपाकस्य जुहोति विष्णवे श्रवणाय श्रावण्ये पौर्णमास्य वर्षा-भ्यश्वेति ।६। धानावन्तमिति धानानाम् ।७। घृता-क्षान्तस्त्रून्तसर्पभ्यो जुहोति ।६। श्राप्येयपाण्डपार्थिवानाः सपीणामधिपतये स्वाहा । श्वेतवायवान्तरिक्षाणाः सपीणामधिपतये स्वाहा । श्वेतवायवान्तरिक्षाणाः सपीणामधिपतये स्वाहा । श्वेतवायवान्तरिक्षाणाः

सर्पाणामधिपतये स्वाहेति। १। सर्वेहुतमेककपालं घु-वाय भौसाय स्वाहेति । १०। प्राशनानो सक्तामेक-देशा शूर्पे न्युपोपनिष्कम्य वहिः शालायाः स्थिरिड-लमुपलिपोल्कायां ध्रियमाणायां मानारा गमतेत्युक्का वाग्यतः सपानवनेजयति।११। आग्रेयपागुपार्थिवानाध मपीणामधिपते ऽवनेनिस्व । श्वेतवायवान्तरिक्षाणा सपीणामधिपते ऽवनेनिस्व । अभिभूःसौर्यदियाना सपाणामधिपते ऽवनेनिस्वेति । १२। यथावनिक्तं द-र्थोपघात७ सक्तून्सर्पेभ्यो बलि७ हरति । १३। आयेय-पाग्डुपार्थिवाना७ सपागामधिपत एष ते बलिः। श्वेतवायवानारिक्षाणा सपाणामधिपत एष ते ब-लिः। अभिभूःसौर्यदिव्यानाः सपाणामधिपत एव ते बलिरिति । १४। अवनेज्य पूर्ववत्कङ्कतैः प्रलिखित । १५। आयेयपागुडपार्थिवाना७ सपीग्णामधिपते प्रलिखस्व। श्वेतवायवान्तरिक्षाणा सर्पाणामधिपते प्रलिखस्व। अभिभूः सौर्यदिव्याना७ सपाणामधिपते प्रलिखस्वेति 19६। अञ्जनानुलेपन७ सज्याञ्चस्वानुलिम्पस्व सजी ऽपिनह्यस्वेति । १७। सक्तुशेष्ठ स्थिरिङले न्युपोदपाने-गोपनिनीयोपतिष्ठते। नमो ऽस्तु सर्पेभ्य इति तिसृ-भिः। १८। स यावत्कामयेत न सर्पा अभ्युपेयुरिति तावत्मनतयोदधारया निवेशनं चिः परिषिञ्चन्परीया-दप श्वेत पदा जहीति डाभ्याम् । १९। दवीं शूर्प च प्रश्लाल्य प्रतप्य प्रयच्छति। २०। द्वारदेशे मार्जयना आ-पो हि हेति तिसृभिः । २१। अनुगुप्तमेत सक्तुशेषं निधाय ततो ऽस्तमिते ऽस्तमिते ऽपिं परिचर्य द्व्यी-पघाताः सक्तृत्तसर्पेभ्यो बलिः हरेदायहायस्याः । २२। तः हरनां नान्तरेस गच्छेयुः ।२३। द्व्याचमनं प्रद्याल्य निद्धाति ।२४। धानाः प्राञ्चन्यसः स्यूताः ।२५। ततो ब्राह्मस्भोजनम् ।२६। ॥ १४॥

प्रीष्ठपद्यामिन्द्रयद्यः । १। पायसमैन्द्रधः श्रपयितापूपाधश्रापूपे स्तीनीज्यभागाविष्ट्वाज्याहृतीर्जुहोतीन्द्रायेन्द्राएया अजायेकपदे ऽहिर्जुध्याय प्रीष्ठपदाभ्यश्रेति । १।
प्राश्नान्ते महन्नो बलिध हरत्यहुतादो महत इति
स्रुतेः । ३। आश्वत्येषु पलाशेषु महतो ऽश्वत्ये तस्युरिति वचनात् । ४। श्रुकज्योतिरिति प्रतिमन्त्रम् । ५।
विमुखेन च । ६। मनसा । ७। नामान्येषामेतानीति
स्रुतेः । ६। इन्द्रं देवीरिति जपित । ६। ततो ब्राह्मग्रभोजनम् । १०। ॥ १५॥

आश्वयुज्यां पृषातकाः । १। पायसमैन्द्र श्रपयि-ता दिधमधुघृतमिश्रं जुहोतीन्द्रायेन्द्राय्या अश्वभ्या-माश्वयुज्ये पौर्णमास्ये शरदे चेति। २। प्राश्नान्ते दिध-पृषातकमञ्जलिना जुहोति। ऊनं मे पूर्यतां पूर्ण मे मा विगात्स्वाहेति। ३। दिधमधुघृतमिश्रममात्या अ-वेश्चन्त आयात्वन्द्र इत्यनुवाकेन। ४। मातृभिर्वत्सा-नस्र मृज्य तार्ष राचिमायहायणीं च। ४। ततो ब्रास-ग्रभोजनम्। ६। ॥ १६॥

अथ सीतायज्ञः।१। वीहियवानां यत्र यत्र यजेत तन्मय७ स्थालीपाक७ श्रपयेत्।१। कामादीजानो उन्यचापि वीहियवयोरेवान्यतरा स्थालीपाक छप-येत् । ३। न पूर्वचोदितत्वात्मन्देहः । ४। असम्भवाहि-निवृत्तिः। । धेनस्य पुरस्तादुत्तरतो वा शुचौ देशे कृष्टे फलानुपरोधेन । ई। यामे वीभयसम्प्रयोगाद्विरो-धात्। ।। यत्र श्रपयिष्यनुपलिप्न उडतावोक्षिते ऽग्नि-मुपसमाधाय तन्मिश्चेर्दमें स्तीर्ताज्यभागाविष्ट्वाज्याहु-तीर्जुहोति।=। पृथिवी द्यीः प्रदिशो दिशो यसी दु-भिरावृताः। तमिहेन्द्रमुपद्भये शिवा नः सन्तु हेतयः स्वाहा ॥ यन्मे किञ्चिदुपेप्सितमस्मिन्कर्मणि वृचहन्। तन्मे सर्वे समृध्यतां जीवतः शरदः शत स्वाहा ॥ सम्पत्तिर्भूतिर्भूमिर्वृष्टिज्यैष्टच श्रेष्टच श्रीः प्रजामिहा-वतु स्वाहा ॥ यस्या भावे वैदिकली किकानां भूतिर्भ-वित कर्मणाम् । इन्द्रपत्नीमुपह्रये सीता सा मे त-नपायिनी भूयान्तर्भीण क्मिणि स्वाहा ॥ अश्वावती गोमती सूनृतावती विभित्ते या प्राण्भृतो अतन्द्र-ता। खलमालिनीमुर्वरामिसन्तर्भग्युपद्भये ध्रुवा७ सा मे तनपायिनी भूयात्स्वाहेति। १। स्थालीपाकस्य जु-होति। सीतायै यजायै शमायै भूत्या इति। १०। मन्त्र-वस्रदानमेकेषाम् । ११। स्वाहाकारप्रदाना इति श्रुतेर्वि-निवृत्तिः । १२। स्तरणशेषकुशेषु सीतागीपृभ्यो बलि७ हरति। पुरस्ताद्ये त आसते सुधन्वानी निषङ्गिणः। ते ला पुरस्ताहोपायन्तप्रमत्ता अनपायिनः। नम एषां करोम्यहं बलिमेभ्यो हरामीममिति । १३। अथ दक्षि-णतो ऽनिमिषा वर्मिण आसते। ते त्वा दक्षिणतो गोपायन्त्वप्रमत्ता अनपायिनः । नम एषां करोम्यहं बिलमेश्यो हरामीमिमिति । १४। अष पषात् । आशुवः प्रभुवो भूतिभूमिः पाणिः शुनंकुरिः । ते त्वा पषात्री-पायन्त्वप्रमत्ता अनपायिनः । नम एषां करोम्यहं ब-लिमेश्यो हरामीमिमिति । १५। अषोत्तरतः । भीमा वायुसमा जवे । ते त्वीत्तरतः क्षेषे खले गृहे ऽध्विन गो-पायन्त्वप्रमत्ता अनपायिनः । नम एषां करोम्यहं ब-लिमेश्यो हरामीमिमिति । १६। प्रकृताद्व्यस्पादाज्यशेषेष च पूर्ववहलिकर्म । १०। स्त्रियषोपयजेरबाचरितत्वात् । १८। सिथ्यते कर्मणि बाद्यणान्नोजयेद्वाद्यस्थान्नो-जयेत् । १८। ॥ १९॥

॥ इति श्रीपारस्करविरचिते गृह्यसूचे हितीयं काग्डम् ॥२॥

अनाहितायेर्नवप्रायनम् । १। नव ह स्यालीपाक । श्रपयित्वाज्यभागाविष्ट्वाज्याहुती जुहोति । शतायुधाय श्तवीयाय शतोतये अभिमातिषाहे । शतं यो नः श्रदो जीजानिन्द्रो नेषदित दुरितानि विश्वा स्वाहा। ये चलारः पथयो देवयाना अन्तरा द्यावापृथिवी वियन्ति । तेषां ये ऽज्यानिमजीतिमावहात्तसी नो देवाः परिधत्तेह सर्वे स्वाहेति । १। स्थालीपाकस्या-ययण्देवताभ्यो हुना जुहोति स्विष्टकृते च। स्विष्ट-मग्रे अभि तत्पृणीहि विश्वाश्व देवः पृतना अभि-यक्। सुगं नु पन्थां प्रदिशन एहि ज्योतिषाडेह्यजरं न आयुः स्वाहेति ।३। अय प्राप्ताति । अयिः प्रथमः प्राम्नातु स हि वेद यथा हिवः। शिवा असम्यमी-षधीः कृणोतु विश्वचर्षणिः। भद्राचः श्रेयः समनेष्ट देवास्त्यावसेन समशीमहि ता। स नो मयोभूः पितवाविशस्व शं तोकाय तनुवे स्योनः । ४। अन-पतीयया वा। १। अथ यवानाम् । एतमु त्यं म-धुना संयुतं यव सरस्वत्या अधि मनावचर्कृषुः। इन्द्र आसीत्सीरपतिः शतकतुः कीनाशा आसन्म-Abhandl. d. DMG. VI, 2,

ALTO DE LA CONTRACTOR

रुतः सुदानव इति ।६। ततो **त्रासस्**भोजनम्

मार्गशीर्या पौर्णमास्यामायहायखीकमे । १। स्था-लीपाक अपयिता अवणावदाज्याहुती हुत्वापरा जु-होति। यां जनाः प्रतिनन्दन्ति राषीं धेनुमिवायतीम् । संवासरस्य या पानी सा नो ऋसतु सुमङ्गली स्वा-हा ॥ संवासरस्य प्रतिमा या तार्ध राषीमुपास्महे । प्रजा७ सुवीयी कृत्वा दीर्घमायुर्धेश्ववे स्वाहा ॥ सं-वलराय परिवल्तरायेदावलरायेडलराय वलराय कृ युता बृहन्नमः। तेषां वयक सुमती यज्ञियानां ज्यो-गंजीता अहताः स्याम स्वाहां ॥ यीष्मी हेमना उत नो वसन्तः शिवा वर्षा अभया शरबः। तेषामृतु-ना७ शतशारदानां निवात एषामभये वसेम स्वाहे-ति । १। स्थालीपाकस्य जुहोति सोमाय मृगशिरसे मार्गशिर्धे पीर्शमास्ये हेमनाय चेति । ३। प्राप्त-नान्ते सक्तुशेष शूर्पे न्युप्योपनिष्क्रमणप्रभृत्या मार्ज-नात्। ४। मार्जनाना उत्पृष्टी बलिरित्याह । ५। प-श्वाद्येः सस्तरमास्तीयाहतं च वास आधुता श्रहत-वाससः प्रत्यवरोहिना दिख्यातः स्वामी जायोत्तरा यथाकनिष्ठमुत्तरतः ।६। दक्षिणतो ब्रह्माणमुपवेषयी-त्ररत उदपाषक शमीशाखासीतालोष्टाश्मनो निधा-यापिमी समाणी जपति । अयमपिवीरतमी ऽयं भ-गवन्नमः सहस्रसातमः सुवीर्यो ऽय७ श्रेष्टचे द्धातु नाविति । ७। पश्चादमेः प्राज्यमञ्जलिं करोति । =।

देवीं नाविमिति तिमृभिः सस्तरमारोहिता। १। बन्साणमामन्त्रयते बस्तम्प्रत्यवरोहामेति। १०। बस्नानुद्यान्ताः प्रत्यवरोहिता। आयुः कीर्ति यशो वलमन्नाद्यं प्रजामिति। १९। उपेता जपिता। सुहेमन्तः सुवसन्तः सुयोष्मः प्रतिधीयतां नः। शिवा नो वर्षाः सन्तु शरदः सन्तु नः शिवा इति। १२। स्योना पृथिवि नो भवेति दक्षिणपार्श्व प्राक्तिश्रासः संविश्वति। १३। उपोत्तिष्ठन्ति। उदायुषा स्वायुषोत्पर्जन्यस्य दृष्ट्या। पृथिव्याः सप्तधामभिरिति। १४। एवं विरपरं बसानुद्याताः। १५। अधः श्रयीराध्यतुरो मासान्यथेष्टं वा। १६। ॥ २॥

अर्धमायहायएयास्तिस्रो ऽष्टकाः ।१। ऐन्द्री वैश्वदेवी प्राजापत्या पित्रोत ।२। अपूपमाध्मशाकैर्यश्वासङ्क्षम् ।३। प्रथमाष्टका प्रक्षाष्टम्याम् ।४। स्थालीपाक्षध् श्रपयित्वाज्यभागाविष्ट्वाज्याहुतीर्जुहोति । विधशत्स्वसार उपयन्ति निष्कृतध् समानं केतुं प्रतिमुज्जमानाः । ज्ञृत्षध्सत्त्वते कवयः प्रजानतीर्मध्येछन्दसः
परि यन्ति भास्वतीः स्वाहा । ज्योतिष्मती प्रतिमुज्वते नभो राची देवी सूर्यस्य वतानि । विपश्यन्ति
पश्वो जायमाना नानाष्ट्रपा मातुरस्या उपस्थे स्वाहा । एकाष्टका तपसा तप्यमाना जजान गर्भ महिमानमिन्द्रम् । तेन दस्यून्यसहन्त देवा हन्तासुराणामभवळ्चीभिः स्वाहा । अनानुजामनुजां मामकर्त
सत्यं वदन्यन्विक् एतत् । भूयासमस्य सुमती यथा

यूयमन्या वो अन्यामति मा प्रयुक्त स्वाहा। अभून्मम मुमती विश्ववेदा आष्ट प्रतिष्ठामविदि गाधम् । भू-यासमस्य सुमती यथा यूयमन्या वी ऋन्यामति मा प्रयुक्त स्वाहा। पन्न ब्युष्टीरनु पन्न दोहा गां पन्न-नाबीमृतवो ऽनु पञ्च। पञ्च दिशः पञ्चदशेन क्रुप्ताः समानमूर्धीरिधि लोकमेकाः स्वाहा । ज्ञातस्य गर्भः प्रथमा व्यूषुव्यपामेका महिमानं बिभर्ति । सूर्यस्यैका चरित निष्कृतेषु धर्मस्यैका सवितेकां नियच्छतु स्वा-हा। या प्रथमा व्योच्छासा धेनुरभवद्यमे। सा नः पयस्वती धुट्वोत्तरामुत्तराध समाध स्वाहा। भुक्रन्तु-षभा नभसा ज्योतिषागाविषक्पा शबलीरियकेतुः। समानमर्थे ध्वपस्यमाना विश्वती जरामजर उष भागाः स्वाहा। भारतूनां पत्नी प्रथमेयमागादहां नेवी जनिषी प्रजानाम्। एका सती बहुधोषो युद्धस्य-जीर्था तं जरयसि सर्वमन्यत्स्वाहेति । १। स्थालीपा-कस्य जुहोति। शाना पृषिवी शिवमनारिक्ष्ध शं नो द्यीरभयं कृषोतु । शं नो दिशः प्रदिश स्नादिशो नो ऽहोराचे कृणुतं दीर्घमायुर्धेश्ववै स्वाहा । स्नापी मरीचीः परि पान्तु सर्वती धाता समुद्री अपहन्तु पापम् । भूतं भविष्यद्कृतिष्ठश्वमस्तु मे ब्रह्माभिगुप्तः मुरिक्षतः स्याध स्वाहा। विश्वे ऋादित्या वसवश्व देवा रुद्रा गोप्तारो मरुतच सन्तु । ऊर्ज प्रजाममृतं दीर्घ-मायुः प्रजापतिर्मयि परमेष्ठी दधातु नः स्वाहेति । ६। भ्रष्टकायै स्वाहेति च **।७। मध्यमा गवा ।**८। तस्यै

वपां जुहोति। वह वपां जातवेदः पितृभ्य इति। १। स्वो उन्वष्टकामु सर्वासां पार्श्वसिक्ष्यसव्याभ्यां परिवृते पिग्डपितृयज्ञवत्। १०। स्त्रीभ्यश्वोपसेचनं च कर्षूषु मु-र्या तर्पणेन चाज्जनानुलेपन सजस्य। १९। स्राचार्या-यान्तेवासिभ्यश्वानपत्येभ्य इच्छन्। १९। मध्यावर्षे च तुरीया शाकाष्टका। १३।॥ ३॥

अथातः शालाकर्म । १। पुरायाहे शालां कारयेत् । र। तस्या अवटमिं जुहोत्यच्युताय भीमाय स्वाहे-ति ।३। स्तम्भमुच्छ्यति । इमामुच्छ्यामि भुवनस्य नाभि वसीधारां प्रतरणीं वसूनाम् । इहैव ध्रुवां नि-मिनोमि शालां क्षेमे तिष्ठतु घृतमुक्षमाणा ॥ अश्वा-वती गोमती सूनृतावत्युच्छ्यस्व महते सीभगाय। आ ता शिशुराकन्दला गावी धेनवी वाश्यमानाः॥ आ ता कुमारस्तरुण आ वत्सी जगदैः सह। आ ता परिस्नुतः कुम्भ आ दधः कलशेरुप ॥ क्षेमस्य पत्नी वृहती सुवासा रियं नो धेहि सुभगे सुवीर्यम्। अ-श्वावद्गोमदूर्जस्वत्पर्णे वनस्पतेरिव । अभि नः पूर्यताध रियरिदमनु श्रेयो वसान इति चतुरः प्रपद्यते । ४। अभ्यन्तरतो ऽग्रिमुपसमाधाय दक्षिणतो ब्रह्माणमुप-वेश्योत्तरत उद्याचं प्रतिष्ठाय स्थालीपाक्ष श्रपयि-त्वा निष्क्रम्य द्वारसमीपे स्थिता ब्रह्माणमामन्त्रयते बसम्मविशामीति । ।। बसानुद्धातः प्रविशत्यृतं प्रपद्ये शिवं प्रपद्य इति । ई। आज्य सहस्कृत्येह रितरित्या-ज्याहुती हुत्वापरा जुहोति। वास्तोष्यते प्रतिजानीह्य-

सान्स्वावेशी अनमीवी भवा नः। यत्रेमहे प्रति तनो जुषस्व गं नो भव हिपदे गं चतुष्पदे स्वाहा ॥ वास्तीष्यते प्रतरली न एधि गयस्यानी गीभिराचेभि-रिन्दो। अजरासस्ते सख्ये स्याम पितेव पुचात्रति नी जुषस्व स्वाहा ॥ वास्तोष्पते शग्मया सहसदा ते स-श्रीमहि रखया गातुमत्या। पाहि श्लेम उत योगे वरं नी यूर्य पात स्वस्तिभिः सदा नः स्वाहा । अ-मीवहा वास्तोष्यते विश्वा स्याख्याविशन् । संखा मुशेव एधि नः स्वाहेति । ७। स्थालीपाकस्य जुहोति । अग्रिमिन्द्रं बृहस्पतिं विश्वान्देवानुपद्भये। सरस्वतीं च वाजीं च वास्तु मे दत्त वाजिनः स्वाहा ॥ सर्पदेवज-नानसर्वान्हिमवना७ सुदर्शनम् । वसू७ च रुद्रानादि-त्यानीशानं जगदैः सह । एतानसर्वात्रपद्ये ऽहं वासु मे दत्त वाजिनः स्वाहा ॥ पूर्वाह्यमपराह्यं चोभी म ध्यन्दिना सह। प्रदोषमधेराचं च खुष्टां देवीं महाप-षाम् । एतानसर्वात्रपद्ये ऽहं वासुं मे दत्त वाजिनः स्वाहा ॥ कतीरं च विकतीरं विषक्रमीणमीषधीष वनस्पतीन्। एतानसर्वात्रपद्ये ऽहं वास्तु मे दत्त वा-जिनः स्वाहा ॥ धातारं च विधातारं निधीनां च प-ति सह । एतान्सर्वात्रयद्ये ऽहं वास्तु मे दन्न वा-जिनः स्वाहा ॥ स्योनधं शिवमिदं वास्तु दन्नं ब्रह्मप्र-जापती । सर्वाश्व देवताः स्वाहेति । प्। प्राशनामो काध्स्ये सम्भारानीपीदुबरपलाशानि ससुराणि शा-इलं गोमयं द्धि मधु घृतं कुशान्यवाध्यासनीपस्था-

नेषु प्रोक्षेत्। १। पूर्वे सन्धाविभमृशति । श्रीष ता यश्रष्ठ पूर्वे सन्धी गोपायेतामिति । १०। दक्षिणे स-न्धावभिमृशति। यज्ञश्च ता दक्षिणा च दक्षिणे सन्धी गोपायेतामिति । १९। पश्चिमे सन्धाविभमृशति । अनं च ला ब्राह्मण्य पश्चिमे सन्धी गोपायेतामिति । १२। उत्तरे सन्धावभिमृशति । ऊर्क्का सूनृता चीत्तरे सन्धी गोपायेतामिति । १३। निष्क्रम्य दिश उपतिष्ठते । के-ता च मा मुकेता च पुरस्ताद्रोपायेतामित्यियवैं के-तादित्यः सुकेता ती प्रपद्ये ताभ्यां नमी उस्तु ती मा पुरस्ताहोपायेतामिति । १४। अथ दक्षिणतः । गीपायमानं च मा रक्षमाणं च दक्षिणतो गोपाय-तामित्यहर्वे गोपायमान राची रक्षमाणा ते प्रपद्ये ताभ्यां नमो उस्तु ते मा दक्षिणतो गोपायेतामि-ति । १५। अथ पश्चात् । दीदिविश्व मा जागृविश्व पश्चान्नोपायेतामित्यचं वै दीदिविः प्राणो जागृवि-स्ती प्रपद्ये ताभ्यां नमी ऽस्तु ती मा पश्चाहीपाये-तामिति । १६। अयोत्तरतः । अस्वप्रश्व मानवद्राग-श्रीत्ररती गीपायेतामिति चन्द्रमा वा अस्वप्नी वा-युरनवद्राणस्ती प्रपद्ये ताभ्यां नमी इस्तु ती मोत्तरती गोपायेतामिति । १७। निष्ठितां प्रपद्यते । धर्मस्यूणा-राज७ श्रीसूपमहोराचे बारफलके । इन्द्रस्य गृहा व-मुमनो वरूथिनस्तानहं प्रपद्ये सह प्रजया पशुभिः सह । यन्मे किञ्चिद्स्युपहूतः सर्वगराः सखायः सा-

धुसंवृतः। तां त्वा शाले ऽरिष्टवीरा गृहा नः सन्तु सर्वत इति । १८। ततो बाद्यणभोजनम् । १९। ॥ ४॥

स्थातो मिणकावधानम् ।१। उत्तरपूर्वस्यां दि
शि यूपवदवटं साता कुशानास्तीयास्तानरिष्टकाधयान्यानि चाभिमकुलानि तस्मिन्निनोति मिणक्षः
समुद्रो ऽसीति ।१। स्था स्नासिन्ति। श्रापो रेवतीः
स्थया हि वस्वः क्रतुं च भद्रं बिभृषामृतं च । रायथ स्थ स्वपत्यस्य पानीः सरस्वती तृतृ्णते वयो
धादिति ।३। श्रापो हि हेति च तिसृभिः ।४। ततो
बाह्यस्थीजनम् ।४। ॥५॥

श्रणातः शीर्षरोगभेषत्रम् । १। पाणी प्रह्माल्यः भुवी विमार्षः । चसुर्थाः श्रीषाभ्यां गोदानाच्छु बुकाद्धि। यष्ट्रमः शीर्षण्यः रराटाद्विवृहामीममिति । १।
अर्थे चेत् । अवभेदक विरूपाश्च श्वेतपञ्च महायशः।
अयो चिषपञ्च शिरो मास्याभिताप्सीदिति । १। श्वेम्यो श्वेव भवति । ४। ॥ ६॥

उत्लपिसेहः । १। स्वपतो जीवविषाणे स्वं मू-नमासिच्यापसलिव चिः परिषिचन्परीयात्। परि ला गिरेरहं परि मातुः परि स्वसुः। परि पिषोष आषोष सख्येभ्यो विमृजाम्यहम्। उत्लल परिमीढो ऽसि परि-मीढः क गमिष्यसीति। १। स यदि अम्याद्दावायिमुप-समाधाय घृताक्तानि कुथेरद्दानि जुहुयात्। परि ला इलनो इल निवृत्तेन्द्रवीरुधः। इन्द्रपायेन सिला मद्धं मुक्काणान्यमानयेदिति। ३। श्लोम्यो स्रेव भवति। ४।॥ ९॥

शूलगवः । १। स्वर्गः पश्रवाः पुत्रो धन्यो यश-स्य आयुषः ।२। श्रीपासनमराया इत्वा वितान साधियता रीद्रं पशुमालभेत ।३। साराडम् ।४। गीवी शब्दात्। ।। वपा७ श्रपयिता स्थालीपाकमवदाना-नि च रुद्राय वपामनारिक्षाय वसाध स्थालीपाक-मिश्राएयवदानानि जुहोत्यग्रये ह्द्राय श्वीय पश्रप-तय उयायाश्रनये भवाय महादेवायेशानायेति । ६। वनस्पतिः। ।। स्विष्टकृदन्ते। =। दिग्व्याघारणम्। १। व्याघारणान्ते पत्नीः संयाजयन्तीन्द्राएये ह्द्राएये श-र्वार्ये भवान्या अपिं गृहपतिमिति । १०। लोहितं पलाशेषु कूर्चेषु रुद्राय सेनाभ्यो बलिछ हरति। या-स्ते रुद्र पुरस्तात्मेनास्ताभ्य एष बलिस्ताभ्यस्ते नमः। यास्ते रुद्र दक्षिणतः सेनास्ताभ्य एष बलिस्ताभ्यस्ते नमः । यास्ते रुद्र पश्चात्सेनास्ताभ्य एष बलिस्ता-भ्यस्ते नमः । यास्ते रुद्रोत्तरतः सेनास्ताभ्य एष व-लिस्ताभ्यस्ते नमः। यास्ते रुद्रोपरिष्टात्सेनास्ताभ्य एष विलक्षाभ्यस्ते नमः। यास्ते ह्ट्राधस्तात्सेनास्ताभ्य एष बलिस्ताभ्यस्ते नम इति । १९। जवध्यं लोहितलिप्न-मग्री प्रास्थत्यधो वा निखनिन । १२। अनु वातं पणुमवस्थाय स्ट्रैरपतिष्ठते प्रथमोत्तमाभ्यां वानुवा-काभ्याम् । १६। नैतस्य पशोर्यामध हरन्ति । १४। ए-तेनैव गोयज्ञो व्याख्यातः । १५। पायसेनानर्थलुप्तः । १६। तस्य तुल्यवया गीर्देक्षिणा । १०। ॥ ৮॥

अय वृषोत्सर्गः ।१। गोयज्ञेन व्याख्यातः ।२।

कार्त्तिकां पीर्श्वमास्याध रेवत्यां वाष्ययुजस्य । ३। मप्ये गवाध सुसिमद्यमितं कृत्वाज्यध सहस्कृत्येह रितरिति षद जुहोति । ४। पूषा गा अन्वेतु नः पूषा
रक्षत्वर्वतः । पूषा वाजध सनोतु न इति पीष्यस्य
जुहोति । ५। स्ट्राञ्जपित्वेकवर्ण दिवर्ण वा यो वा
यूषं छादयित यं वा यूषं छादयेद्रोहितो वैव स्यासर्वाङ्गरूपेतो जीववत्सायाः पयस्वित्याः पुषो यूषे
च रूपवत्तमः स्यात्तमलङ्कृत्य यूषे मुख्याधतसी वस्तर्वाञ्चलङ्कृत्य । एतं युवानं पितं वो ददािम
तेन क्रीडलीधरत प्रियेश । मा नः शाप्त जनुषा सुभागा रायस्पोषेश सिमषा मदेमेत्येतयेवोत्सृत्रेरन् । ६।
नभ्यस्थमिमन्त्रयते मयोभूरित्यनुवाकशेषेश । ७। सवासां पयसि पायसध अपयित्वा ब्राह्मशान्भोजयेत् । ६।
पशुमथेके कुर्विता । ९। तस्य शूलगवेन कस्पो ष्याख्यातः । १०।॥ ९॥

अथोदककर्म । १। अडिवर्षे प्रेते मातापिचीराशीचम् । १। शीचमेवेतरेषाम् । १। एकराचं चिराणं
वा । ४। शरीरमद्ग्या निखनिता । ५। अतः सूतके
चेदीत्थानादाशीच७ सूतकवत् । ६। नाचीदककर्म । ७।
डिवर्षप्रभृतिप्रेतमा श्मशानात्तर्वे ८नुगळेयुः । ६। यमगाणां गायन्तो यमसूक्तं च जपना इत्येके । ९। यसुपेतो भूमिजोषणादि समानमाहितायेरोदकान्तस्य
गमनात् । १०। शालापिना दहन्येनमाहितस्रेत् । १९।
तूष्णीं यामापिनेतरम् । ११। संयुक्तं मैणुनं वोदकं

याचेरचुदकं करिषामह इति । १३। कुरुधं मा चैवं पुनरित्यशतवर्षे प्रेते । १४। कुरुध्वमित्येवेतरिसन् । १५। सर्वे ज्ञातयो ऽपो ऽभ्यवयन्या सप्तमात्युरुषाद्शमाहा 19६। समानयामवासे यावत्सबन्धमनुसारेयुः 190। ए-कवस्ताः प्राचीनावीतिनः । १८। सव्यस्यानामिकया-पनोद्याप नः शोशुचद्यमिति । १९। दक्षिणामुखा निमज्जिन । २०। प्रेतायोदकाः सकृत्रसिञ्चन्यञ्चलि-नासावेतत्त उदकमिति। २१। उत्तीर्गाञ्कुचौ देशे शा-इलवत्युपविष्टा७स्तर्वेनानपवदेयुः । २२। अनपेक्षमाणा याममायन्ति रीतीभूताः कनिष्ठपूर्वाः । २३। निवेशन-हारे पिचुमन्दपचाणि विदश्याचम्योदकमियं गोमयं गौरसर्षपाधस्तेलमालभ्याश्मानमात्रम्य प्रविश्वाना । १४। विरावं ब्रह्मचारिएो ऽधःशायिनो न किञ्चन कर्म कुर्युने प्रकुवीरिन् । २५। क्रीता लब्धा वा दिवैवाद-मश्रीयुरमाध्सम् । २६। प्रेताय पिग्रं दस्त्रावनेजनदा-नप्रत्यवनेजनेषु नामयाहम् । २०। मृन्मये ता रात्रिं श्रीरोदके विहायसि निद्ध्युः प्रेताच स्नाहीति । १८। विरावध शावमाशीचम्। २९। दशरावमित्येके। ३०। न स्वाध्यायमधीयीरन् । ३१। नित्यानि निवर्तेरन्वैता-नवर्जम् ।३२। शालायौ चैके ।३३। अन्य एतानि बुर्युः । ३४। प्रेतस्पर्शिनी यामं न प्रविशेयुरा नक्षच-दर्शनात् । ३५। राची चेदादित्यस्य । ३६। प्रवेशनादि समानमितरैः ।३०। पक्षं ही वाशीचम् ।३८। आ-चार्य चैवम् । ३९। मातामहयोश्व । ४०। स्त्रीणां चा-

प्रतानाम् । ४१। प्रतानामितरे कुर्वीरन् । ४२। तास्य तेषाम् । ४३। प्रोषितस्रेष्ठेयाच्छ्रवर्णप्रभृति कृतोद्काः कालग्रेषमासीरन् । ४४। स्नतीतस्रेदेकरामं निरामं वा । ४५। स्रय कामोदकान्यृत्विकस्रशुरसस्तिसस्वन्धिमातुल-भागिनेयानाम् । ४६। प्रतानां च । ४०। एकादश्याम-युग्मान्त्राह्मस्रान्भोत्रयिता माध्सवत् । ४८। प्रतायो-दिश्य गामयेके प्रति । ४९। पिराइकरसे प्रयमः पि-गृणां प्रेतः स्यात्पुचवाधस्रेत् । ५०। निवर्तत चतुर्षः । ५०। संवासरं पृथगेके । ५२। न्यायस्तु न चतुर्षः पि-रहो भवतीति स्रुतेः । ५३। स्रहरहरस्रमसे त्राह्मस्रान् योदकुम्नं दद्यात् । ५४। पिराइमस्रेके निपृस्ति । ५५।

पनुषेदाश्वाव्यागामयेणापीत्परीत्य पलाशशासां निहिन्त । १। परिव्ययणोपाकरणिनयोजनप्रोक्षणात्यान्तृता कुर्याद्यश्वात्यत् । १। परिपश्रव्ये हुत्ता तृष्णीमप्तराः पञ्च । ३। वपोष्ठरणं चाभिघारयेहेवतां चादिश्यत् । ४। उपाकरणिनयोजनप्रोक्षणेषु स्थालीपाके चैवम् । ५। वपा हुत्वावदानान्यवद्यति । ६। सर्वाणि चीणि पञ्च वा । ०। स्थालीपाकमिष्याण्यवदानानि जुहोति । ६। पश्च इं दक्षिणा । ९। तहेवते तहेवतं यजेत तसी च भागं कुर्यात्रं च श्रूयादिममनु प्रापयेनित । १०। नद्यन्तरे नावं कारयेच वा । १०। ॥ १०॥

अषातो ऽवकीर्षिप्रायिषसम् ।१। स्नमावास्या-यां चतुष्यचे गर्दभं पणुमालभेत ।२। निर्फ्रीतं पा- कयज्ञेन यजेत ।३। अप्स्ववदानहोमः ।४। भूमी पप्रुपुरोडाशश्चपणम् ।५। तां छविं परिद्धीत ।६। ऊर्ध्ववालामित्येके ।७। संवत्सरं भिद्याचर्यं चरेत्स्वकर्म
परिकीर्तयन् ।६। अथापरमाज्याहुती जुहोति । कामावकीर्णो ऽस्म्यवकीर्णो ऽस्मि काम कामाय स्वाहा । कामाभिदुग्धो ऽस्म्यभिदुग्धो ऽस्मि काम कामाय
स्वाहेति ।६। अथोपतिष्ठते । सं मा सिच्चन्तु मरुतः समिन्दः सं वृहस्पतिः । सं मायमितः सिच्चतु
प्रजया च धनेन चेति ।१०। एतदेव प्रायश्चित्तम्
।१९। ॥१२॥

श्रथातः सभाप्रवेशनम् । १। सभामभ्येति । सभाक्विरित्त नादिनीमासि तिषिनीमासि तस्यै ते नम
इति । १। श्रथ प्रविशति । सभा च मा समितिश्वीभे
प्रजापतेर्दुहितरी सचेतसी । यो मा न विद्यादुप मा
स तिष्ठेत्सचेतनी भवतु श्रष्टसथे जन इति । ३। पर्षदमेत्य जपेत् । श्रभिभूरहमागमं विराडप्रतिवाच्यः ।
श्रस्याः पर्षद् ईशानः सहसा दुष्टरो जन इति । ४।
स यदि मन्येत कुडो ऽयमिति तमभिमन्त्रयते । या
त एषा रराद्या तनूर्मन्योः क्रोधस्य नाशनी । तां देवा ब्रह्मचारिणो विनयन्तु सुमेधसः ॥ द्यौरहं पृथिवी
चाहं तो ते क्रोधं नयामिस । गर्भमश्रत्येसहासाविति । ५। श्रथ यदि मन्येत दुग्धो ऽयमिति तमभिमन्त्रयते । तां ते वाचमास्य श्रादते हृद्य श्राद्धे । यन

यम निहिता वाक्तां ततस्तत आददे। यदहं अवीमि तत्सत्यमधरी मत्पद्यस्वेति। ६। एतदेव वशीकरणम् । ७। ॥ १३॥

अथातो रथारोहणम् । १। युङ्केति सम्प्रेष युक्क इत्युक्ते सा विराडित्येत्य चक्रे अभिमृशति । १। रचना-रमसीति दक्षिणम् ।३। यृहदसीत्युत्तरम् ।४। वामदे-व्यमसीति कूबरीम् । ५। हस्तेनोपस्थमभिमृशति । स्र-क्की न्यङ्कावभितो एषं यी ध्वानां वातायमनु सञ्च-रन्ती । दूरेहेतिरिन्द्रियावान्यतिषस्ते नो ऽययः प्रप्रयः पारयन्विति । ६। नमी माणिचरायेति दक्षिणं धुर्वे प्राजित । ७। अप्राप्य देवताः प्रत्यवरोहेल्सम्प्रति बा-स्रगान्मध्ये गा अभिकम्य पितृन्। -। न स्तीवस-चारिणी सारणी स्याताम्। ८। मुहूर्तमतियाय जपे-दिह रितरिह रमध्वम् । १०। एके मास्त्रिह रितरिति च । १९ । स यदि दुर्वली रषः स्यान्तमास्थाय जपेदयं वामिश्वना रथो मा दुर्गे मा स्तरो रिषदिति । १९। स यदि भ्रम्यात्स्तम्भमुपस्पृत्रय भूमिं वा जपेदेष वा-मिश्रना रषो मा दुर्गे मा स्तरो रिषदिति । १३। तस्य न काचनार्तिने रिष्टिभैवति । १४। यानाध्वानं विमुच्य रषं यवसोदके दापयेदेष उ वाहनस्यापहूव इति ख्रुतेः । १५। ॥ १४॥

अथातो हस्त्यारोहणम् । १। एत्य हस्तिनमभिमृ-शित हस्तियशसमसि हस्तिवर्चसमसीति । १। अथा-

रोहतीन्द्रस्य त्वा वजेणाभितिष्ठामि स्वस्ति मा स-म्पारयेति ।३। एतेनैवाश्वारोहणं व्याख्यातम् ।४। उ-ष्ट्रमारोष्ट्यचिमन्त्रयते लाष्ट्रो ऽसि लष्ट्रदेवत्यः स्वस्ति मा सम्पारयेति । १। रासभमारोध्यवभिमन्त्रयते शूद्रो ऽसि शूद्रजन्मायेयो वै हिरेताः स्वस्ति मा सम्पार-येति । ६। पन्थानमभिमन्त्रयते नमो रुद्राय पथिषदे स्वस्ति मा सम्पारयेति। ७। चतुष्पथमभिमन्त्रयते न-मो रुद्राय चतुष्पथसदे स्वस्ति मा सम्पारयेति। =। नदीमुत्तरिष्वनिमन्त्रयते नमी हद्रायापुषदे स्वस्ति मा सम्पारयेति । ९। नावमारोध्यबभिमन्त्रयते सुना-विमिति । १०। उत्तरिष्यसभिमन्त्रयते सुवामाणिमिति । १९। वनमभिमन्त्रयते नमो रुद्राय वनसदे स्वस्ति मा सम्पारयेति । १२। गिरिमिमन्त्रयते नमी रुट्राय गिरिषदे स्वस्ति मा सम्पारयेति । १३। श्मशानमभि-मन्त्रयते नमी रुद्राय पितृषदे खिस्ति मा सम्पारये-ति । १४। गोष्ठमिमन्त्रयते नमो रुट्राय श्कृत्पिग्ड-सदे स्वस्ति मा सम्पारयेति । १५। यत्र चान्यत्रापि नमी रुद्रायेत्येव ब्रूयादुद्री ह्येवेद् सर्वमिति श्रुतेः 1981 सिचावधूतो ऽभिमन्त्रयते सिगसि न वजी ऽसि नमस्ते असु मा मा हि सीरिति। १०। स्तन-यिल्नुमिमन्त्रयते शिवा नो वर्षाः सन्तु शिवा नः सन्तु हेतयः शिवा नस्ताः सन्तु यास्त्र मृजसि वृ-बहिद्यति । १८। शिवां वाश्यमानामभिमन्त्रयते शि- वो नामेति। १९। शकुनं वारयमानमभिमन्त्रयते। हिरायपणं शकुनं देवानां प्रहितङ्गम। यमदूत ममस्ते इस्तु किं ता कार्कारिणो इत्रवीदिति। १०। लक्ष्ययं वृष्यमभिमन्त्रयते मा लाशनिमा परणुमा वातो मा राजप्रेषितो दस्तः। अङ्कुरास्ते प्ररोहनु निवाते लाभिवर्षेतु। अपिष्टे मूलं मा हिछसीत्स्वित्त ते इस्तु वनस्पते स्वस्ति मे इस्तु वनस्पत इत्ति। १९। स यदि किञ्चिल्लभेत तत्र्पतिगृह्णाति द्यी-स्ता ददातु पृष्यिवी ता प्रतिगृह्णातिति सास्य न ददतः श्रीयते भूयसी च प्रतिगृह्णातिति सास्य न ददतः श्रीयते भूयसी च प्रतिगृह्णातिति तस्य द्विः प्राथ्नाति वस्ना लाखातु ब्रह्मा त्वा प्राथ्नाति । १३। अष्य यदी मन्यं लभेत तत्र्पतिगृह्म द्यीस्वेति तस्य विः प्राथ्नाति ब्रह्मा लाखातु ब्रह्मा त्वा प्राथ्नातु व्रह्मा त्वा प्राथ्मातु व्रह्मा त्वा प्राथमातु व्रह्मा त्वा प्राथमात्वा त्वा प्राथमात्वा व्यव्यक्षा त्वा व्यव्यक्षा त्वा प्राथमात्वा व्यव्यक्षा त्वा प्राथमात्वा व्यव्यक्षा त्वा व्यव्यक्षा त

श्रणातो ऽधीत्याधीत्यानिराकरणम् । प्रतीकं मे
विचक्षणं जिद्धा मे मधु यहचः । कणाभ्यां भूरि
पृष्ठुवे मा त्रष्ठ हार्षीः श्रुतं मिय । ब्रह्मणः प्रव-चनमिस ब्रह्मणः प्रतिष्ठानमिस ब्रह्मकोशो ऽसि स-निरिस शानिरस्यनिराकरणमिस ब्रह्मकोशं मे विश् वाचा ता पिद्धामि वाचा ता पिद्धामि स्वरक-रणकण्ठ्यीरसदन्यीष्ट्ययहणधारणोश्चारणशक्तिमीय भ-वतु । श्रापायन्तु मे ऽङ्गानि वाक्प्राणश्रह्मः श्रोषं यशे बलम् । यन्मे श्रुतमधीतं तन्मे मनसि तिष्ठतु तिष्ठतु ॥ १६ ॥

॥ इति श्रीपारस्करिवरिचते गृह्यसूचे
तृतीयं काग्रडम् ॥
॥ इति श्रीपारस्कराचार्यकृतं कातीयगृह्यसूच।
समान्नम् ॥

### Kritische Anmerkungen.

#### Abkürzungen.

A = Text mit Jayarâma's Commentar. Berlin. Chambers 373.

B = Text. Oxford. Bodl. Msc. Walker 181.

C = Text. Ebend. Msc. Wilson 451.

Jr = Jayarâma's Commentar in A.

Rk = Râmakṛishṇa's Commentar, ehemals East India House 440. 577. 912.

Kp = Kâmadeva's Paddhati. Berlin. Chamb. 457 d.

Vp = Vasudeva's Paddhati. Ebend. Chamb. 331 und Oxford. Bodl. Msc. Wilson 476.

Sp == Jac. Sam. Speijer, Spec. lit. inaug. de ceremonia apud Indos, quae vocatur jâtakarma. Lugd. Bat. 1872.

#### Erstes Buch.

- 3. 12. Codd. पाद्याये । Âçv. 1, 24, 22 und Çânkh. 3, 7 पद्याये । 19. A Jr निरुक्षयित । 25. AB Rk अस्णोः । Jr अस्योः erklärt durch अस्णोः ।
  - 4. 8. BC pr. m. पूर्वेश ।
- 5. 2. C प्रवृत्य। 9. B corr. am Rande विज्ञातिश्व statt विज्ञानं च। BC पौर्णमासं च। Codd. स इ हव्यो।

Jr सत् इ वार्षे स चेन्द्र। Rk स इ वार्षे स चेन्द्रः।
Ich vermuthe: स इ इ चार्षे। TS. 3, 4, 4 स हि।—
10. C ज्येष्ठचानां।— BC ब्रह्मस्यस्थिन्।— C इति..
॰ षजिति fehlt.— 11. Codd. दिवा पृ॰। Jr und Rk दिव
ज्ञा।— A सुगंनः प॰।— A Text B Kp Vp म ज्ञागात्।

- 6. 3. A Jr तावेव विव° Rk Text तावेह Comm. ता-वेव। Vgl. Ç. Br 14, 9, 4, 19. A विद्यावहै। C विं-स्नावहै।
- 7. 2. A तां ता। A प्रजायामस्यायतः। Ebenso B Vp, aber mit Tilgung des letzten â.
- 8. 8. A द्धातु । A बृहस्पतिष्ट्वा । 19. A Jr पो-चा । So das Khila zu RS. 10, 85. s. Var. Lect. p. 15. — 21. BC श्रम्पातां ।
- 9. 5. Codd. पुमाहमं वर्ततां wo Rk वर्ततां durch उ-त्पादयेतां erklärt. Ich bin Haas gefolgt.

#### 10. 1. A याचवि ।

Nach Kap. 12 folgt in B Kap. 13 अध्यतुमर्ती जाया-मिनाक्केत् etc. und Kap. 14 अथ गर्भाधानम् etc. Sie stehen bei Sp p. 19 und p. 18. In C sind sie am Rande hinzugefügt. In den Commentaren fehlen sie.

- 13. 1. ▲ नाटधीत।
- 14. 3. BC Jr Rk Kp Vp 7514 1
- 15. 4. BC उपविष्टायां। C द्रप्येन। 8. भ-विना fehlt in AB; Jr Rk haben भवति।
- 16. 2. B **पीवर्री** | C **°री** | 9. Sp p. 63 **उत्तरां** | 18. Der Vers steht Ç. Br 14, 9, 4, 26. Sp (p. 68) will nach Açv. 1, 15, 3 **अस्तृतं** schreiben. 19. S. Ç. Br 14, 9, 4, 27. Sp schreibt **अजीजन:** und **ऽकार:**, hält aber **वीरवतो अ**-

कर् für die richtige Lesart. — 23. C शका मका Vgl. V8. 7, 12. 13. 16—18. TS. 1, 4, 8. 9. — A कुम्भीरश्युः। — 24. A उत्तरीयेख वाससा वा प्रकादाङ्क कृता पिता जपति। — A वरमदुः। — A श्यावश्यली। — 25. Codd. न नामयति wozu Jr श्रङ्गानि ergänzt. Die Lesart des Âpastambîya-prayoga (Sp p. 86) नामयति, aus न श्रामयति wird wohl die richtige sein. — A ग्लापयति।

Nach Kap. 16 folgen in B (auf Fol. 13a bis 15b) zwei Kapitel, deren erstes anfängt: अथाता यमलजनमे प्राक्त प्राक्ति व्यास्थामः । das zweite: अथाता मूलविधिं व्यास्थामः । Viele Correcturen und Ergänzungen am Rande.
— In C steht das erste dieser beiden Kapitel an eben dieser Stelle; das zweite folgt nach dem Schlusse von Pâraskara's Sûtra. S. krit. Anmerk. zu 3, 16.

#### 17. 3. B pr. m. C अयुग्सा ।

19. 5. ABC एकत उडु॰, Jr und Rk एकती डु॰ als सिक्ष्यान्दसः। — 13. A अवपर्याय वास्ततो ब्रा॰ भी-जनमनुपर्याय वा ततो ब्रा॰ भी॰ B अनुपर्याया वा ततो ब्रा॰ भी॰ (nur einmal); C अनुपर्याया वा ततो ब्रा॰ भी॰ उनुपर्यया वा ततो ब्रा॰ भी॰। Jr अव-पर्याय चेति च्छान्दसं। Rk Text: अवपर्याय वा ततो ब्रा॰ भी॰। उज्जव-पर्याय चेति च्छान्दसं। Rk Text: अवपर्याय वा ततो ब्रा॰ भी॰। Comm. अवपरिपाद्या या (वा?) अवव-सर्वमांसान्येकी कृत्य प्राश्वेदित्यर्थः अवपरिपाद्या वा क्रमेण प्राश्येचैकत उडुत्येति भतृयद्यः अवपर्यायेत्य-विभक्तिकं छान्दसं पदं।

#### Zweites Buch.

1. 6. ABC वायुर् Rk वाय उद् । Vgl. AS. 6, 68, 1. — 11. ABC आयुर्ध Jr आयुर्धान् । — 16. Der Vers, dessen erste Hälfte entstellt ist, steht so in allen Handschriften. In Nåråyana Bhaṭṭa's Prayogaratna f. 49, b steht: येन भू-यश रामां ज्योकच पश्याति सूर्य तेन त आयुर्ध und in Anantadeva's Samskåra kaustabha f. 110, b nur der Anfang: येन भूयश रामानित । Vgl. die Uebersetzung. — 19. Codd. सङ्ख्या। — A व्यवा। — AB Kp Vp वा-व्यति। — Codd. इतिथ। — Ich habe den Vers geschrieben, wie er Prayogar. £ 50, a und Samsk. kaust. f. 110, b steht. Vgl. AS. 8, 2, 17.

Hier folgt in BC ein kurzes Kapitel über das Stechen der Ohrlöcher (es steht Sp p. 21), welches offenbar später eingeschoben ist. Die Commentare und Paddhati's erwähnen es nicht.

- 2. 7. A acrita fehlt im Texte. Nach 2, 10 folgen in BC zwei Paragraphen über das Umhängen der Opferschnur (yajnopavita) und die Uebergabe des Felles (ajina). Sie stehen Spp. 22. Beide sind, wie aus den Commentaren hervorgeht, späterer Einschub. 16. BC wiederholen den ganzen Vers, welcher 1, 8, 8 steht. 20. A steht af fehlt im Texte. 21. A देवे परि सक्ता fehlt. C भूतिया: statt देवेथा: 1 Rk stimmt zuerst mit C, aber bei der Wiederholung mit B. Vgl. C. Br 11, 5, 4, 4.
  - 3. 3. C समीखिताय fehlt.
- 4. 3. BC uğrultarı | 8. BC सवितादधातु | B मेधां मे दे॰ स॰ आद्धातु | (Sp p. 23). Nach 4, 8 folgt in BC die Berührung der Glieder und Bestreichung mit Asche (Sp p. 23); beide nach den Commentaren späterer Einschub.
- 5. 1. A Text und B चर्य fehlt. 9. BC समिधसा । 12. A वर्ज | 13. A चलारिशनं | 20—23 sind im

Texte A ausgelassen. — Nach 27 folgt in BC marg. und Rk das Maass der Stäbe. Jr erwähnt dasselbe aus einer andern Çâ-khâ. — 30. A 歌刊 und 歌刊新刊 fehlen. — 31. A 表情 fehlt. — 33. A वदं समाप्य वर्ता ! — 36. BC ना-तीत: ! — 40. A च fehlt. — 42. A संस्कार: ! — 43. A संस्कारपाव: !

- 6. 10. BC Rk Vp Kp तान्विजहामि | Vgl. AS. 16, 1, 7. A एकस्पादुद्कुम्भाद्पो | 11. C इति fehlt. 15. BC marg. ट्राइं निधाय | 16. C der erste Satz उ-द्यन् bis गमय fehlt. BC Rk und die beiden Paddhati's haben nur आजभृष्णुः | A im zweiten und dritten Verse und Jr भृष्टिः | Gobh. gri. 3, 4 भृष्टिभिः | Die dort angedeuteten drei Verse stehen in Bhavadeva's Chandogapaddhati; sie weichen von Pâraskara's Versen nur wenig ab. 17. AJr निष्या | 18. Vor चुनुः schiebt B ein: समानव्यानो मे तपय | 19. B corr. CRk अनुष्य | Das erste भू-यामं fehlt in B. 20. C जीव | 23. ARk अवाय मे-धाय | 29. B corr. auch das zweite Mal मामनाधिंहि |
- 7. 3. A नृतगीतवादिबादि। 6. B फलप्रपचन।
  C फलप्रचयनतपन। Rk फलप्रपतन। B Jr Vp शुष्कवदन। A Rk Comm. शुक्क । Rk Text शुक्क । C असूक्क ।
   9. ABC विपुष्ठचीं। Jr विपुष्ठसां। BC fügen am Ende
  hinzu: न च गळत्। 15. A अनन्तरितायां। C च
  fehlt. 16. A गुदं fehlt. A समृजीत। 18. B schiebt
  nach स्यात् ein: सर्वत आत्मानं गोपायेत्।
- 8. 3. B ग्रासमावर्ष । 5. A सूर्यात् feblt. 7. Nach भोजनं sind in A mehrere Wörter des Commentars in den Text gerathen. — 9. A न क्योत्।

9. 10. A पाचे।

10. 9. A च fehlt. — 13. A औदुब्री: | BC Rk Vp ॰ र्यः । — A आर्द्राः सफलाः सपलाशाः । — 17. A ता-वतस्तिस्र श्रोंकार॰ (18). स ist getilgt; Lücke. — 21. fehlt in A und Vp. B आध्वीणां ।

Ⅱ. 1. AB अमावास्यां।— 2. ABC श्रहाशने। Jr Rk श्राह्या । - C अवस्पूर्जेह्नमि । Jr Rk erklären अ-वस्पूर्ज darch विद्योतमानविद्युत् । — B corr. C उत्पा-तेषु । — 3. A उत्मृष्टे ऽथाभदर्शनं । — 4. B महानिशा-यां। - A सन्ध्या । - B यामे यामान्तर्दि । C या-मानार्दि o und am Rande यामे। - Bo दिवाकीर्तिः।-6. B यामे यामानो । - C श्रन्धेषु । - B s. m. °चरि-तेषु । — 8. BC च fehlt. — 9. A एकराचं fehlt. — 12. A प-रि सख्य धर्मिणो वि सख्यानि विमृजामहे। B परि सख्यानि धर्मिणो वि स॰ विस्। । परि सख्या-मि धर्मणो वि स॰ विस् । उन रक्ष परि संख्यस्य ध-र्मिणो वि स॰ विसृ॰। VP परि सख्यस्य धर्मिणो वि संख्यानि सृजामहे। Die Erklärungen von Jr परिस-ख्यस्य durch सुमिनभावस्य, परापतत् durch रक्षणार्थ-मागतः, विसल्यानि durch विद्वेषादीनि sind alle verfehlt. Der Vers ist ganz verdorben. Vgl. Açval. cr. 6, 12, 12.

12. 1. B corr. C उत्मृजेयु: । — 2. B corr. इतराना-चार्यान् । — A पितृनाचार्यान्स्वांश्व । Rk पितृन्स्वांश्व । — 3. BC प्रबूयु: ।

13. 2. A Rk अनुहो। Kp धुर्यान्वलीवदीन्। 14. 4. BC वारुगीः। — 11. BC शालायाः। — प्रभवः।

- 19. C तदेतत् statt तावत्। 20. BC दविभूपे प्रह्मा-स्य। — 24. B sec. m. C • समनं च।
- 15. 2. Nach **भ्यखे**ति schiebt B ein: स्थालीपाकस्य जुहोतीन्द्राय स्वाहेति।
- 16. 3. BC व्यगात्। 5. B पितृिभः statt मातृिभः।
  17. 2. A यथ einmal. 6. Jr स्रकृष्टे फालाकृष्टे।
  Rk कृष्टे सीरेण विलिखिते। 9. A तिमन्द्रमुप॰ (इष्ट्रfehlt). A hat das erste Mal सन्पायिनी। Jr स्रद्रनीयादिवृश्विकारिणी। Rk im Texte ebenso; der Commentar bricht hier ab. Das aweite Mal steht कमिस कमिशा कमिशा bei B allein. 10. B यञ्जाये सोमाये। Ур यञ्जाये शंमाये।
   13. A ॰ शेषकृर्तेषु। 14. A स्निमेषाः। 15. A

#### Drittes Buch.

1. 2. A स्निमातिसाहे। — A यो नः fehlt. — Jr सजीजान जीवतु यहा नो Sस्मण्यं भान्यं जनयतु।
— BC Kp Vp विश्वान्। Vgl. TS. 5, 7, 2, 3. — B तेषां ज्योग्जानिं। — Jr सजीजिं सजेयतं। — C Kp Vp सा-वहाः। — Vp परिद्रशा — Vgl. TS. ebend. AS. 6, 55, 1. — 3. समिष्यत् (so A) für समिष्यत् Conj. Impf. सभ्यषत् P. 8, 3, 63—65. B Kp Vp स्विष्यत्। C स्विष्यत्। Jr सविष्यत् सवतु। T Br. 2, 4, 1, 4 देव . . . समिष्याः पा — A सुगं तु। — A ज्योतिष्यद्धोहः। die anderen शमग्रीहः। — 4. A विश्वचंशियाः fehlt. — A समन्यीष्ट।

Jr समानयिष्ट । — Kp Vp पितो आवि॰ und so corrigiren BC. — B तोकाय तनयाय mit Tilgung des zweiten Wortes, welches C am Rande hinzufügt. — B तन्वे। — A स्योन इति। — 6. A Kp Vp अधिवनाय चकुषु: । B corr. C मनावचकृषु: । Die Verse in 4 und 6 s. T Br. 2, 4, 8, 7. Vgl.
AS. 6, 30, 1.

2. 2. Kd राविं। — B सुमङ्गलीः। — BC राविम्। — Jr कृणुतो कृर्णतो, alle anderen कृणुते। s. TS. 5, 7, 2, 4. AS, 6, 55, 3. — Alle ज्योग्जीता nur B pr. m. ज्योग्जीवा। Jr दोषाणां दुष्टानां च जेतारः। s. TS. a. a. O. — 7. A springt von शाखासी व्य सुवीर्यो über. — 10. A अ-भिमन्त्रयते। — 11. BC कीर्तिः। — 14. A Jr उपोद् तिष्टानाः। B उपोद्तिः।

3. 2. A विद्या विति। — 5. Die Verse stimmen mit TS. 4, 3, 11, 2 u. f., wonach ich die Fehler der Handschriften verbessert habe. — BC निष्कृति। — ABC अधि लोकं। — ABC नियळतु। — AB व्युक्तन्साजीणा। — 6. Die Handschriften stimmen in der fehlerhaften Fassung der Verse überein, nur B अकृष्णतत्। जिल्लात्। — Vgl. Âçv. gri. 2, 4, 14. — A द्धातु वः। — A इति fehlt. — 7. A च fehlt. — 10. A पार्श्व fehlt. — 12. BC आचार्याने । — 13. A च fehlt.

4. 4. A pr. m. कल्डिशेरीमन्? Çankh. gri. 3, 2. — 7. BC पुनास्मित तन्नी जुषस्व शं नो etc. wie im ersten Verse. Vgl. RS. 7, 54, 1—3. 55, 1. — 8. BC विश्वांश्व । — Jr Vp वाजीं। A Text Kp वाजां। C वाजिं। B वाजिनीं। Vp fügt hinzu इदं ... सरस्वत्ये वाज्ये च। — A Vp marg. नगेश्वां statt सुदर्शनं। — A एतान ... मध्यन्दिना सह

fehlt. — A धातारं ... वाजिनः स्वाहा fehlt. — 9. B corr. समुराणि in सक्षीराणि, wie Kp Vp haben. — ABC शाहुलं। — 11. BC यहास्य।—18. Vp सह पण्ठभिः।—Den Text des letzten Verses habe ich nach Vp gegeben, nur dass dieser, wie alle anderen, गृहानः hat. — A अस्तुप .. गर्स .. ससाय ...। BC अस्युप । C संमतः। Ich weiss den Vers nicht herzustellen. Jr sucht sich mit unmöglichen Erklärungen zu helfen. Einzelne Anklänge finden sich AS. 3, 12, 1. 5, 6, 11. 7, 60, 4.

5. 3. ABC Vp **धा इति।** s. RS. 10, 30, 12. — 4. A चतस्भिः।

Nach Kap. 5 folgt in BC ein Kapitel über die Aufstellung von Götterbildern, welches sich schon durch seine Ausdrucksweise (प्रतिश्वापनं व्याख्यास्यामः) als späterer Einschub zu erkennen giebt.

- 6. 2. ८ चक्षुर्थी तं घो॰। B चक्षु॰ नासिकाभ्यां घो॰। — 3. ८ स्रविभेदक विरूपाद्यः। — BC घेतप-घो महायशः.. चित्रपक्षः। — ८ माभिता॰।
- 7. 2. A स्वमू॰। A परिषिचति परीयात्। A परिष्युः। A आतुषः। BC सिष्यः परि-द्दाम्यहम्। 3. B ह्रलनोपह्रलं। C ह्रलं नि॰। BC छिता।
- 8. 3. B corr. C आलभते। 6. B वर्षां श्व॰ स्था-लीपाकमिश्राययव॰। 10. A स्ट्राय्ये fehlt. A पा-लाशेषु। 11. A Die Sprüche mit पश्चात् und उत्तरतः fehlen. 12. A लोहितसिप्तं। C लोहितमयी। B तं निस् । 14. याममरायं हरन्ति।
- 9. 4. Nach जुहोति C प्रतिमन्त्रं । B प्रतिमन्त्रमा-घारावाज्यभागी हुत्वा पायसेन शूलगवदेवताभ्यो हो-

मः । — 5. BC Kp Vp वाजान् । — BC स्वाहेति। — 6. AB ह्पस्वितमः । C ह्पस्वित्तमः । Kp ह्पस्थितमः । Vp ह्र-पवत्तमः । — AB एनं । TS. 3, 3, 9, 1. Vgl. AS. 9, 4, 24. — C साप्र । AB साप्तजनुषा । Jr सप्तजन्मसम्बद्धेन पत्या सह । — ABC Kp Vp सुभगा । Jr असुभगा मा भ-वेति शेषः । — 7. A अभिमन्त्रयति ।

10. 10. BC यथाहितासे: | — 13. B संयुक्तमेथुनं च |
— A जापेरन् | — A इत्येति | — 15. BC इति feblt. —
16. BC अपो feblt. — 22. ABC शाडुल | — A एतान् |
— 23. AB pr. m. आयानि | — 26. BC एव feblt. —
27. AC यहम् | — 36. C राजी चादि | — 47. B प्रज्ञानां च स्त्रीणां च | — 51. C निवर्तते | — BC चतुर्थम् |
— 52. B marg. तं vor पृथक् | — 53. BC तस्य न्यायस्तु |
— 55. A निगृणिन्त |

11. 1. B आश्राव्य गा॰। — 2. A ॰ नियोजनप्रीक्ष-णेषु प्रकरणोक्तेतिकर्तव्यतया यज्ञान्यत्। — 4. BC दे-वतान्वादिशेत्। — 7. A चीणि fehlt, B marg. — 10. A तद्वतं य॰। Vgl. Kâty. çr. 25, 2, 4. — A यजते। B य-जेत्। — A तं ब्रूयात्।

12. 2. AC आलभते। — 3. B निर्भातं। C नैर्भातं। — 9. ABC अभिदुग्धो। — 10. BC समासिञ्चन्तु।

13. 2. B अध्येति । — 3. A Text प्रचेतसी । — A वि-द्यादृहि मा । — B मुच्येत नो । C मच्चेतनो । — A श-त७ श७सथे । B संगथे । — 4. C परिषदं । — ACKp Vp आगमवि॰। — AVp अप्रतिवाश्याः । B ॰ वाच्याः (?) । Kp ॰ वास्याः । — C परिषद् । — AVp स्वासु statt सहसा। Kp ला सु॰ । — BC दुष्टरे । — Kp जन fehlt. Ich weiss dan Vers nicht herzustellen. — 5. A स fehlt. — A Vp corr. मन्यो । — C द्यारसी । — B चाहं च वि ते । C चाहं भविते । A Kp Vp तो ते । — BC Kp अष्वतया सहासी । Jr अभ्यतरी गर्भपृष्टिमहमाना (असहमाना?) । — 6. Ich habe die erste Verszeile so geschrieben, wie er in A Kp Vp steht, nur hat Vp हृदयमाद्धे । B hat nach Tilgung einiger Silben आ ते वाचमास्य आ ते हृदयमाद्दे । C तां आ वे वाचमास्य आदते हृदयमाद्धे । — In der zweiten Zeile hat B वाक्तां त आददे । — B प्रविधित । — A मञ्चास्य was Jr in unsinnigster Weise zu erklären sucht.

- 14. 2. A एषं सम्प्रेष | BC इति प्रोक्ते | 6. B स्ट्राइ | B यो | B marg. C वातं st. ध्वानं | Jr Kp Vp अभि st. अनु | BC Kp सम्प्रानं | BC इन्द्रियवान् | Kp यतिस्रक्षेतापयः | BC तेनापयः | Vgl. TS. 1, 7, 7, 2. Tâṇdya Br. 1, 7, 5. 7. BC दिस्र्गाधुर्ये | A ध्वर्ये | B प्राजित गवां मध्ये स्थापयित | 8. BC अतिक्रम्य | 10. A अतीया | BC अतीयाय | A स जपेत् | BC die Silben मध्य fehlen. 11. A च fehlt. 12. BC दुवेलो एषः स्यादिदमास्थाय | BC मा सुगे एष इति | A Vp स्तरो | Kp स्थरो | Jr स्करोः (so) हिंसकाडेतोः स्वृज् हिंसायां | (?) 13. fehlt in B. C भूम्याः स्तर्भं . . अयं वां . . सुगे एष इति | 14. A काचिदाितः | 15. BC एषं fehlt.
- 15. 3. BC अथावरोहित। 5. 6. B hat जूद्रो ऽसि beim उष्ट्र und लाष्ट्रो ऽसि beim रासम। — 7—15. Ich habe die Reihenfolge nach A Kp Vp gegeben, nur fehlen 12 und 13

in Kp. In B ist die Folge: 9. 10. 11. 13. 12. 7. 8. 14. 15. In C feblt 7, die übrigen folgen: 9. 10. 11. 12. 13. 8. 14. 15. -7. B प्रथमि॰ । — 8. BC प्रथिषदे । — 12. B वनस्पति-मिल । - 15. A hat im Texte wieder गिरिं। B गोहानं। — C wiederholt श्कृतियराइसद इति statt स्वस्ति । -16. B यव तव चाº .. नमी नमी । - 18. C stellt den Satz hinter 20 und fügt am Ende hinzu: स्रोम्यो होव भ-वति। - BC विद्युतः statt हेतयः। - 20. A श्कुनीं। -ВС प्रहितङ्गमः। — С यज्ञद्रत। — В कार्करीणो। С कार्करिएो। - C fügt hinzu: श्लेम्यो होव भवति। -21. B मा दर्हो राजमेषितः । - 22. A लभते । - 22-24. B पृथिवी त्वा प्रतिगृह्णात्वित्यथ यद्योदनं लभेत तत्प्रतिगृह्णालिति भवत्यथ यदि धनं लभेत तं प्रति-गृह्णाति द्योस्ता ददातु पृथिवी ता प्रतिगृह्णाति-ति न दत्तः श्रीयते भूयसी च प्रतिगृह्णानो भवत्यथ यद्योदनं लभेत तत्प्रतिगृह्णाति द्यीस्वा ददातु पृथिवी ला प्रतिगृह्णालिति तस्य डिः प्रान्नात् ब्रह्मा लान्नात् ब्रह्मा त्वा प्राष्ट्रात्वित्यथ यदि मन्धं लभेत तत्प्रतिग्-ह्णाविति विः प्रायाति बसा वा प्रायात् बसा वा पिबलिति । - ए पृथिवी ला प्रतिगृह्णालित्यथ य-द्योदनं लभेत तत्प्रतिगृह्णाति द्यीस्ता ददातु पृथिवी ला प्रतिगृह्णालिति तस्य दिः प्रान्नाति ब्रह्मा ला प्रान्नात् बसा ता प्रान्नातित्यय यदि मन्यं लभेत त-त्रतिगृह्णाति द्यीस्वा ददातु पृथिवी ता प्रतिगृह्णा-लिति तस्य विः प्राम्नाति ब्रह्मा लाम्नातु ब्रह्मा ला प्राम्नात् ब्रह्मा त्वा पिबत्विति । - 24. A स यदि ।

16. BC निराकरणं। — B विचर्यं। — BC मा ना हार्षीत्। Kp Vp मा ता हार्षीः। — B Kp श्रुतमपि। — A hat वाचा त्वा पि॰ nur einmal, aber Jr sagt: आवृत्ति-र्दाद्धीर्था। – B वाचा ता द्धाम्यापायनु मे Sङ्गा-नि mit Auslassung der Worte von स्वर bis भवत, welche auch in C erst von späterer Hand an den Rand geschrieben sind. — в तन्मे मनसि तिष्ठतु तन्मे मनसि तिष्ठतिति। — In C schliesst das Sûtra mit der Unterschrift: 31 माध्यन्द-न्यां शासायां पारस्कराचार्यकृती गृह्यसूचं समाप्तं॥ Darauf folgen zwei Kapitel, deren erstes in B oben hinter 1, 16 steht (s. die Anm. zu der Stelle): ऋषातो मूलविधि व्या-ख्यास्यामः । .... ॥ इति कात्यायनप्रणीताष्टादशप-रिशिष्टो वेटवतानां विधिः॥ स्त्रचातो धर्मजिङ्गासा॥ .... इति कात्यायनप्रखीताष्टादशपरिशिष्ट समाप्तं ॥ संवत् १५५५ वर्षे ... वृद्यनगरे ... महंरणाकेन लिखितं ॥ S. Aufrecht, Catal. Bodl. p. 382. No. 451.

Druckfehler.

S. 5, Z. 5 lies: **प्रदक्षिण** । , 6. ,, 2 ,, सी ।





# ॥ गृह्यसूचा गि॥

Indische Hausregeln.

### Abhandlungen

der

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

VI. Band.

**№. 4**.

# ॥ गृह्यसूचा गि॥

## Indische Hausregeln.

Sanskrit und Deutsch

herausgegeben

TOB

Adolf Friedrich Stenzler.

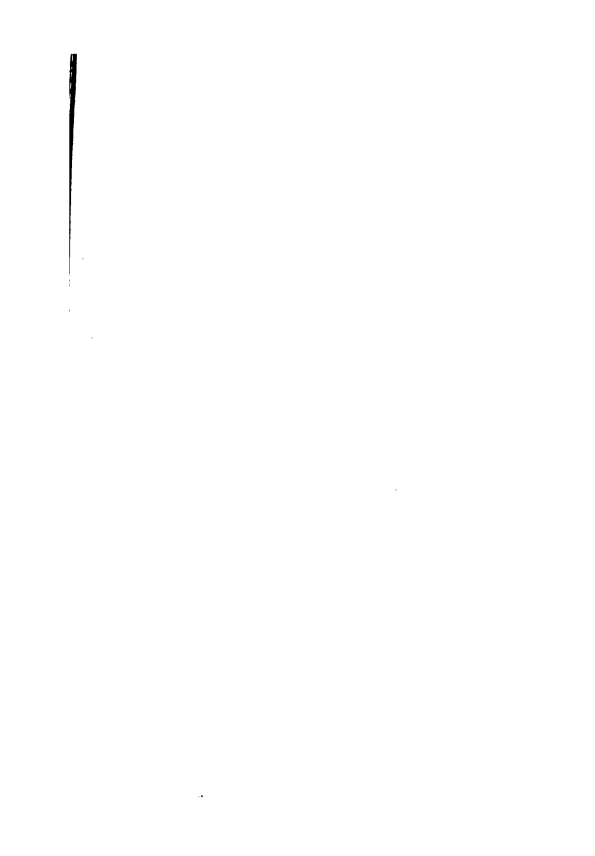
II. Pâraskara.

Zweites Heft.

Uebersetzung.

Leipzig 1878

in Commission bei F. A. Brockhaus.



#### Vorrede.

Pâraskara's Gṛihya Sûtra schliesst sich eng an Kâtyâyana's Çrauta Sûtra an und wird in dem Grade als ein blosser Bestandtheil desselben betrachtet, dass es öfter gradezu unter Kâtyâyana's Namen citirt wird. Der Text desselben ist mehr als der von anderen mir bekannten Hausregeln Einflüssen ausgesetzt gewesen, welche die Herstellung seiner ursprünglichen Gestalt erschweren und zum Theil unmöglich machen.

Der empfindlichste derselben erscheint in dem Verderbniss mehrerer Sprüche, mit welchen die vorgeschriebenen Handlungen begleitet werden. Die Sprüche stehen in dieser verdorbenen Gestalt in den Handschriften des Textes und der Leitfäden (paddhati). Die beiden mir zugänglichen Commentatoren haben sie schon ebenso vorgefunden und bemühen sich mit unglaublichen Kunstgriffen, ihnen einen Sinn abzugewinnen. Aeltere Commentare sind noch in Indien handschriftlich vorhanden; da aber Jayarâma und Râmakṛĭshṇa nach ihrer eigenen Aussage dieselben auch benutzt haben, ein Erfolg dieser Benutzung aber an den verdorbenen Stellen nicht zu ersehen ist, so lässt sich kaum hoffen, dass sie uns Hülfe gewähren werden. Man wird wohl nur annehmen können, dass die Verderbnisse schon in sehr alter Zeit stattgefunden haben und dass die Sprüche schon lange ohne alles Verständniss angewendet worden sind.

VI Vorrede.

Von geringerem Gewichte sind die verschiedenen Ergünzungen, welche Pâraskara's Hausregel durch spätere Hand erfahren hat. Sie finden sich in den Handschriften BC des Textes, in C zuweilen erst am Rande, fehlen aber in A und bei Jayarama, und die darin erwähnten Gebräuche werden von Râmakrishna meistens mit der Bemerkung begleitet, dass sie, obwohl sie von dem Verfasser des Sûtra nicht ausdrücklich vorgeschrieben seien, doch dem Herkommen gemäss beobachtet werden müssen. Es war also nicht schwer, Pâraskara's Text von diesen späteren Zusätzen zu befreien.

Ueber die drei Handschriften des Textes, welche ich in den kritischen Anmerkungen kurz erwähnt habe, bemerke ich noch Folgendes:

- A. (Berlin, Msc. Chambers 373) ist Samvat saptadaçanavavimçativarshe, d. h. 1729 (1673 n. C. G.) geschrieben.
- B. (Oxford, Bodl. Msc. Walker 181) enthält 9 verschiedene Werke (s. Aufrecht, Catal. p. 400), von welchen Påraskara's Hausregel, geschrieben Samvat 1668 (1612 n. C. G.) das letzte ist.
- C. (Oxford, Bodl. Msc. Wilson 451) ist geschrieben Samvat 1555 (1499 n. C. G.) Vgl. die krit. Anm. zu Ende.

Jayarâma's Commentar, in A enthalten, führt den Titel Sajjanavallabha. Der Verfasser nennt in den Versen, mit welchen er seinen Commentar beginnt und schliesst, seinen Vater Balabhadra, seinen Grossvater Dâmodara Âcârya aus dem Geschlechte Bharadvâja's, und seinen Lehrer Keçava. Wenn es sicher wäre, dass sein Vater Balabhadra das Hâyanaratna (Msc. Chambers 182) im Jahre Çâka 1577 (1655 n. C. G.) geschrieben (Ind. Stud. 2, 246), so dürfte Jayarâma's Commentar wohl nicht viel später abgefasst sein. Es ist eine Jugendarbeit des Verfassers, welche er mit Benutzung der Commentare von Karka und anderen ausführte,

Vorrede. VII

um sich selbst zu belehren (sviyabodhâya). Er bittet daher die Kundigen, sie möchten etwaige Fehler seines Buches mit derselben Nachsicht beurtheilen, welche sie ihren eigenen Kindern schenken würden.

In der That bedarf er auch der Nachsicht in hohem Grade, namentlich bei seinen Erklärungen der mantras. Bei denjenigen Sprüchen und Versen, welche aus seiner eigenen Çâkhâ, der Mâdhyandina-Çâkhâ, genommen und deshalb auch in Pâraskara's Text nur durch die Anfangsworte bezeichnet sind, giebt er nur die Verfasser, das Versmass, die Gottheit und die Anwendung an, weil dieselben, wie er sagt, schon von Ûvaţa und anderen erklärt seien.

Seine Erklärung beschränkt sich daher auf diejenigen mantras, welche aus einer anderen Çâkhâ genommen und deshalb auch in Pâraskara's Text vollständig wiedergegeben sind. Wenn er aber hier schon bei den in ganz richtiger Fassung erhaltenen Versen zeigt, dass er mit der Sprache der Vedas noch nicht vertraut war, so sehen wir aus seiner Behandlung der zahlreichen verdorbenen Verse, dass er dieselben schon in dieser Entstellung vorfand, und er versteigt sich in seinem Bemühen, dieselben zu erklären, zu solchen Unmöglichkeiten, dass er für die etwaige Verbesserung und das Verständniss derselben gar keine Hülfe gewährt.

Ueber Râmakṛīshṇa's Commentar, welcher den Titel Saṃskâragaṇapati führt, kann ich nur nach Auszügen berichten, welche ich vor vielen Jahren im East India House aus demselben gemacht. Die benutzten Handschriften waren damals bezeichnet mit No. 440, No. 577 und No. 912. Die erste, No. 440, enthält Fol. 1—206, die zweite, No. 577, Fol. 207—416. Damit schliesst der Commentar zum ersten Buche des Sûtra. Die Handschrift No. 912 besteht aus zwei Theilen in einem Bande, und zwar I. Fol. 1—124 ohne

VIII Vorrede.

Schluss, II. Fol. 1—193, mit einem Schluss, Samvat 1850. Beide Theile sind aber unrichtig gebunden, und müssten so folgen: I Fol. 1—5. II Fol. 6—193. Damit schliesst der Commentar zum ersten Buche des Sütra, welcher auch in den beiden vorher genannten Nummern enthalten ist. Dann: II. Fol. 1—5, I. Fol. 6—124 enthält den Commentar zum zweiten Buche des Sütra bis in die letzte kandikä, so dass nur wenig bis zum Schlusse des zweiten Buches fehlen kann.

Râmakṛĭshṇa selbst scheint aber seinen Commentar nicht einmal so weit vollendet zu haben. Sein Name erscheint noch auf Fol. 114,a (zu Pârask. 2, 12). Unter 2, 13 steht: iti çrî samrâț<sup>o</sup> dvitîyakâṇḍe trayodaçî kaṇḍikâ, und da unter 2, 14 steht: iti çrî samrâţ vâmanâtmaja-gadâdharakṛĭte gṛĩ-hyasûtrabhâshye etc., welche Worte dann unter 2, 15 und 16 wiederkehren, so scheint der Schreiber den unvollendeten Commentar von Râmakṛĭshṇa durch Gadâdhara's Commentar ergänzt zu haben.

Râmakṛĭshṇa's Commentar ist im Ganzen bei weitem grossartiger angelegt, als der von Jayarâma und enthält reichen Stoff für die Darstellung der indischen Sitten und Gebräuche. Ich habe mich in seiner Benutzung auf dasjenige beschränken müssen, was zum Verständniss von Påraskara's Sûtra dient. Eine Hinweisung auf einige andere von Râmakṛĭshṇa behandelte Gegenstände dürfte denen willkommen sein, welche einen weiteren Zweck verfolgen. Râmakṛĭshṇa schickt seinem Commentare werthvolle Mittheilungen über die verschiedenen Vedischen Schulen voraus. Auf die Erklärung von Pårask. 1, 1 lässt er eine deutliche Anweisung zur Vollziehung der dort erwähnten Handlungen (spashṭa prayoga) folgen. Im Verlaufe seines Commentars hat er überhaupt die Praxis seiner Zeit vor Augen und ergänzt das Sûtra durch Darstellung von zahlreichen Hand-

lungen, welche im Sûtra nicht erwähnt und zum grossen Theil offenbar erst später in Gebrauch gekommen sind. Nach Pâr. 1, 10 schiebt er das Airint-pûjanam ein (vgl. Prayogaratna 74, b. 10. Samskâra-Kaustubha 227, b. 7). -Auf Par. 1, 17 folgen verschiedene andere Vorschriften, welche mit dem karnavedha (Stechen der Ohrlöcher) und kanyâyâ nâsavedha (Durchstechen der Nase eines Mädchens\*) schliessen. - Auf Par. 1, 19 folgt ein Abschnitt, welcher schliesst: iti kapilasamhitokta-cicuraxavidhanam, die Behütung der Kinder nach Kapila's Samhitâ. - Auf Pâr. 2, 1 folgt: bâlasyâxarârambhavidhânam, der erste Unterricht im Lesen; anupanîtadharmâh, die Verhältnisse derer, welche nicht zu einem Lehrer geführt worden sind; samskåråtipatti-pråyaçcittam, die Busse für die Unterlassung eines Sakramentes. -Hinter Par. 2, 8 wird unter anderem das ganze snanasûtra von Kâtyâyana (Msc. Chambers 645) eingeschoben. — Für die Erweiterung unserer Kenntniss der indischen Sitte wird daher dieser Commentar sehr werthvolle Ausbeute gewähren. Nicht minder schätzbar sind die vielen Citate aus der reichen, auf diesen Gegenstand bezüglichen Litteratur, welche er herbeizieht, im Gegensatz zu Jayarâma, welcher sich deren ganz enthält. In der Erklärung von Påraskara's Text aber erscheint Râmakrishna sehr wenig selbständig und seine Erklärung der Mantras zeigt, dass er mit der Sprache der Vedas ebenso wenig vertraut war wie Jayarâma, den er oft wörtlich abschreibt, ohne ihn zu nennen.

Ausser diesen beiden Commentaren habe ich zwei Paddhatis (Leitfäden) zu Pâraskara's Sûtra benutzen können, eine ältere von Vâsudeva und eine jüngere von Kâmadeva.

<sup>\*)</sup> In dem Çâradâ-tilaka erscheint ein Andhra-Mädchen mit einem Ringe in der Nase. S. Wilson's Analyse des Stückes im Hindu Theatre.

X Vorrede.

Vâsudeva's Paddhati hat mir in zwei Handschriften vorgelegen:

- A. Berlin, Msc. Chambers 331, in Stambhatirtha geschrieben Samvat 1637, Çâka 1503 (1581 n. C. G.) 49 Blätter.
- B. Oxford, Bodl. Msc. Wilson 476, unvollständig: Fol. 1—20 neuere Hand (geht bis A Fol. 19, a); dann Fol. 35—63, ältere Hand (von A Fol. 27, a bis zu Ende), Samvat 1638 (1582 n. C. G.). Våsudeva wird von Kåmadeva, Råmakṛĭshṇa und auch schon von Raghunandana citirt. Seine Paddhati enthält eine einfache, klare Darstellung der Vorschriften Påraskara's, ohne alle Berufung auf andere Erklärer. Eine Randnote in A Fol. 6, b, in welcher Renuka's Kårikå und Gadådhara's Bhåshya erwähnt werden, fehlt in B. Bemerkenswerth ist, dass Påraskara's Vorschriften über die Umstände, unter welchen der Unterricht im Veda unterbrochen werden muss (anadhyåya, Pår. 2, 11) von Våsudeva gänzlich übergangen sind. Dass übrigens Våsudeva die verdorbenen Sprüche schon in dieser Gestalt vorgefunden, ist aus meinen kritischen Anmerkungen zu entnehmen.

Kâmadeva's Paddhati, welche den Titel Karmapradîpikâ führt, ist enthalten in der Handschrift Chambers 457, d. Die Handschrift ist Samvat 1828 (1772 n. C. G.) Çrî Argapuragrânagare (so) geschrieben. Der Verfasser, dessen Vater Gopâla hiess, nennt in einer einleitenden Strophe als seine Quellen Karka's Bhâshya, Vâsudeva's Paddhati, Harihara's Bhâshya und Renuka's Kârikâ. Seine Paddhati beschränkt sich ebenfalls auf die von Pâraskara vorgeschriebenen Handlungen, geht aber in der Darstellung derselben oft weit über die Grenzen Pâraskara's hinaus und erweitert dieselben mit Berufung auf zahlreiche ältere Gesetzbücher und Purânas.

Reņuka's metrische Bearbeitung (Kârikâ) unseres Sûtra

Vorrede. XI

habe ich in der Handschrift des East India House Nr. 1665 benutzt. Sie ist ziemlich fehlerhaft auf 92 Blätter geschrieben; ich habe nur Auszüge aus derselben gemacht. Der Verfasser nennt sich selbst Renuka (Fol. 11, a yajvanå renukena) oder Renukârya (Fol. 18, b renukâryena yajvanâ). Raghunandana citirt ihn als Renukâcârya; Râmakrishna nennt ihn Renu und Renudixita. Sein Vater hiess Maheça, dessen Vater Someçvara, der Vater seiner Mutter Govardhana. Er schrieb die Kârikâ im Jahre Câks 1288 (1366 n. C. G.). In der Reihenfolge der Handlungen weicht er oft von Påraskara ab; so kommt er z. B. zur Darstellung der Hochzeit (Pârask. 1, 3-11) erst nachdem er die Rückkehr des jungen Mannes aus der Lehre und seine Pflichten als Snåtaka (Pârask. 2, 6-8) behandelt hat. Die in den Handschriften des Textes BC enthaltenen Zusätze hinter Pârask. 2, 1 und 2, 2, 10 hat er schon vorgefunden. aber fügt er noch manche andere Gegenstände hinzu. Bei der Wahl der Frau lehrt er, wie man die Merkmale derselben durch das Loos mit acht Erdklössen erkennen kann (Açval. gr. 1, 5, 4. 5). Daran schliessen sich Vorschriften über das Alter des Mannes und des Mädchens, in welchem die Heirat statt finden soll. Bei dem garbhadhana erwähnt er Vâtsyâyana, den Verfasser eines kâmaçâstra; in Betreff der Zeichen der Schwangerschaft verweist er auf Sucruta. Ausser den Gesetzbüchern beruft er sich öfter auf Karka, Trivikrama, Bhartriyajna, Bhavanâga. Eine genauere Benutzung des Werkes erscheint mir wünschenswerth.

Meine Mittheilungen aus dem Grihyasangraha, dessen Verfasser sich als Sohn Gobhila's nennt, beruhen auf der Handschrift Bodl. Msc. Wilson 504. Die Handschrift ist ziemlich fehlerhaft, vielleicht auch nicht vollständig; wenigstens finde ich an verschiedenen Orten, besonders bei Ra-

XII Vorrede.

ghunandana, Citate aus einem so betitelten Werke, welche in dieser Handschrift fehlen.

Mit diesen Hülfsmitteln habe ich denn nun versucht. den Text des Sûtra zu gestalten und das Verständniss desselben anzubahnen. Auf die Mängel des Textes habe ich an den betreffenden Stellen aufmerksam gemacht; ich bezweifle, dass denselben durch die in Europa befindlichen Handschriften abgeholfen werden kann. Aus den von Bühler und Kielhorn herausgegebenen werthvollen Verzeichnissen sehe ich, dass im nördlichen Indien Handschriften von Paraskara's Sûtra und von älteren Werken, welche zur Erklärung desselben dienen, noch gefunden werden. Ich mache namentlich aufmerksam auf die Commentare von Karka, Gadådhara und Harihara, welche, so viel ich weiss, in Europa nicht zu finden sind. Die von Bühler (Catalogue of Mss. from Gujarât, No. 1. p. 180. No. 224) erwähnte Handschrift des Commentars von Râmakrishna dürfte, nach dem geringen Umfange derselben (107 Blätter) zu schliessen, auch wohl nur einen Theil des Commentars enthalten. Dass es zweifelhaft ist, ob derselbe überhaupt vollendet worden, habe ich oben erwähnt. — Aus dem südlichen Indien dürfen wir kaum Hülfe erwarten, da dort, wie wir durch Burnell wissen. nur der Taittirîya-Veda in Gebrauch ist, die zur Vajasaneyi-Samhità gehörigen Schriften aber ganz unbekannt sind.

Ich bemerke noch, dass im Texte p. 5 l. 5 pradakshina und p. 6 l. 2 so statt så zu verbessern ist. Einige andere Fehler sind in den Anmerkungen zur Uebersetzung angegeben.

Breslau, den 9. Mai 1878.

A. F. Stenzler.

# Pâraskara's Hausregel.

## Erstes Buch.

## Erstes Kapitel.

1. Nun also <sup>1</sup>) die Verrichtung des häuslichen Kochens im Topfe.

2. Nachdem er (den Boden) gekehrt, (mit Kuhmist) bestrichen, (die Linien) gezogen, (die Erde aus denselben) weggenommen, (den Boden) besprengt¹), das Feuer niedergelegt, rechts den Sitz des Brahman hingebreitet, (das Wasser) herausgebracht, (Gras um das Feuer) herumgestreuet, (die Geräthe) zweckmässig hingestellt²), die beiden Reiniger³) gemacht, das Sprengwasser geweihet, (die Geräthe)

#### 8. 1

#### **§**. 2.

<sup>1)</sup> D. h. nach Beendigung des Çrauta-Sûtra von Kâtyâyana, an welches sich Paraskara so unmittelbar anschliesst, dass er mit dem Ausdrucke pûrvavat "wie oben gesagt" auf dasselbe verweist (1, 1, 4, 18, 1).

<sup>1)</sup> Die fünf ersten Handlungen bilden die fünf Weihen des Bodens (panca bhûsamskârâs) oder das laxanam (Gobh. gr. 1, 1, 10), die Bezeichnung, durch welche derselbe zur Aufnahme des Feuers geeignet wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kâty. Çr. 2, 3, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zwei Kuçahalme, deren Zubereitung Kâty. Çr. 2, 3, 31 und Âçv. gr. 1, 3, 3 dargestellt ist.

zweckmässig besprengt, die Butter (in den Topf) 4) gelegt, sie aufs Feuer gesetzt, bewegt er Feuer 5) um sie herum.

3. Nachdem er den Löffel gewärmt, gescheuert 1), be-

sprengt, wieder gewärmt, lege er ihn nieder.

4. Nachdem er die Butter vom Feuer genommen, gereinigt 1), betrachtet und das Sprengwasser (gereinigt) wie oben 2), die zum Unterfassen dienenden Kuçahalme 3) genommen, die Holzscheite angelegt, umhergesprengt, opfere er.

5. Dies Verfahren gilt, wo irgend ein Opfer stattfindet 1).

## Zweites Kapitel.

- 1. Die Anlegung des häuslichen Feuers geschieht zur Zeit der Verheirathung.
  - 2. Nach einigen zur Zeit der Erbtheilung.

4) In die âjyasthâlî. Kâty. Cr. 2, 5, 9. 4, 10, 5.

<sup>5)</sup> Einen Feuerbrand; paryagnikaranam parita ulmukabhramanam. Rk. — Dies geschieht, um die Rakshas zu vertreiben, rakshasam apahatyai. TBr. 2, 1, 3, 4. Vgl. Kâty. Çr. 2, 5, 22 und die Paddhati ebd. p. 207, 12.

**§**. 3.

1) Kâty. Çr. 2, 6, 46. 4, 10, 5.

§. 4.

1) Kâty. Çr. 2, 7, 4. 7.

2) Im Çrauta Sûtra, also mit den beiden Reinigern. Rk. -

Kâty. Çr. 2, 3, 33. 7, 8.

\*S) upagraharthau kuçan. Rk. — Kâty. Cr. 1, 10, 6—8 schreibt vor, dass, wenn der Opfernde einen Löffel oder einen Topf voll geschmolzener Butter in der Hand hält, er denselben mit dem Grasbündel (veda), dem Opferspahn (sphya) oder mit Kuçagras unterstützen soll (upagrahana), damit er die Butter nicht übergiesse.

#### §. 5.

1) Die hier erwähnten Handlungen sind die allen Opfern gemeinschaftlichen, an welche sich dann die Speuden des besondern Opfers mit den für dieselben vorgeschriebenen Sprüchen anschliessen.

- 3. Nachdem er aus dem Hause eines Vaiçya, welcher viel Vieh besitzt, Feuer herbeigeholt,
- 4. Alles wie beim Kochen der Speise für die vier Priester. 1)
- 5. Einige sagen, es müsse durch Reibhölzer erzeugtes 1) Feuer sein,
  - 6. Weil es im Brâhmana heisse: "Fünf grosse Opfer".1)
- 7. Nachdem er für die Gottheiten der Feueranlegung 1) eine Topfspeise gekocht, bringt er, nach Opferung der beiden Buttertheile, (folgende) Butterspenden.
- 8. "Du, o Agni" 1), "Sei du, o Agni" 2), "Höre, o Varuna" 3), "Darum bitt' ich" 4), "Deine hundert" 5), "Schnell bist du" 6), "Löse den obersten" 7), "Seid beide uns" 8), mit diesen Versen acht (Spenden) vorher. 9)

### §. 4.

1) Das Kochen der Speise für die vier Priester findet statt bei der im Çrauta Sutra vorgeschriebenen Anlegung des Feuers. Kâty. Çr. 4, 8, 4. Dort wird ebenfalls das Feuer entweder angerieben, oder aus dem Hause eines Vaiçya geholt. Ebd. 4, 7, 15, 16.

### §. 5.

1) pradâna erklärt Jr. durch upâdâna, Rk. durch upâdâna, kâraṇa, utpattisthâna.

#### **§.** 6.

1) Weil die fünf grossen Opfer (s. unten 2, 9, 1), zu deren Vollziehung das Hausfeuer nöthig ist, schon im Brahmana (Ç. Br. 11, 5, 6, 1) vorgeschrieben werden, so müsse auch dieses Feuer, ebenso wie das Feuer der Çrauta Opfer, durch Reibhölzer entzündet werden.

## §. 7.

1) Diese sind: 1. Agni pavamāna, 2. Agni pavaka, 3. Agni çuci, 4. Aditi. Jr. Rk. — Vgl. Katy. Çr. 4, 10, 8—10.

#### §. 8.

1)—3) VS. 21, 3. 4. 1. — 4) VS. 18, 49. — 5) und 6) Die beiden Verse stehen bei Käty. Çr. 25, 1, 11; der erste etwas abweichend auch bei Äçv. Çr. 1, 11, 13. — 7) VS. 12, 12. — 8) VS. 5, 3. — 9) Vor den aus der Topfspeise genommenen Spenden an die Gottheiten der Feueranlegung.

- 9. Ebenso 1) opfert er nachher, nachdem er von der Topfspeise den Gottheiten der Feueranlegung geopfert hat
  - 10. Und dem Opferförderer. 1)
  - 11. Mit dem Verse:

"Ungehemmet sei Agni's Spende 1), die durch die That ich überreich machte,

"Bahnschaffende Götter!"

- 12. Nachdem er die Opferstreu geopfert, isst er. 1)
- 13. Dann folgt die Speisung des Brâhmana. 1)

## Drittes Kapitel.

1. Sechs Personen sind mit dem Argha 1) zu empfangen:

§. 9.

<sup>1</sup>) Dieselben in §. 8 erwähnten acht Butterspenden opfert er nach den Spenden aus der Topfspeise.

§. 10.

1) Opfert er eine Butterspende mit dem folgenden Verse.

§. 11.

1) Jr. erklärt: tad ayasi anaçvaram avyahatam astu; ich bin zweifelhaft ob richtig.

§. 12.

1) Bei jeder einzelnen Spende wird etwas von der Opferspeise zurückbehalten und in ein besonderes Geföss gethan. Diese Opferspeise isst er jetzt. Vgl. Kåty. Çr. 6, 10, 29. 30.

§. 13.

1) Oder "der Brahmanas", wenn mehrere Theil nehmen.

§. 1.

1) Argha ist der Name der feierlichen Aufnahme eines Gastes (pûjavidhi AK. Hem. Med.), bei welcher demselben das Ehrenwasser (arghya) und die Honigspeise (madhuparka) überreicht wird. Die Handschriften verwechseln vielfach argha und arghya; das Richtige ergibt sich aus den Koshas und aus Pân. 5, 1, 66 und 5, 4, 25.

der Lehrer, der Opferpriester, der Schwiegersohn 2), der König, ein Freund, ein Gebadeter. 3)

2. Einmal im Jahre 1) soll man sie mit dem Argha em-

pfangen.

- 3. Aber diejenigen, welche opfern wollen, sollen die Opferpriester mit dem Argha empfangen. 1)
- 4. Nachdem er einen Sessel herbeibringen lassen, spricht er: "Wohlan, Herr, setze dich! wir wollen dich ehren!"
- 5. Sie bringen ein Bündel 1), eins für die Füsse, Fusswasser, das Arghawasser, Wasser zum Mundspülen, die Honigspeise, nämlich geronnene Milch, Honig, geschmolzene Butter, in einer Messingschale, bedeckt mit einer Messingschale.
- 6. Ein anderer spricht je dreimal: "das Bündel!" und so bei den andern Gegenständen.

b) Den Schüler, welcher nach Beendigung der Lehrzeit das Bad vollzogen, soll der Lehrer zuerst mit dem Argha ehren. Mn. 3, 3. Jr. Rk.

#### §. 2.

1) Also bei einem wiederholten Besuche innerhalb desselben Jahres ist der feierliche Empfang nicht geboten.

#### §. 3

<sup>1</sup>) Bei jedem Opfer, also auch öfter als einmal im Jahre. Vgl. Schol. zu Kâty. Çr. 7, 1, 9.

#### §. 5.

1) Das erste Bündel Grashalme ist zum Sitzen bestimmt (§. 8). Nach einigen (Gribya Sangraha 88) soll es aus 25 Halmen bestehen; andere (das Chandoga pariçishta bei Raghunandana, Saṃskâra tattva F. 14, a, 5) sagen ausdrücklich, die Zahl der Halme sei nicht bestimmt.

<sup>2)</sup> vaivâhyaḥ jàmâtâ. Rk. Dieselbe Erklärung hat ein Commentar zum Mânava grihya sûtra, welchen ich Kielhorn verdanke (leider ohne den Text). In Renuka's Kârikâ zu Pâraskara heisst es: udvâha eva vaivâhyam, "den vaivâhya soll man nur bei der Hochzeit mit dem argha empfangen". Das kann also auch nur der Schwiegersohn sein, welcher zur Begehung der Hochzeit in das Haus des Schwiegervaters kommt. Die Mitâksharâ zu Yâjn. 1, 110 erklärt vivâhya ebenfalls durch jâmâtâ. Bei andern steht dafür der Schwiegervater, çvaçura.

- 7. Er nimmt das Bündel.
- 8. Indem er spricht:
- "Ich bin der Höchste unter meinen Genossen, wie die Sonne unter den aufgehenden (Gestirnen);
- "Auf dieses (Bündel) trete ich, wie auf jeden, der mich anfeindet"

setzt er sich auf dasselbe.

- 9. (Man gibt ihm) das andere 1) für die Füsse, wenn er auf dem Bündel sitzt.
- 10. Nachdem er den linken Fuss gewaschen, wäscht er den rechten 1).
  - 11. Wenn er ein Brahmana ist, den rechten zuerst.
- 12. (Dazu spricht er): "Du (o Wasser) bist des Glanzes Melkung; möge ich des Glanzes Melkung geniessen; mir sei des Fuss-Glanzes Melkung.")

### **§**. 9.

1) Bei Gobhila gr. 4, 10 ist die Darreichung des zweiten Bündels willkürlich. Es heisst dort: ya oshadhîr ity udancam vishtaram astîryadhyupaviçed, dvau cet pr. 11 thag rigbhyam, padayor anyam. "Mit dem Verse VS. 12, 93 legt er das Bündel nach Norden gerichtet nieder und setzt sich darauf. Wenn es zwei sind, legt er sie einzeln mit einem besonderen Verse (VS. 12, 93. 94) nieder; das zweite für die Füsse". — Lâtyayana erwähnt nur ein Bündel, Drahyayana aber zwei. S. Lâty. Çr. Sû. 1, 2, 2.

### §. 10.

1) Bei Âçvalàyana (1, 24, 10) wäscht der Wirth dem Gaste die Füsse. Hier wäscht sich der Gast selbst die Füsse. So wenigstens nach den Commentaren (welche zu dem vorhergehenden Dative âsînâya das Verbum dadâti ergünzen) und nach den beiden Paddhatis. Mit Pâraskara stimmt überein Gobhila Gṛĩ. 4, 10 nach Nârâyaṇa's Commentar und Bhavadeva's Paddhati. Ebenso Râmacandra's Paddhati zu Çânkhâyana's gṛī. sû. (Fol. 12, b der Handschrift Chamb. 399).

### §. 12.

padyâ virâj hat den Doppelsinn: der Fussglanz und: das aus Versgliedern bestehende Versmass Virâj. Vgl. Tândya Br. 8, 5, 7. 12, 11, 22. — Jr. liest pâdyâyai und erklärt pâdyâ durch pâdayoh sâdhvî saparyâ, also: "zur Fussverehrung".

- 13. Das Argha-Wasser nimmt er an, indem er spricht: "Ihr seid Wasser, durch euch möge ich alle Wünsche erlangen". 1)
- 14. Indem er es ausgiesst, spricht er zu demselben: "Zum Meere sende ich euch fort, geht zu eurem Ursprunge hin! Unverletzt seien unsere Männer, nicht sei von mir weg der Saft gegossen!" 1)
- 15. Er spült den Mund aus und spricht: "Du kamst zu mir mit Ruhm, vereinige mich mit Glanz! Mache mich den Leuten lieb, zum Herrn von Vieh, zum Nichtverletzer der Leiber!"
- 16. Mit dem Spruche: "Mit Mitra's (Auge sehe ich) dich!" sieht er die Honigspeise an. 1)
- 17. Mit dem Spruche: "Auf des Gottes (Savitar Geheiss u. s. w. nehme ich) dich!" nimmt er sie.
- 18. Nachdem er sie in die linke Hand genommen, rührt er sie dreimal um mit dem namenlosen Finger der rechten, indem er spricht: "Verehrung dir 1) mit dem braunen Ant-

## §. 13.

1) Wortspiel mit apas, Wasser, und ap, erlangen.

#### §. 14.

1) Der Vers steht mit einigen Abweichungen AS. 10, 5, 23. Âçv. Çr. 3, 11, 6. Die zweite Hälfte Kâty. Çr. 25, 5, 28 und Çankh. Gr. 3, 4, wo no dhanam statt mat payas. — "Sast" ist s. v. a. Lebenskraft.

### §. 16.

1) Die beiden Sprüche §. 16. 17, welche VS. Kanva 2, III, 4 stehen, sind dieselben, welche der Brahman beim Ansehen und Annehmen seines Theiles der Opferspeise (pracitra) spricht. S. Çankh. Çr. 4, 21, 6. 7 und 4, 7, 4. 5. Açv. Çr. 1, 13, 1. Katy. Çr. 2, 2, 15. 16.

#### §. 18.

1) Der Spruch ist nach Jr. an den im menschlichen Leibe befindlichen Agni (jatharagni), welcher die Verdauung bewirkt, gerichtet.

litz! Was in deinem Essen<sup>2</sup>) beschädigt<sup>3</sup>) ist, das schneide ich aus dir weg."

- 19. Und so spritzt er dreimal mit dem namenlosen Finger und dem Daumen etwas davon heraus.
- 20. Er isst dreimal davon, indem er spricht: "Was an dem Honige honigartig, beste Gestalt, essbar ist, durch dieses honigartige, diese beste Gestalt, dieses Essbare des Honigs möge ich der beste, honigartige 1) Esser sein." 2)

21. Oder mit den drei Versen, in welchen das Wort

"süss" steht 1), bei jedem derselben.

- 22. Dem Sohne oder dem Schüler, welcher nördlich sitzt, gebe er das übriggelassene.
  - 23. Oder er esse alles.
- 24. Oder er giesse es aus nach Osten an nicht betretener Stelle.
- 25. Nachdem er den Mund ausgespült, berührt er die Sinnesorgane, indem er spricht: "Rede sei mir im Munde, Hauch in der Nase, Gesicht in den Augen, Gehör in den Ohren, Stärke in den Armen, Kraft in den Schenkeln. Unverletzt seien meine Glieder und mein Leib mit meinem Wesen." 1)
- 26. Nachdem der Gast den Mund ausgespült, nimmt der Hausherr das Messer und spricht dreimal zu ihm: "Die Kuh!"

3) Jr. Rk. samçlishtam anadaniyam, geronnen, nicht essbar.

§. 20.

1) Jr. madhuparkarhah, der Honigspeise würdige.

2) Im Samsk. Kaust. (218, a) wird der Spruch aus Apastamba so angeführt: yan madhuno madhavyam paramam annâdyam vîryam tena u. s. w. "Was an dem Honige honigartig, beste Speise und Kraft ist".

§. 21.

<sup>1</sup>) VS. 13, 27—29.

§. 25.

1) TS. 5, 5, 9, 2. TA. 10, 72. AS. 19, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) annaçana steht für annâçana. Vgl. îçanîçau für îçânîçau. Çvetâçv. Up. 1, 9.

- 27. Jener antwortet: "Die Mutter der Rudras, die Tochter der Vasus, die Schwester der Adityas, der Nabel der Unsterblichkeit! Ich spreche nun zu Leuten, die es vernehmen: tödtet nicht die Kuh, die schuldlose Aditi. 1) Meine und dieses Mannes Sünde tödte ich!" So wenn er sie tödtet.
- 28. Wenn er sie aber frei lassen will, spreche er: 1) "Meine und dieses Mannes Sünde ist getödtet. Ja, lasst sie frei, sie fresse Gras!"
  - 29. Der Argha darf aber nicht immer ohne Fleisch sein.
- 30. Beim Opfer und bei der Hochzeit spreche er nur: "Thut es!" 1)
- 31. Auch wenn er mehrmals im Jahre mit Soma opfert 1), sollen (die Priester) nur für ihn opfern, wenn ihnen der Argha dargeboten wird, nicht ohne Darbietung desselben. So sagt die Cruti.

### **§. 27.**

#### §. 28.

1) Statt der letzten Worte in §. 27.

### §. 30.

1) In §. 27 und 28 waren die beiden Formen des Argha erwähnt, mit Vorsetzung von Fleisch und ohne dieselbe. Zwischen beiden Formen hat der Wirth meistens die Wahl. Nun werden aber zwei Fälle erwähnt, in welchen immer Fleisch vorgesetzt werden soll. Da aber in dem jetzigen Zeitalter, Kaliyuga, das Tödten einer Kuh nicht mehr gestattet ist, so kann für dieselbe nach Gadâdhara eine Ziege substituirt werden; nach Jayarâma auch eine Milchspeise.

#### §. 31.

1) In diesem Falle soll also mit den Opferpriestern eine Aus-

<sup>1)</sup> Der Vers RS. 8, 101 (90), 15, welcher TA. 6, 12 beim Opfer an die Väter nur für das Freilassen der Kuh vorgeschrieben ist, wird hier auch beim Tödten derselben angewendet. Durch die hinzugefügten Worte drückt der Gast aus, dass in der Kuh nicht das schuldlose Thier getödtet, sondern seine eigene und des Wirthes Sünde vertilgt wird.

## Viertes Kapitel.

1. Vier (Arten) Kochopfer gibt es: geopfertes, unge-

opfertes, dargeopfertes, gegossenes. 1)

- 2. Bei fünf Handlungen (geschieht die Vollziehung) draussen in einer Halle: 1) bei der Hochzeit, beim Haarschneiden, bei der Einführung (des Knaben beim Lehrer), beim Abschneiden des Backenbartes, beim Aufstreichen des Haares (der Schwangeren).
- 3. Auf einen (mit Kuhmist) bestrichenen, erhöheten und besprengten Platz soll man das Feuer legen.
- 4. Einige sagen, bei der Hochzeit müsse es durch Reiben erzeugtes sein.
- 5. Während des nördlichen Ganges (der Sonne), in der Hälfte des zunehmenden Mondes, an einem reinen Tage soll er die Hand des Mädchens nehmen.

nahme von der in §. 1 und 2 gegebenen Vorschrift gemacht werden. Vgl. Comm. zu Kâty. Çr. 7, 1, 9. — Die Handschriften haben hier alle kritarghya (vgl. Aum. zu §. 1); nur Reņuka's Kârikâ hat richtig:

somena yady apy asakrid arvûk samvatsarûd yajet | kritarghû yajayanty enam nûkritûrghû iti çruteh || Ob die angeführten Worte sich in einer Çruti finden, habe ich nicht ermitteln können.

#### §. 1.

1) Die Commentare führen als Beispiele dieser vier Arten von Kochopfern an: 1) ein blosses Feueropfer (homa), wie das Abend- und Morgen-Opfer; 2) Handlungen ohne Feueropfer und Gaben (bali), wie das Besteigen der Streu (srastara, Pår. 3, 2); 3) Handlungen mit Feueropfer, Gaben und Essen (bhakshaṇa), wie die Opfer zu Anfang der Halbmonate (pakshâdihoma); 4) blosses Essen, ohne Feueropfer und Gaben, wie die Bereitung der Milchspeise für die Brâhmaṇas (Pâr. 3, 9, 8). — Vgl. Çânkh. Grī. 1, 5, 1. 10, 6. Âçv. Grī. 1, 1, 2. Mn. 3, 73. 74.

#### §. 2.

1) Nach dem Schol. zu Kâty. Çr. 7, 1, 24 soll eine solche Halle (çâlâ) 20 Ellen (aratni, also etwa 30 Fuss) lang und halb so breit sein, und drei Eingänge haben, im Osten, Süden und Westen. — Alle andern Handlungen geschehen in der Haupthalle des innern Hauses. Rk.

- 6. Unter je drei Mondhäusern, deren erstes ein zweites (desselben Namens wie das vorhergehende) ist. 1)
  - 7. Oder unter Svâti, Mrigaçiras, Rohini.
- 8. Drei Frauen (sind) dem Brâhmaṇa (erlaubt), nach der Reihe der Kasten.
  - 9. Zwei dem Königlichen.
  - 10. Eine dem Vaiçya.
  - 11. Einige erlauben allen auch eine Cudra, ohne Sprüche.
- 12. Nun heisst er sie das Gewand umlegen, indem er spricht: "Gelange zum Alter, lege das Gewand um, sei der Leute Schutz gegen Verwünschung! Lebe hundert Jahre in schönem Glanze, sammle Reichthum, der bis auf die Söhne dauert! Lebensvolle, lege dies Gewand um!"1)
- 13. Dann das Obergewand mit den Worten: "Welche Göttinnen spannen, webten und ausdehnten und welche die Fäden nach beiden Seiten zogen, die Göttinnen mögen dich bekleiden für hohes Alter. Lebensvolle, lege dies Gewand um!" 1)

### §. 6.

1) Vgl. AS. 19, 24, 5. — anu ist mit putran zu verbinden.

#### §. 13.

1) Der Vers, welcher sich in richtiger Fassung AS. 14, 1, 45 findet, steht in verdorbener Gestalt in allen Handschriften von Pâraskara's Sûtra und in den beiden Paddhatis. Die Commentare

<sup>1)</sup> Da es drei uttara-Mondhäuser gibt, Phalgunî, Ashâḍhâ und Bhâdrapadâ, so heisst trishu trishûttarâdishu: "unter je (d. h. dreimal) drei Mondhäusern, deren erstes ein uttara ist". Dadurch sind also die neun Mondhäuser: Uttara-Phalgunî, Hasta, Citrâ, Uttarashâḍhâ, Çravaṇa, Çravishṭhâ, Uttara-Bhâdrapadâ, Revatî, Açvinî bezeichnet. Dazu kommen dann noch die drei in §. 7 besonders erwähnten. — Rk. bemerkt, dass die vier Mondhäuser Citrâ, Çravaṇa, Çravishṭhâ und Açvinî nur bei den Kâtîyâs (den Anhängern von Kâtyâyana's und Pâraskara's Sûtra) für die Hochzeit gestattet sind, weil sie in ihrem Sûtra ausdrücklich erwähnt werden. Bei denen, welche andere Sûtra befolgen, gelten sie nicht. Dieselbe Bemerkung macht Raghunandana im Udvâhatattva (Fol. 18, a, 2) und im Jyotis-tattva (Fol. 21, b, 3).

<sup>§. 12.</sup> 

- 14. Dann heisst (der Vater der Braut) sie beide zusammentreten 1) (und der Bräutigam spricht): "Mögen die Allgötter, mögen die Wasser unsere Herzen vereinigen! Möge der Wind, der Schöpfer, die Zeigerin uns zusammenthun! "2)
- 15. Nachdem er die vom Vater gegebene angenommen, fasst er sie an und geht hinaus, indem er spricht: "Wenn du mit dem Herzen in die Ferne gehst, wie der Wind zu den Himmelsgegenden, so mache der goldgeflügelte Sohn Vikarna's 1) dich mir von Herzen geneigt, o N. N."
- 16. Dann heisst (der Vater) sie sich ansehen (und der Bräutigam spricht): "Sei nicht schrecklichen Blickes, nicht Gatten tödtend, Glück bringend dem Viehe, gütigen Herzens, schönen Glanzes, Helden gebärend, die Götter liebend, freundlich; sei Heil bringend unsern Zweifüssern und Vierfüssern". "Soma nahm dich zuerst, Gandharva nahm dich darauf, dein dritter Gatte war Agni, dein vierter ist ein Menschensohn". "Soma gab sie an Gandharva, Gandharva gab sie an Agni, Reichthum und Söhne gab mir Agni und dazu diese". "Püshan führe uns die Glücklichste zu, illa desiderans distendat nobis femora, in quam desiderantes inseramus penem, in qua multae voluptates ad acternam felicitatem obtinendam". 1)

erklären die Setzung der 2 pers. sing. statt der 3 plur. als vedische Licenz, nach der Karika zu Pan. 3, 1,85. In Bhavadeva's Chandogapaddhati steht noch richtig samvyayantu, aber schon abhito tatantha.

#### §. 14.

1) samańjayati parasparam sammukhîkaroti. Jr.

2) RS. 10, 85, 47. — Die Zeigerin, deshtrî, ist die in der Pflicht unterweisende Gottheit, dharmopadeshtrî devatâ. Rk.

### §. 15.

1) Vaikarņa ist nach Jr. eine Bezeichnung des Windes. Rk. hat: vikarņāpatyan garutmān, also wohl Garuda.

#### §. 16.

1) Die ersten drei Verse stehen RS. 10, 85, 44. 40. 41.

## Funftes Kapitel.

- Nach einigen (soll er diese Handlungen ') vollziehen), nachdem er die Braut rechts um das Feuer herum geführt.
- 2. Westlich vom Feuer tritt er mit dem rechten Fusse auf einen Grasbündel oder eine Matte und setzt sich nieder.
- 3. (Der Opfernde) wird angefasst 1); (es folgen) die beiden Buttergüsse, die beiden Buttertheile, die (drei) grossen Worte, die Allbusse 2), die Spende an Prajapati und die Spende an den Opferförderer.
  - 4. Dies ist fest stehend überall. 1)

Der vierte Vers steht in richtiger Fassung ebd. 37. — Jr. hat yâ jagaccaxuḥ pûshâ devatâ sâ, und erklärt das Wort nivishtyai in dem Zusatze durch agnihotrâdyupâsanâyântaḥkaraṇaçuddhidvârâ sâyojyamuktaye. Danach habe ich, obgleich zweifelnd, übersetzt. — Vgl. AS. 14, 2, 17. 3. 4. 38.

### §. 1.

1) Das Umlegen des Gewandes (1, 4, 12) u. s. w. Nach andern erfolgt das Herumführen erst nach dem gegenseitigen Ansehen (1, 4, 16). Es kann daher beliebig damit gehalten werden. Jr. Rk.

#### 8. 3

- 1) Nach Jr. von dem Brahman (brahmana sprishtah). Ebenso Rk., Kp., Vp. und Raghunandana (Yaj. Vrishots. Fol. 4, a, 1). Nach Gobh. Gri. 2, 1, 24 ist es die Braut, welche mit der rechten Hand seine rechte Schulter berührt.
- 2) Die Allbusse besteht nach dem Rituale der Vâjasaneyins aus fünf Spenden mit Sprüchen, welche Kâty. Çr. 25, 1, 11 stehen. Bei Âçv. Çr. 1, 11, 13 sind es sieben Spenden; bei Çânkh. Çr. 3, 19, 3 nur zwei. Vgl. Çânkh. Gr. 1, 9.

### §. 4.

1) Diese vierzehn Spenden mit Berührung des Opfernden finden bei jedem eigentlichen Opfer (homa) statt. Wenn daher im Verlaufe des Sûtra ein specielles Opfer vorgeschrieben wird, wie z. B. 3, 7, 3 (kuçendvâni juhuyât), so folgt aus unserer Stelle, dass dasselbe zu den vierzehn Spenden hinzutritt. Bei andern Handlungen aber, welche mit keinem homa verbunden sind, wie das Besteigen der Streu (3, 2, 6) oder das Bespannen des Pfluges (2, 13), findet die Darbringung der vierzehn Spenden nicht statt. Jr. Rk.

- 5. Vor den grossen Worten wird die Spende an den Opferförderer gebracht, wenn die Opferspeise eine andere als zerlassene Butter ist. 1)
- 6. Zwischen der Allbusse und der Spende an Prajapati ist die Stelle für folgende Einschiebung bei der Hochzeit.
- 7. (Spenden mit den) Råshtrabhrit-(Herrschaft verschaffenden) Sprüchen 1) (kann er einschieben) wenn er will, und (Spenden mit den) Jaya- (Sieges-) und Abhyåtåna- (Bezwingungs-) Sprüchen, wenn er es für gut erkennt.

8. Nach dem Ausspruche: "durch welche Handlung er Erfolg wünscht". 1)

9. (Die Siegessprüche 1) sind:) 1. Gedachtes, 2. Denken, 3. Beabsichtigtes, 4. Absicht, 5. Erkanntes, 6. Erkenntniss, 7. Geist, 8. die mächtigen 2), 9. Neumond,

### §. 5.

1) Also wenn z. B. cin Kuchen (purodâça) oder ein Brei (caru) geopfert wird.

#### §. 7.

1) Mit den Råshtrabhrit-Sprüchen werden zwölf Spenden geopfert. Die Sprüche sind hier nicht aufgeführt, weil sie in der Väjasaneyi-Samhità (18, 38—43) stehen, an welche Påraskara's Sûtra sich anschliesst. Vp. führt sie in derselben Fassung an, nach welcher sie auch Colebrooke (Ess. 1, 215. 216) übersetzt. In der TS. 3, 4, 7 stehen sie in etwas abweichender Fassung. — Dagegen musste Påraskara die Jaya-Sprüche (§. 9) und die Abhyåtåna-Sprüche (§. 10) mittheilen, weil sie in der VS. fehlen und sich nur in der TS. finden. — Mådhava zu TS. 3, 4, 6 erklärt abhyåtati durch vaçîkåra und danach habe ich übersetzt. Jr. erklärt abhyåtanvata (TS. 3, 4, 6, 1) durch åyudhåni pråhinvata.

§. 8

1) Der Ausspruch steht TS. 3, 4, 6, 1.

### §. 9.

- 1) Der Sinn der dreizehn Sprüche, welche aus TS. 3, 4, 4 genommen sind, ist nach Jr. Rk.: wie Prajapati dem Indra die Siegessprüche gab, so möge er mir Gedachtes, Denken u. s. w. verleihen.
- <sup>2</sup>) Die Kräfte des Geistes. Jr. Rk. Nach Mådhava zu TS sind die Kräfte der äusseren Sinne gemeint.

10. Vollmond, 11. das Bṛǐhat ³), 12. das Rathantara 4). 13. Prajāpati gab die Siegessprüche dem Indra, dem Regner, er der Gewaltige in den Siegen über Heere. ⁵) Ihm beugten sich alle Menschen ⁵), er ward gewaltig und ⁻) er durch Opfer zu ehren. Svåhå!"

10. (Die Bezwingungssprüche 1) sind:) 1. Agni, der Herr der Wesen, er schütze mich in dieser frommen Handlung, in dieser Herrschaft, in diesem Segen, in dieser Würde 2), in dieser That, in dieser Götteranrufung. Svähä! — 2. Indra, der Herr der besten, er schütze mich u. s. w. — 3. Yama, der Herr des Aethers, er schütze mich u. s. w. — 4. Väyu, der Herr des Aethers, er schütze mich u. s. w. — 5. Sürya, der Herr des Himmels, er schütze mich u. s. w. — 6. Mond, der Herr der Gestirne, er schütze mich u. s. w. — 7. Brihaspati, der Herr des Gebetes, er schütze mich u. s. w. — 8. Mitra, der Herr des Wahren, er schütze mich u. s. w. — 9. Varuna, der Herr der Wasser, er schütze mich u. s. w. — 10. Ocean, der Herr der Flüsse, er schütze mich u. s. w. — 11. Speise, die Herrin der Herrschaften 3), sie schütze mich

<sup>3)</sup> Das Brihat ist das Lied SV. 2, 159. 160 = RS. 6, 46,
1. 2. = VS. 27, 37. 38.

<sup>4)</sup> Das Rathantara ist das Lied SV. 2, 30. 31 = RS. 7,

<sup>32, 22. 23 =</sup> VS. 27, 35. 36.

b) Alle Handschriften haben pritanajayeshu. Rk. sagt: "in den Siegen über die Heere der Asuras". Auch Colebrooke hat: in his victories over (hostile) armies. In der TS. steht: pritanajyeshu "in Kämpfen".

<sup>6)</sup> Vgl. VS. 8, 46.

<sup>7)</sup> Jr.: sat ivârthe sa cendrah. Rk.: sa ivârthe sa cendrah. Ich vermuthe sa i i cârthe. TS. hat sa hi havyo babhûva.

<sup>§. 10.</sup> 

<sup>1)</sup> Sie sind aus TS. 3, 4, 5 genommen. Vgl. AS. 5, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mådhava: puraskaranarûpe asmin prådhånye, "in der Ehrenbezeigung, die mir als der Hauptperson hier zu Theil wird". Jr. erklärt es: asyâm kanyâyâm purahsthitâyâm, "in der vor mir stehenden Jungfrau". Colebrooke übersetzt: in regard to ancient privileges.

<sup>3)</sup> Der Güter, welche den Weltherrschern zum Genusse die-

nen. Mådh.

- u. s. w. 12. Soma, der Herr der Kräuter, er schütze mich u. s. w. 13. Savitr, der Herr der Anregungen, er schütze mich u. s. w. 14. Rudra, der Herr des Viehes, er schütze mich u. s. w. 15. Tvashtr, der Herr der Gestalten, er schütze mich u. s. w. 16. Vishnu, der Herr der Berge 4), er schütze mich u. s. w. 17. Die Maruts, die Herren der Schaaren 5), sie schützen mich u. s. w. 18. Die Väter, die Grossväter, die frühern, die spätern, deren Väter und Grossväter, sie schützen mich u. s. w.
- 11. (Dann opfert er noch fünf Spenden mit folgenden Sprüchen:) 1. "Agni komme, der erste der Götter; er befreie die Kinder dieser Frau von der Fessel des Todes. Das gewähre dieser König Varuna, dass diese Frau kein Unglück der Kinder beweine! Svähå!" 2. "Diese Frau schütze Agni, des Hauses Gott; er führe ihre Kinder zu langem Leben. Sie sei fruchtbaren Schosses, Mutter lebender Kinder; sie erfahre Freude an Söhnen! Svähå!" 3. "Glücklich mache uns, o Agni, alle Wege!) des Himmels und der Erde, du verehrungswürdiger. Was auf dieser Erde grosses, im Himmel gepriesenes entstanden, das verleihe uns, mannichfaches Gut! Svähå!" 4. "Bequemen Weg uns weisend komm herbei, gib uns ein glänzend Leben ohne Alter. Fort gehe der Tod, Unsterblichkeit komme zu uns; Vivasvat's Sohn schaffe uns Sicherheit. Svähå!" —
- 12. 5. "Einen andern Weg, o Tod" 1) u. s. w. Einige (schreiben vor, dass mit diesem letzten Spruche) nach dem Essen 2) (geopfert werde).

## §. 11.

<sup>4)</sup> Des Govardhana und anderer Berge. Mådh.

<sup>5)</sup> Der Adityas, Vasus u. s. w. Madh.

<sup>1)</sup> Ich übersetze ayathà muthmassend durch "Wege". Jr. er-klärt das Wort durch anyathà và kṛītàni pratishiddhatvena prati-kûlàni và, und Rk. durch anyathà kṛītàni karmàṇi.

<sup>§. 12.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) VS. 35, 7.

<sup>2)</sup> Nach dem Essen des Restes der Opferspeise (samsrava). Rk. Vgl. Katy. Cr. 6, 10, 30.

## Sechstes Kapitel.

- 1. Der Bruder des Mädchens wirst geröstete Körner mit Çamiblättern vermischt aus seinen zusammengelegten Händen in ihre Hände.
- 2. Sie opfert dieselben mit dicht zusammengelegten 1) Händen, stehend, (indem sie spricht:) "Den göttlichen Aryaman haben die Mädchen als Agni verehrt; er, der göttliche Aryaman löse uns von hier, nicht von dem Gatten. Svåhå!"— "Diese Frau spricht die Bitte aus, Reiskörner spendend, lebensvoll sei mein Gatte, glücklich seien meine Verwandten. 2) Svåhå!"— "Diese Reiskörner werfe ich ins Feuer, dass sie dein Glück mehren und mich und dich vereinigen; das möge Agni gewähren. 3) Svåhå!"
- 3. Dann fasst er ihre Hand sammt dem Daumen: "Ich fasse deine Hand zur Glückseligkeit, dass du mit mir, deinem Gatten, langlebend seiest. Bhaga, Aryaman, Savitri, Purandhi, die Götter gaben dich mir zum Hausherrnstande. 1) Der bin ich, Die du; Die bist du, Der ich. Såman bin ich, Ric du; der Himmel ich, die Erde du. Komm, wir wollen uns vermählen, Samen zusammenthun; Kinder wollen wir erzeugen, viele Söhne erlangen; die seien langlebend. 2) In Liebe vereint, glänzend, wohlgemuth 3), mögen wir sehen hundert Jahre, leben hundert Jahre, hören hundert Jahre.

### §. 2.

<sup>1)</sup> samhatena militena. Jr. aviralena. Rk.

<sup>2)</sup> Vgl. AS. 14, 2, 63. Çànkh. Gṛĭ. 1, 14, 1.

<sup>3)</sup> Die Wörter agnau und iyam sind wohl spätere Zusätze. Das letztere verbindet Jr. sehr verkehrt mit Svaha: "und diese Svaha, seine Gattin."

<sup>§. 3.</sup> 

<sup>1)</sup> RS. 10, 85, 36, wo Såyana Purandhi durch Půshan erklärt. Nach Jr. Rk. heisst purandhi "die beste, schönste" und der Nom. steht statt des Accusativ!

<sup>2)</sup> AS. 14, 2, 71. CBr. 14, 9, 4, 19 (Brith. Ar. Up. 6, 4, 20).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. VS. 12, 57.

## Siebentes Kapitel.

- 1. Dann lässt er sie auf den Stein treten, nördlich vom Feuer, mit dem rechten Fusse: "Tritt auf diesen Stein, wie ein Stein sei du fest. Bewältige die kämpfenden, schlage ab die angreifenden."
- 2. Dann singt er dies Lied: "Sarasvatt, fördere dies, du glückliche, an Opfern reich! Du, die von allem was da ward wir zuerst 1) besingen! In welcher, was da ist, entstand, in welcher diese ganze Welt! Ein solches Lied 2) sing' heute ich, welches der Frauen höchster Ruhm."
- 3. Dann gehen beide (um das Feuer) herum (und der Bräutigam spricht): "Dir führten sie zuerst herum die Süryä mit dem Hochzeitszug. Gib du dem Manne nun die Fran, o Agni, mit der Kinderschaar." 1)

4. So noch zweimal, von den gerösteten Körnern an

(1, 6, 1).

- 5. Das vierte Mal schüttet er alle Körner mit dem Schnabel des Korbes (in die Hand der Braut, und sie opfert dieselben) mit den Worten: "dem Bhaga Svåhå!"
- 6. Wenn er sie dreimal um das Feuer geführt und eine Spende an Prajapati geopfert:

## Achtes Kapitel.

1. So lässt er sie sieben Schritte nach Norden vorschreiten (und spricht dazu): "Einen zum Saft; zwei zur Kraft; drei zur Reichthumsmehrung; vier zum Wohlsein; fünf zum Viehe; sechs zu den Jahreszeiten; sei, Freundinn, siebenschrittig nun und sei beständig mir getreu."

§. 2.

<sup>1)</sup> Oder nach Colebrooke: "in face of this universe."

<sup>2)</sup> Ein Loblied auf Sarasvati, welches den Frauen bei den Hörern den schönsten Ruhm verleihet. Rk.

<sup>§ 3.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) RS. 10, 85, 38.

- 2. Die Worte: "führe dich Vishnu!" fügt er jedesmal hinzu.
- 3. Von dem Augenblicke an, wo sie heraustreten (1,4,15), steht ein Mann, der einen Wasserkrug auf die Schulter genommen, stillschweigend südlich vom Feuer.
  - 4. Nach einigen nördlich.
- 5. Aus dem Kruge besprengt der Bräutigam sie auf dem Haupte, mit den Worten: "Die Wasser sind glückliche, glücklichste, sanfte, sanfteste; die mögen dir Heilmittel bereiten."
- 6. Und mit den drei Versen: "Ihr Wasser seid ja" u. s. w. 1)
- 7. Dann heisst er sie zur Sonne aufsehen, indem er spricht: "Das Auge" u. s. w. 1)
- 8. Dann berührt er über die rechte Schulter ihr Herz und spricht: "In meinen Willen lege ich dein Herz, meinem Denken gemäss sei dein Denken. Meine Rede nimm aufmerksamen Geistes an; Prajäpati verbinde dich mir."
- 9. Dann bespricht er sie mit dem Verse: "Festlich geschmückt ist diese Frau; tretet zu ihr heran und seht. Segen verleihet ihr und dann geht, ein jeder nach seinem Haus."1)
- 10. Ein starker Mann hebt sie auf und lässt sie im Osten oder Norden, in einem umhüllten Schuppen auf ein rothes Stierfell niedersitzen, indem er spricht: "Hier sollen die Kühe niedersitzen, hier die Pferde, hier die Männer; hier auch mit tausendfachem Lohn das Opfer, hier setze Püshan sich." 1)

§. 6.

1) VS. 11, 50—52. RS. 10, 9, 1—3.

**§**. 7.

1) VS. 36, 24. Vgl. RS. 7, 66, 16.

8. 9.

1) RS. 10, 85, 33.

§. 10.

<sup>1)</sup> Vgl. AS. 20, 127, 12. "Tausendfach" d. h. von tausend Kühen.

- 11. Und was das Dorf 1) sagt, das sollen sie thun.
- 12. Weil es heisst: "Bei der Hochzeit und auf der Leichenstätte richte er sich nach dem Dorfe."
- 13. Und weil die Çruti sagt: "Deshalb ist in beiden das Dorf massgebend."
  - 14. Dem Lehrer gibt er ein Geschenk.
- 15. Eine Kuh ist das Geschenk eines Brâhmana (Brautigams).
  - 16. Ein Dorf eines Königlichen.
  - 17. Ein Pferd eines Vaiçya.
- 18. Hundert (Kühe) und ein Wagen für einen (Brautvater) der nur Töchter hat. 1)
- 19. Wenn die Sonne untergegangen, zeigt er ihr den festen (Polar-) Stern und spricht: "Du (o Stern) bist fest, dich den festen sehe ich. Sei fest bei mir, du mein Pfleg-

### §. 11.

1) Unter dem Dorse sind nach den Commentaren die altea Frauen der Familie zu verstehen, welche sich alter Gebräuche erinnern, die nicht im Sütra angeführt sind. Rk. erwähnt mehrere Gebräuche der Art, z. B. dass der Bräutigam und die Braut eine Schnur und einen Kranz um den Hals tragen; dass in den Zipfeln ihrer Gewänder ein Knoten geschlungen werde; dass sie bei der Handergreifung eine Tüte (puţikà) von einem Blatte des nyagrodha (Ficus indica) tragen u. a.

#### §. 18.

1) Jr. sagt, diese Gabe sei ein Loskauf von dem Verbote ein bruderloses Mädchen zu heiraten: pratishiddhà hyasau nâbhrâtrīkâm upayacchediti (Nir. 3, 3); tatparikrayâyâdhiratham dânam. Nach Vâsudeva's paddhati zu dieser Stelle wird der Schwiegersohn durch diese Gabe von der Verpflichtung befreiet, seinen Sohn dem Schwiegervater als Vollzicher der Todtenopfer und Erben zu überlassen (etena putrikâdâyân mucyate). Râmacandra in seiner paddhati zu Çânkh. grī. 1, 14 sagt geradezu, ein bruderloses Mädchen müsse er kaufen, damit sein Sohn nicht von dem Schwiegervater als der seinige betrachtet werden könne (dhanakrîtî pariņeyâ yathâ tajjah putrikâputro na syât). Die Collision dieser Vorschrift mit dem Verbote des Menschenkaufs hat zu mancherlei Ausflüchten und Controversen Veranlassung gegeben. Man vergleiche, ausser den verschiedenen Gesetzbüchern, auch die ausführliche Erörterung dieser Frage in MBh. 13, 2404 u. f.

ling! Mir gab dich Brihaspati. Mit mir dem Gatten kinderreich lebe du hundert Jahre lang."

- 20. Wenn sie den Stern nicht sieht, spreche sie doch: "ich sehe ihn."
- 21. Drei Nächte sollen sie nichts gesalzenes essen und auf der Erde schlafen. Ein Jahr lang sollen sie keine Beiwohnung begehen, oder zwölf Nächte, oder sechs Nächte, oder wenigstens drei Nächte.

## Neuntes Kapitel.

- 1. Die Bedienung des Hausfeuers (besteht in den Handlungen) von der Ergreifung der zum Unterfassen dienenden Kuchalme an. 1)
- 2. Nach Untergang und vor Aufgang der Sonne, entweder mit saurer Milch oder Reiskörnern oder geröstetem Korn.
- 3. Abends (opfert er zwei Spenden) mit den Sprüchen: "Dem Agni Svâhâ!" und: "Dem Prajapati Svâhâ!"
- 4. Morgens: "Dem Sûrya Svâhâ!" und: "Dem Prajâpati Svâhâ!"
- 5. Eine Frau, welche Empfängniss wünscht, opfert die erste Spende 1) mit dem Spruche: "Männer sind Mitra und Varuna, Männer die beiden Açvins; ein Mann ist Indra und Sürya; möge ein Mann in mir entstehen. Wiederholt Svähä!"

### §. 1.

<sup>1)</sup> Die Bedienung des Hausseners besteht in den Handlungen, welche oben (1, 1, 4) von dem Worte upayamana an vorgeschrieben sind, also in dem Nehmen der Kuçahalme, Anlegen der Holzscheite, Sprengen und Opfern. Da hiedurch die jenem Worte vorangehenden Handlungen, also auch die Bereitung des Löffels (1, 1, 3) ausgeschlossen werden, so geschieht das Opfern der Spenden mit der Hand. Jr. Rk. Kp. Vp.

<sup>§. 5.</sup> 

<sup>1)</sup> Die zweite Spende, an Prajapati, opsert auch in diesem Falle der Mann.

## Zehntes Kapitel.

- 1. Wenn dem Könige die Axe bricht, oder ein Strang losgeht, oder der Wagen umfällt, oder bei einem anderen Unfalle, sowie auch, wenn dies bei der Heimführung der Fraugeschieht, legt er Holz zu dem dabei vorhandenen Feuer<sup>1</sup>), weihet Butter und opfert (zwei Spenden) mit den beiden Sprüchen: "Hier ist Freude"<sup>2</sup>) einzeln.
- 2. Nachdem ein anderer Wagen herbeigeschafft, lasse er 1) den König oder die Frau sich darauf setzen, mit dem Spruche: "In der Herrschaft" bis zu dem Worte "Opfer"?) und mit dem Verse: "Ich habe dich ergriffen." 3)
  - 3. Die beiden Zugthiere sind der Opferlohn.
  - 4. Dies ist die Busse.
  - 5. Dann Speisung des Brâhmaṇa. 1)

## Eilftes Kapitel.

1. In der vierten Nacht, gegen das Ende derselben, legt der Mann im Innern des Hauses das Feuer an, lässt südlich den Brahman sich setzen, stellt nördlich ein Wassergefäss hin, kocht eine Topfspeise, bringt die beiden Buttertheile und opfert dann (folgende fünf) Spenden:

#### §. 1.

## §. 2.

#### §. 5.

¹) Also wenn dies dem Könige begegnet, zu dem Heerfeuer (senägni); wenn es sich bei der Heimführung der Frau ereignet, zu dem Hochzeitsfeuer. Jr. Rk.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VS. 8, 51.

<sup>1)</sup> Beim Könige thut dies der Hauspriester (purohita), bei der Frau der Mann. Jr.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VS. 20, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) VS. 12, 11.

<sup>1)</sup> Nur ein Brahmana ist zu speisen. Rk.

- 2. "O Agni, Sündentilger! Du bist der Götter Sündentilger. Ein Brähmana eile ich zu dir schutzbegierig. Wenn diese Frau einen Körper hat, der den Gatten verderben könnte, den vertilge an ihr. Svähä!"
- "O Vâyu, Sündentilger! Du u. s. w. (wie oben) Wenn diese Frau einen Körper hat, der ihre Kinder verderben könnte, den vertilge an ihr. Svåhå!"
- "O Sûrya . . . (wie oben) . . . der das Vieh verderben konnte . . . Svâhâ!"
- "O Candra . . . der das Haus verderben könnte . . . Svåhå!"
- "O Gandharva...der den Ruhm verderben könnte... Svåhå!"
- 3. Dann opfert er von der Topfspeise: "Dem Prajâpati Svâhâ!"
- 4. Nach jedem Opfer thut er die Neigen dieser Spenden in das Wassergefäss und benetzt dann aus demselben die Frau auf dem Haupte, indem er spricht: "Wenn du einen bösen Körper hast, der den Gatten, die Kinder, das Vieh, das Haus, den Ruhm verderben könnte, so mache ich ihn hierdurch zu einem solchen, der den Buhlen verderbe. Du werde alt mit mir, o N. N."
- 5. Dann gibt er ihr die Topfspeise zu essen, indem er spricht: "Mit meinem Athem vereinige ich deinen Athem, mit meinen Knochen deine Knochen, mit meinem Fleische dein Fleisch, mit meiner Haut deine Haut."
- 6. Darum soll man nicht mit der Frau eines Vedakenners, der dies weiss, Scherz zu treiben suchen; denn wer dies weiss, der ist überlegen. 1)

#### §. 6.

<sup>1)</sup> Dieser Paragraph ist aus Br. År. 6, 4, 12 genommen. (Die Londoner Handschriften haben auch dort dårena, nicht dvårena wie die Ausgabe in der Bibl. Ind. hat. In der entsprechenden Stelle Ç. Br. 14, 9, 4, 11 steht dafür jäyäyäh). Dort wird vorher gelehrt, durch welche Art der Verfluchung ein Brähmana demjenigen schaden kann, der seine Frau verführt hat. Man soll sich also hüten, mit der Frau eines Brähmana, der diese Verfluchung kennt, auch nur Scherz zu treiben, da der Mann die Macht hat,

- 7. Nachdem er sie heimgeführt, soll er ihr beiwohnen in jeder Periode.
- 8. Oder nach Lust, weil es heisst: "Mögen wir zusammenkommen nach Lust, bis zur Geburt."1)
- 9. Dann berührt er über die rechte Schulter ihr Herz und spricht: "Dein Herz, o Schöngescheitelte, welches am Himmel am Monde haftet, das kenne ich; möge es mich kennen, mögen wir hundert Jahre sehen, hundert Jahre leben, hundert Jahre hören." 1)
  - 10. Ebenso später.

## Zwölftes Kapitel.

1. Am ersten Tage jedes Halbmonats, nachdem er eine Topfspeise gekocht und den Göttern des Neumondes und des Vollmondes 1) geopfert, opfert er dem Brahman, Prajäpati, den Allgöttern, und dem Himmel und der Erde.

2. Den Allgöttern bringt er Gaben, den elementaren

Hausgöttern 1) und dem Aether.

ihm Schaden zuzufügen. — Jr. bezieht evamvid auf den Verführer und erklärt paro bhavati durch parabhavam gacchati, "er erleidet Demüthigung" oder çatrur bhavati, "er wird ein Feind des Brahmana." Ebenso Rkr.

§. 8.

<sup>1</sup>) TS. 2, 5, 1, 5.

**§**. 9.

1) Vgl. Kaushit. Up. 2, 8. 10.

§. 1.

1) Beim Vollmonde werden drei Spenden gebracht: an Agni, an Agnishomau und noch einmal an Agnishomau; beim Neumonde ebenfalls drei: an Agni, an Vishnu (oder Agnishomau) und an Indrägnî. Up.

§. 2.

1) S. u. 2, 9, 3, wo Parjanya, die Wasser und die Erde als solche genannt werden.

- 3. Von der für alle Götter bestimmten Speise 1) opfert er im Feuer, mit den Sprüchen: "Dem Agni Svåhå!" "Dem Prajäpati Svåhå!" "Den Allgöttern Svåhå!" "Agni dem • Opferförderer Svåhå!"
  - 4. Dann bringt die Frau die Gabe 1) ausserhalb des Hauses: "Verehrung der Frau, Verehrung dem Manne, jedem Alter Verehrung! Dem weissen, dem Schwarzzahn, dem Herrn der bösen Frauen Verehrung! Welche meine Kinder verlocken, im Dorfe wohnend oder im Walde, denen sei Verehrung! Die Gabe bringe ich ihnen; Heil sei mir, mögen sie mir Kinder geben!"
  - 5. Nachdem er den Rest mit Wasser begossen, gibt er dem Brâhmana zu essen.

### Dreizehntes Kapitel.

1. Wenn sie keine Leibesfrucht empfängt, soll er von der weissblühenden Simht 1), nachdem er gefastet, unter dem Gestirne Pushya eine Wurzel herbeischaffen, am vierten Tage, nachdem die Frau gebadet, dieselbe bei Nacht in Wasser zerquetschen und das rechte Nasenloch der Frau benetzen, indem er spricht: "Dies ist rettendes Kraut, besiegendes, wasserreiches 2); möge ich, der Sohn dieses grossen, den Namen eines Vaters erlangen."

### §. 3.

1) Im Texte ist strî balim zu trennen.

#### §. 1.

<sup>1)</sup> Das vaiçvadeva anna ist die täglich bereitete Speise für die Götter, die Menschen und die Väter. Rkr. Vgl. meine Anm. zu Acv. gr. 1, 2, 1.

<sup>§. 4.</sup> 

<sup>1)</sup> Es ist die Pflanze Solanum Jacquini Willd. für welche Rk. auch den Namen ringanika (vgl. Hindust. rengni) anführt.

<sup>2)</sup> Vgl. AS. 8, 2, 6 wo sahasvatî steht statt sarasvatî.

## Vierzehntes Kapitel.

1. Nun die Mannzeugung.

- 2. Ehe das Kind sich bewegt, also im zweiten oder dritten Monate. 1)
- 3. An welchem Tage der Mond mit einem männlichen Sternbilde vereinigt ist, an solchem Tage soll er die Fran fasten, baden, zwei ungebrauchte Gewänder anlegen lassen, und nachdem er Senkzweige und Schösslinge des Feigenbaumes bei Nacht in Wasser zerquetscht, sie benetzen wie oben 1), indem er die beiden Verse spricht: "Der goldgeborene" und: "Durch Wasser genährt." 2)
- 4. Einige (schreiben vor, dass) eine Kuçawurzel 1) und ein Stück der Somapflanze (hinzugethan werde).
- 5. Oder er stellt eine Schüssel mit Wasser 1) in den Schoss der Frau, wenn er wünscht, dass es ein kräftiger Knabe werden soll, und spricht zu ihr den Vers im Vers-

### §. 2.

1) Die Handlung beruhet auf der Annahme, dass in dieser Zeit die Entwickelung des Geschlechtes der Leibesfrucht statt finde, und soll bewirken, dass die Frucht sich zu einem Knaben entwickele. Rk. nennt sie: garbhasya pumrûpatàpàdakah karmaviçeshah, "eine Handlung, welche dem Fötus männliche Gestalt verschafft." In Yajnavalkya's Gesetzbuch 3, 75 heisst es, dass im dritten Monate der Fötus mit Gliedern und Sinneswerkzeugen begabt sei. Etwas anders Garbha Upan. 3.

#### §. 3.

#### 8. **4**.

1) kantakam = mûlam. Jr. Rk.

#### §. 5.

<sup>1)</sup> In Kap. 13, also ihr rechtes Nasenloch.

<sup>2)</sup> VS. 13, 4 und 31, 17.

¹) kûrmapitta, wörtlich: Schildkrötengalle, wird von den Commentaren und paddhatis durch: "eine Schüssel (çarâva) mit Wasser" erklärt.

masse Vikṛĭti 2): "Du bist der schöngeslügelte", welcher dem Verse von den Schritten Vishņu's vorhergeht.

## Fünfzehntes Kapitel.

- 1. Nun die Scheitelschlichtung.
- 2. (Sie wird vollzogen) wie die Mannzeugung. 1)
- 3. In der ersten Schwangerschaft im sechsten oder achten Monate. 1)

### §. 2

1) Also wenn der Mond mit einem männlichen Sternbilde vereinigt ist, und nachdem die Frau gefastet, gebadet und zwei ungebrauchte Gewänder angelegt hat. Die ferneren Vorschriften in 1, 14, 3 gelten hier nicht. Jr. Rk.

### §. 3.

1) Die am nächsten liegende Auffassung dieses Satzes scheint zu sein, dass diese Handlung nur in der ersten Schwangerschaft vollzogen werden solle. Das würde auch mit den Vorschriften aller anderen mir bekannten Hausregeln übereinstimmen, welche nur in der Bestimmung der Monate von einander abweichen. Dabei wird angenommen, dass diese Hendlung eine Consecration der Fran sei, und da schon Gobhilaputra's Grihyasangraha (96) und verschiedene Gesetzbücher (z. B. das von Harîta, Devala) ausdrücklich sagen, dass die einmalige Weihe der Frau auch für alle folgenden Fälle wirksam sei, so darf sie später nicht wiederholt werden. Im Gegensatz hiezu fassen die Erklärer unserer Hausregel diese Handlung als eine Consecration der Leibesfrucht auf, die daher auch bei jeder folgenden Schwangerschaft wiederholt werden müsse. Rk. sagt, der Zweck der Handlung sei, die Frucht gegen die Ràxasîs zu schützen. Jr. verwirft ausdrücklich die Ansicht, dass die Handlung nur in der ersten Schwangerschaft zu vollziehen sei, weil dann alle folgenden Leibesfrüchte dieser Weihe verlustig gehen würden. Renuka in seiner Karika zu Paraskara führt beide Ansichten an, ohne sich für eine derselben zu entscheiden. Die obigen Worte Paraskara's werden von ihnen ergänzend so erklärt: in der ersten Schwangerschaft sei die Handlung im sechsten oder achten Monate zu vollziehen, für jede folgende

<sup>2)</sup> Der Spruch VS. 12, 4 hat 73 Silben, während Pingala 4, 3 dem Versmasse Vikryti 92 Silben gibt.

- 4. Nachdem er eine aus Sesamkorn und Bohnen gemischte Topfspeise gekocht und dem Prajapati geopfert, streicht er der Frau, welche westlich vom Feuer auf einem weichen Sessel 1) sitzt, mit einem Udumbarazweige, der eine grade Zahl unreifer Früchte trägt 2), mit drei Kuçahalmen, mit dem Stachel eines Stachelschweines, einem Stecken vom Viratara-Baume 3), und einer vollen Spindel den Scheitel aufwärts aus einander, mit den Worten: "Erde! Luft! Himmel!" 4)
- 5. Oder er wiederholt das Streichen bei jedem der grossen Worte. 1)
- 6. Dann bindet er (die genannten Gegenstände) an die dreifache Haarslechte 1), mit den Worten: "Dies ist der

Schwangerschaft aber sei kein Monat festgesetzt. Dieser Gegensatz zwischen den Anhängern der Hausregel Påraskara's und denen der anderen Hausregeln hat sich bis in die neuere Zeit erhalten. In Käçinätha's Dharmasindhusåra (3, 1 Fol. 17, a) wird zunächst gelehrt, dass die Scheitelschlichtung nur einmal zu vollziehen sei, und dann hinzugefügt: Kätyäyanänäm tu garbhasamskäratvät pratigarbham ävartanîyam, "bei den Kätyäyanäs (also den Anhängern von Päraskara's Hausregel) aber muss sie, weil sie als eine Weihe der Leibesfrucht gilt, in jeder Schwangerschaft wiederholt werden." In demselben Sinne äussert sich Anantadeva im Samskärakaustubha, Fol. 53, b, 1.

### §. 4.

- 1) Bhadrapîtham mṛǐdupitham. Jr., Rk. und Renuka. Nach Bhartṛĭyajna bedeutet bhadrapîtha einen viereckigen Sitz von Kuhdünger. Rk.
- <sup>2</sup>) Alle Handschriften haben saţâlu (Rk.: apakvaphalànàm âkhyâ) und grapsa (Rk.: stabakasanghâta) statt çalâţu und glapsa, wie Âçv. grī. 1, 14, 4 hat.
  - 3) Jr. erklärt dies durch çara, ein Pfeil.
- 4) Er streicht einmal mit den Worten: bhûr bhuvaḥ svar vinayâmi.

#### §. 5.

1) Oder er streicht dreimal mit den Worten: bhûr vinayâmi! bhuvar vinayâmi! svar vinayâmi!

#### §. 6.

1) trivrit veņî. tâm prati audumbarādipunjam ābadhnāti. Jr,

Baum eines Kräftigen; sei du fruchtbar wie ein fruchttragender Zweig! 2)

- 7. Dann befiehlt er zwei Lautenspielern: "Besinget den König!" oder wenn irgend ein anderer besonders mächtig ist. 1)
- 8. Einige erwähnen dazu auch ein vorgeschriebenes Lied: "Soma nur ist unser König; diese menschlichen Geschlechter mögen weilen an deinem Ufer, welches sich der Herrschaft nicht entzogen hat 1), o du!" hier nennt er den Namen des Flusses, an welchem sie sich niedergelassen haben.
  - 9. Dann folgt Speisung der Brâhmanas.

## Sechzehntes Kapitel.

- 1. Wenn sie gebären will, besprengt er sie mit Wasser 1), indem er den Vers spricht: "Es rühre sich der zehnmonatliche", welcher vor dem Verse: "Du deren" steht. 2)
- 2. Dann den Vers beim Abgehen der Nachgeburt: "Es gehe ab die bunte, schleimige Nachgeburt, dem Hunde zum

Bei Çankh. gr. 1, 22 bindet er die Gegenstände mit einer dreifachen Schnur an den Hals der Frau.

**§.** 7.

1) Dann nennt er dessen Namen. Vp.

§. 8.

1) In den kritischen Anmerkungen ist vergessen zu erwähnen, dass die Handschrift C liest: avimuktacakrå, also: "mögen die menschlichen Geschlechter, ohne sich der Herrschaft zu entziehen, an deinem Ufer wohnen." — Jr. erklärt avimuktacakre durch anullanghitacastre. —

§. 1.

<sup>2)</sup> Bhavadeva ergänzt den Vers: parņam vanaspate 'nu tvånu två ca sûyatâm rayih. "Laub entspriesse dir, o Baum! Dir (o Weib?) werde Gut zu Theil."

<sup>1)</sup> ÇBr. 14, 9, 4, 22 (Br. År. 6, 4, 23).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VS. 8, 28. 29.

Essen, nicht mit Fleisch, o Wohlgenährte! nicht an irgend etwas hängend falle ab die Nachgeburt." 1)

- 3. Wenn ein Knabe geboren ist, vollzieht er an ihm, ehe die Nabelschnur durchschnitten ist, die Handlungen des Verstanderzeugens und die Lebensgebung.
- 4. Mit dem Ringfinger, auf welchem ein goldener Ring steckt, gibt er ihm Honig und Butter zu essen, oder bloss Butter, indem er spricht: "Erde lege ich in dich, Luft lege ich in dich, Himmel lege ich in dich. Erde, Luft, Himmel, Alles lege ich in dich.")
  - 5. Dann vollzieht er die Lebensgebung.
- 6. An dem Nabel oder an dem rechten Ohre spricht er leise: "Agni ist lebensvoll; er ist durch die Bäume lebensvoll; durch dieses Leben mache ich dich lebensvoll. Soma ist lebensvoll; er ist durch die Kräuter 1) lebensvoll; durch dieses Leben u. s. w. Das Brahma ist lebensvoll; es ist durch die Brähmanas lebensvoll; durch d. L. u. s. w. Die Götter sind lebensvoll; sie sind durch das Unsterbliche lebensvoll; durch d. L. u. s. w. Die Rishis sind lebensvoll; sie sind durch die Gelübde lebensvoll; durch d. L. u. s. w. Die Väter sind lebensvoll; sie sind durch die

### §. 2.

1) So glaube ich den Vers übersetzen zu müssen, der, wie viele andere Verse, bei Pâraskara in verdorbener Fassung erscheint. In seiner ursprünglichen Gestalt steht er AS. 1, 11, 4. Dort wird der Wunsch ausgesprochen, die Nachgeburt möge abgehen weder an Fleisch (mâmse), noch an Fett (pîvasi), noch an Mark (majjasu) haftend (âhatam). — Jr. erklärt çevalam durch piechalam jalopacitam vå, schleimig oder wässerig.

#### §. 4.

1) Dies ist die Handlung des Verstanderzeugens. Nach Br. År. 6, 4, 25 flüstert der Vater, ehe er dem Knaben zu essen gibt, dreimal das Wort "Rede" (vâc) in das rechte Ohr. Ein besonderer Name wird der Handlung dort nicht gegeben. Im ÇBr. 14, 9, 4, 25 heisst sie Lebensgebung und das Verstanderzeugen fehlt.

#### §. 6.

1) saushadhîbhih ist vedische Licenz statt sa oshadhîbhih. Jr. S. VPrâtiç. 3, 14. TPr. 5, 17. — Vgl. TS. 2, 3, 10, 3 wo aber sa oshadhîbhih steht.

Opfertränke (svadhå) lebensvoll; durch d. L. u. s. w. — das Opfer ist lebensvoll; es ist durch die Opferlöhne (dakshinå) lebensvoll; durch d. L. u. s. w. — Das Meer ist lebensvoll; es ist durch die Flüsse lebensvoll; durch d. L. u. s. w." —

- 7. Und dreimal den Vers: "Dreifaches Leben." 1)
- 8. Wenn er wünscht, dass der Knabe hohes Alter erreichen möge, streichele er ihn mit dem Vâtsapra-Liede. 1)
- 9. Von dem Anuvâka: "Aus dem Himmel" lässt er den letzten Vers weg. 1)
- 10. Nachdem er nach den einzelnen Himmelsgegenden fünf Brâhmanâs gestellt, spreche er: "Athmet ihn an." 1)
  - 11. Der östliche spreche: "Athme aus!"
  - 12. "Athme durch!" der südliche.
  - 13. "Athme ab!" der westliche.
  - 14. "Athme auf!" der nördliche.
- 15. "Athme zusammen!" spreche der fünfte, indem er nach oben blickt.
- 16. Oder der Vater thue dies selbst, indem er in der Reihe herumgeht, wenn keine Brâhmanâs da sind.
- 17. Er spricht das Land an, in welchem der Knabe geboren ist: "Die Erde") kennt dein Herz, welches am Him-

§. 7.

1) VS. 3, 62.

§. 8.

1) VS. 12, 18-29.

§. 9.

¹) Von den zwölf Versen des Anuvåka VS. 12, 18—29 lässt er den letzten Vers weg. Die Anfangsworte: divas pari sind besonders genannt, um anzuzeigen, dass nicht der Anuvåka VS. 3, 11 u. f. gemeint sei. Rk.

§. 10.

1) Vgl. ÇBr. 11, 8, 3, 6.

§. 17.

1) bhùmi ist nach den Commentaren Nom. Sing. wie RS. 9, 61, 10. (Vgl. Benfey Gr. p. 294, 8.)

mel am Monde haftet. Ich kenne es, möge es mich kennen, mögen wir sehen hundert Jahre, mögen wir leben hundert Jahre, mögen wir hören hundert Jahre!"

18. Dann streichelt er ihn und spricht: "Werde ein Stein, werde eine Axt, werde ungeschmolzenes Gold. Du bist mein Selbst, Sohn genannt; du lebe hundert Jahre!""

- 19. Dann spricht er die Mutter des Knaben an: "Du bist Ida, die Tochter von Mitra und Varuna; o Heldin, einen Helden hast du geboren. Du sei heldenbegabt, die uns heldenbegabt gemacht." 1)
- 20. Dann wäscht er ihre rechte Brust und gibt sie (dem Knaben) mit dem Verse: "Diese Brust." 1)
- 21. Mit dem Verse: "Deine Brust" i) die linke. Mit diesen beiden Versen.
- 22. Ein Wassergefäss setzt er nieder bei ihrem Haupte 1) und spricht: "Ihr, o Wasser, wachet für die Götter; wie ihr für die Götter wachet, so wachet für diese Wöchnerin mit ihrem Söhnlein." 2)
- 23. Nachdem er in der Gegend der Thür das Wöchnerinfeuer angelegt, opfert er bis zum Aufstehen (der Frau) in

### §. 18.

**§.** 19.

1) CBr. 14, 9, 4, 27. Br. Ar. 6, 4, 28.

§. 20.

<sup>1</sup>) VS. 17, 87.

§. 21.

1) VS. 38, 5. CBr. 14, 9, 4, 28. Br. År. 6, 4, 27.

§. 22.

<sup>1)</sup> CBr. 14, 9, 4, 26. In der Kaush. Up. 2, 11 steht hiranyam astritam (wie Äçv. Gri. 1, 15, 3), was der Commentar durch âstritam "weit verbreitetes Gold" erklärt.

<sup>1)</sup> Das Gefäss bleibt dort stehen, bis die Frau wieder aufsteht. Jr.

<sup>2)</sup> Alle Handschriften haben jägratha statt jägritha. Das letzte Mal soll das Praes. statt des Imperat. stehen.

den beiden Dämmerungen Senfkörner mit Reiskörnern gemischt im Feuer, indem er spricht: "Çaṇḍa und Marka, Upavìra, Çauṇḍikeya, Ulûkhala, Malimluca, Droṇâsa, Cyavana schwinde von hier! Svâhâ! — Alikhan, Animisha, Kiṃvadanta, Upaçruti, Haryaksha, Kumbhin, Çatru, Pâtrapâṇi, Nṛĭmaṇi, Hantrîmukha, Sarshapâruṇa, Cyavana schwinde von hier! Svâhâ!" 1)

24. Wenn Kumâra 1) (den Knaben) anfällt, bedeckt der Vater ihn mit einem Netze oder mit dem Oberkleide, nimmt ihn auf den Schoss und spricht leise: "Der bellende 2); der schön bellende, der bellende, der Kinderbändiger! Cet, cet,

### §. 23.

- 1) Man verbinde Çandâ-Markâ als duales Dvandva (0 kau). Jr. nimmt die beiden Namen als Plurale, die er durch den Singularis erklärt. – Die Namen dieser bösen Geister, welche den Kindern Krankheit bringen', sind zum Theil dunkel. Çanda und Marka (der Droher und der Schädiger) werden an verschiedenen Stellen als Priester der Asuras erwähnt. Caundikeya, von Cundikà, Anschwellung der Mandeln. Ulukhala, Mörser, nach Jr. s. v. a. âçritaghâtaka, der diejenigen vernichtet, welche Schutz bei ihm suchen. Malimluca, der sich versteckende, d. i. nach Jr. apratikârya, dem man nichts anhaben kann, oder atimalinâçaya, der sich im Dunkel aufhält. Dronasa nach Jr.: Langnase (vgl. drunasa), nach dem Pet. Wb. Trogmaul, Kufenmaul. Cyavana, der Beweger. Alikhan, der Kratzende, Aufreissende. Animisha, der die Augen nicht schliesst. Kimvadantah erklärt Jr. als plurales Beiwort, welches sich auf die sämmtlichen genannten Geister beziehen soll (die schwatzhaften). Upaçruti, der Horcher. Haryaksha, Gelbauge. Kumbhin, nach Jr. der Geist, welcher kumbhayati d. h. stambhayati starr macht, lähmt. Çatru, der Feind. Patrapani, Schüsselband. Nṛĭmaṇi? Jr.: nṛîn minoti hinasti, Mannschädiger. Hantrîmukha, Mordmaul, Jr: hantrî himsâ hananam mukhe yasya. Sarshapâruna, Senfgrau. -- Suçruta 6, 27 zählt neun Geister (graha), welche Kinderkrankheiten verursachen; die Namen sind aber von den obigen verschieden.
- 1) Kumara ist der Kriegsgott, der auch bei Suçruta 6, 27 mit seinem anderen Namen Skanda als der erste der neun Krankheitsgeister genannt wird.
- 2) Vgl. kurkura bei AK. und Hem. Jr.: bhashaṇâkhyo bâlagrahah,

Hündchen! Lass! Verehrung sei dir, der Sisara 3), Kläffer 4), Krümmer! Das ist wahr, dass dir die Götter einen Segen gaben; hast du etwa dies Kind gewählt? Cet, cet, Hündchen! Lass! Verehrung sei dir, der Sisara, Kläffer, Krümmer! Das ist wahr, dass Saramâ deine Mutter, Sisara dein Vater, der schwarze und der bunte 3) deine Brüder. Cet, cet, Hündchen! Lass! Verehrung sei dir, der Sisara, Kläffer, Krümmer!"

25. Dann streichelt er ihn und spricht: "(Das Kind) beugt sich nicht 1), es weint nicht, es schauert nicht, es schwindet nicht, zu welchem wir sprechen und welches wir streicheln."

# Siebzehntes Kapitel.

1. Am zehnten Tage lässt der Vater die Frau aufstehen, speist die Brahmanas und gibt dem Kinde den Namen.

- 2. Er gebe ihm einen zweisilbigen oder viersilbigen, mit tönendem Laute zu Anfang, einem Halbvokal in der Mitte und langem Auslaute, einen Krit-Namen, nicht einen Taddhita.
- 3. Einem Mädchen einen Namen von ungrader Silbenzahl, auf å endigend, einen Taddhita.
- 4. Der Name eines Brahmana soll Glück bedeuten, der eines Kshatriya Kraft, der eines Vaicya "beschützt."
  - 5. Im vierten Monate das Ausgehen.
- 6. Er lässt ihn zur Sonne aufblicken, indem er den Vers: "Jenes Auge" 1) spricht.

<sup>3)</sup> Jr.: angasaraka, also: der die Glieder in Bewegung setzt.

<sup>4)</sup> Jr.: làpanarocaka.

b) Die Hunde des Gottes Yama. AS. 8, 1, 9.

<sup>§. 25.</sup> 

<sup>1)</sup> Oder: "Das krankt nicht", nach der Lesart des Prayoga. S. krit. Anm.

<sup>§. 6.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) VS. 36, 24.

# Achtzehntes Kapitel.

- 1. Wenn er von einer Reise zurückkehrt, nähert er sich dem Hause wie oben 1) gesagt.
- 2. Wenn er den Sohn erblickt, spricht er leise: "Aus Glied für Glied entstehst du, aus dem Herzen wirst du geboren. Du bist mein Selbst, Sohn genannt; du lebe hundert Jahre." 1)
- 3. Dann küsst er sein Haupt und spricht: "Mit Prajapati's Locktone küsse ich dich, welcher tausend Leben verleihet; o du! lebe hundert Jahre."
  - 4. Und: "Mit der Kühe Locktone" u. s. w. dreimal.
  - 5. In sein rechtes Ohr flüstert er: "Uns reiche dar, vordringender, gewalt'ger, Viel Gut, o Indra, reich an allen Gaben; Gib, dass wir hundert Herbste noch erleben, Und viele Söhne uns, behelmter Indra.")
  - 6. In das linke:

"Die besten Schätze reich uns dar, o Indra, Des Geistes Einsicht, stetes Glück und Wohlsein, Der Güter Mehrung und des Leibs Gesundheit, Der Rede Liebreiz und das Glück der Tage."1)

7. Einem Mädchen aber küsst er nur das Haupt stillschweigend.

<sup>§. 1.</sup> 

<sup>1)</sup> In Kâty. Çr. Sû. 4, 12, 21 u. f. also, indem er mit den Versen VS. 3, 41. 42 an das Haus hinan, und mit 43 in dasselbe hinein tritt.

<sup>§. 2.</sup> 

<sup>1)</sup> Vgl. Kaushît. Upan. 2, 11.

<sup>§. 5.</sup> 

<sup>15</sup> RS. 3, 36, 10. Grassmann's Uebersetzung.

<sup>§. 6.</sup> 

<sup>1)</sup> RS. 2, 21, 6. desgl.

# Neunzehntes Kapitel.

- 1. Im sechsten Monate das Füttern mit Reis.
- 2. Nachdem er eine Topfspeise gekocht, die beiden Buttertheile geopfert, opfere er zwei Butterspenden, (die erste mit dem Verse): "Die Göttin Rede erzeugten die Götter, sie sprechen die Thiere jeder Gestalt. Sie, die liebliche, die uns Saft und Kraft spendende Kuh, die Rede komme schön gepriesen zu uns her. Svähä!"
- 3. (Dann mit dem Verse): "Der Reichthum möge uns heute" 1) die zweite.
- 4. Dann opfert er (vier Spenden) von der Topfspeise: "Durch den Aushauch möge ich Speise geniessen. Svähä!" "Durch den Abhauch möge ich Düfte geniessen. Svähä!" "Durch das Auge möge ich Gestalten geniessen. Svähä!" "Durch das Ohr möge ich Ruhm geniessen. Svähä!"

5. Nachdem er gegessen, thut er alle Geschmäcke, alle Speise in ein Gefäss und gibt dann dem Kinde zu essen.

- 6. Stillschweigend oder indem er sagt: "wohlan!" "Das Wort «wohlan» (gebrauchen) die Menschen", so heisst es in der Cruti. 1)
- 7. Mit dem Fleische der Lerche (füttert er das Kind) wenn er wünscht, dass seine Rede befördert werde.
- 8. Mit dem Fleische des Rebhuhns, wenn er ihm Genuss von Speise wünscht.
  - 9. Mit Fischen, wenn er ihm Schnelligkeit wünscht.
- 10. Mit dem Fleische der Krikasha 1), wenn er ihm Lebensdauer wünscht.

§. 3.

<sup>1</sup>) VS. 18, 33.

§. 6.

1) CBr. 14, 8, 9, 1. Br. År. 5, 8, 1.

§. 10.

<sup>1)</sup> Jr. erklärt das Wort durch kankanaharika. Vielleicht ist es s. v. a. krīkana, AK. Perdix silvatica. Rk.'s Erklärung durch godha, Eidechse, ist schwerlich richtig.

- 11. Mit dem Fleische der Åți 1), wenn er ihm göttlichen Glanz wünscht.
- 12. Mit dem Fleische von allen, wenn er ihm alles wünscht.
- 13. Oder alle Speisen unter einander gemischt. 1) Dann Speisung der Brâhmanas.

§. 11.

1) àti ist nach Jr. Rk. ein Schwimmvogel.

§. 13.

1) Vgl. die krit. Anm.

# Zweites Buch.

# Erstes Kapitel.

- 1. Bei dem jährigen Knaben findet das Bereiten der Haarlocke statt.
  - 2. Oder in dem noch nicht abgelaufenen dritten Jahre.
- 3. Bei dem sechzehnjährigen das Schneiden des Backenbartes.
  - 4. Oder wie es in jeder Familie Sitte ist.
- 5. Nachdem er die Brahmanas gespeist, nimmt die Mutter den Knaben, badet ihn, zieht ihm zwei ungebrauchte Kleider an, legt ihn auf ihren Schoss und setzt sich westlich vom Feuer nieder.
- 6. Nachdem (der Vater, von der Frau) berührt, die Butterspenden 1) geopfert, giesst er nach dem Essen (der Neigen) heisses Wasser in kaltes und spricht: "Mit heissem Wasser, o Väyu, komm herbei, ungebundener, die Haare schneide." 2)
- 7. Beim Abschneiden des Backenbartes spricht er: "die Haare und den Bart."
- 8. Dann wirft er in das Wasser ein Stück frischer Butter oder geschmolzener Butter oder saurer Milch.
- 9. Daraus nimmt er etwas und benetzt den rechten Backenbart indem er spricht: "Die von Savitri erzeugten

<sup>2</sup>) Vgl. AS. 6, 68, 1.

**<sup>§.</sup>** 6.

<sup>1)</sup> d. h. die vierzehn Spenden von den beiden Buttergüssen an, bis zu der Spende an den Opferförderer. S. oben 1, 5, 3. 4.

himmlischen Wasser mögen deinen Körper netzen zum langen Leben, zum Glanze."1)

- 10. Nachdem er mit dem Stachel eines Stachelschweines (die Haare) aus einander gestrichen, legt er drei Kuçahalme dazwischen mit dem Spruche: "O Kraut."1)
- 11. Dann nimmt er das eiserne Messer mit dem Spruche: "Du bist heilbringend" 1), und mit dem Spruche: "Ich scheere" 2) schneidet er das Haar ab. "Mit welchem Messer der weise Savitr (das Haar) des Königs Soma, des Varuna schor, mit demselben scheeret, ihr Brâhmanas, diesen hier, dass er lange lebend, bejahrten Leibes sei." 2)
- 12. Mit diesem Spruche schneidet er (die Kuçahalme) mit den Haaren ab 1) und wirft sie in ein Stück Dünger von einem Bullen, welches nördlich (vom Feuer) gehalten wird.
  - 13. Dies thut er noch zweimal stillschweigend.
- 14. Das Benetzen und das Folgende thut er auch mit den beiden anderen Haarbüscheln.
- 15. Zunächst hinten mit dem Spruche: "Das dreifache Leben." 1)
- 16. Dann links mit dem Spruche: "Durch welchen gekräftigt du zum Himmel wandeln und lange die Sonne sehen

§. 9.

1) VS. Kanva 3, IX, 3. Katy. Cr. 5, 2, 14.

§. 10.

1) Kàty. Çr. 5, 2, 15. VS. 4, 1.

§. 11.

<sup>1</sup>) VS. 3, 63, a.

2) VS. 3, 63, b.

3) TBr. 2, 7, 17, 2. Vgl. AS. 6, 68, 3.

§. 12.

1) Vgl. Kàty. Çr. 5, 2, 17. Comm.

§. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) VS. 3, 62.

mögest, mit dem Spruche scheere ich dich zum Leben, zum Dasein, zum schönen Ruhme, zum Wohlsein." 1)

- 17. Dreimal umkreist er mit dem Messer das Haupt rechts herum.
  - 18. Beim Schneiden des Backenbartes auch das Gesicht.
- 19. (Dazu spricht er): "Wenn mit dem schneidigen Messer, dem schön gestalteten der Scheerer die Haare schiert, so reinige das Haupt, raube ihm nicht das Leben." 1)
- 20. Beim Schneiden des Backenbartes (fügt er hinzu): "und das Antlitz."
- 21. Nachdem er mit demselben Wasser den Kopf benetzt, gibt er dem Barbier das Messer mit den Worten: "Ohne zu verwunden schneide ab."
- 22. Das Uebriglassen der Haare geschieht nach dem Gebrauche. 1)
- 23. Nachdem er das Stück Dünger mit den Haaren in einem Kuhstall oder einem Pfuhl oder in der Nähe von Wasser verdeckt niedergelegt, gibt er dem Lehrer den Lohn.
  - 24. Beim Schneiden des Backenbartes eine Kuh.
- 25. Nach dem Schneiden des Backenbartes soll der Schüler ein Jahr lang Keuschheit bewahren und sich nicht scheeren, oder zwölf Tage, oder sechs Tage, oder wenigstens drei Tage.

### §. 16.

1) Ich habe paçyàsi geschrieben statt paçcàddhi der Handschriften. Hienach ist die krit. Anm. zu berichtigen.

# §. 19.

1) Die Commentare erklären ihre Lesart majjayatà durch samskurvatà. Vgl. Dhàtu P. 28, 122. masj çuddhau. An den in den krit. Anm. angeführten Stellen steht vapasi.

## §. 22.

1) Die Zahl der Locken, welche beim Scheeren des Hauptes stehen gelassen werden, richtet sich nach der Zahl der Ahnherren, welche der Mann, je nach seiner Familie, nennen muss, wenn er bei Anlegung des Opferfeuers Agni zu Hülfe ruft (beim pravara). Vgl. Samsk. Kaust. Fol. 111, a. Nirnaya Sindhu 3, 1, Fol. 13, b.

## Zweites Kapitel.

- 1. Den achtjährigen Bråhmana soll er (beim Lehrer) einführen, oder im achten Jahre nach der Empfängniss.
  - 2. Den eilfjährigen Königlichen.
  - 3. Den zwölfjährigen Vaicya.
  - 4. Oder wie es in jeder Familie Gebrauch ist. 1)
- 5. Er speise die Brâhmanas und den Knaben; nachdem sein Haupt geschoren und er geschmückt ist, führen sie ihn herbei.
- 6. Er lässt ihn westlich vom Feuer hintreten und ihn sprechen: "Ich bin zum Brahmacarya gekommen", und: "Ich will Brahmacarin sein." 1)
- 7. Dann lässt er ihn ein Kleid 1) umlegen, indem er spricht: "In welcher Weise 2) Brihaspati dem Indra das unsterbliche Kleid umlegte, in der Weise lege ich dir es um, zum Leben, zum langen Leben, zur Kraft, zum Ruhme."
  - 8. Er bindet ihm den Gürtel um 1) (indem der Knabe

## §. 4.

1) Âçv. Gṛĭ. 1, 19, 1—4 stimmt in der Angabe des Jahres der Einführung mit Påraskara überein; kleinere oder grössere Verschiedenheiten finden sich bei Çankh. Gṛĭ. 2, 1, 1 u. f. Gobh. Gṛĭ. 2, 10, 1 u. f. Àpast. Dh. Sû. 1, 1, 19. Gaut. Dh. Ç. 1, 5—7.

#### §. 6.

1) Zu den folgenden Paragraphen bis zum Ende des Kapitels vgl. Çat. Br. 11, 5, 4, 1-4.

#### §. 7.

- 1) Ein reines Tuch um die Lenden (kaupina). Rk.
- 2) yena vidhinâ. Jr. Rk.

## §. 8.

1) Um die Hüfte (katyam). Jr. Rk.

- spricht 2): "Dieser Gürtel, welcher böse Rede 3) fern hält und meine reine Farbe 4) klar macht, ist herbeigekommen, dem Aus- und Einathmen Stärke verleihend, schwesterlich, leuchtend, beglückend."
- 9. Oder: "Jung, schön gekleidet und unumwunden kam er; seit er geboren, wird er immer schöner. Ihn richten auf geschickte weise Männer, andächtig mit dem Geist die Götter ehrend." 1)
  - 10. Oder stillschweigend. 1)
  - 11. Er gibt ihm den Stab.
- 12. Den nimmt er und spricht: "Der Stab, der mir entfallen war 1) im Freien auf den Boden hin, den nehme ich wieder zum Leben, zur Andacht, zum göttlichen Glanze."

3) Ç\u00e4nkh. und Gobh. haben durukt\u00e4t, ,,welcher von b\u00f6ser Rede fern h\u00e4lt."

§. 9.

1) RS. 3, 8, 4. Jr. hat vedayantas = vedartham jnapayantas.

§. 10.

1) Nach Jr. und Rk. hängt der Lehrer, nachdem er den Schüler umgürtet, ihm die Opferschnur (yajnopavîta) und das Fell (ajina) um, die erstere mit einem Spruche, der in einer anderen Çâkhâ steht, das Fell stillschweigend (s. krit. Anm.). Beide Commentatoren sagen, dass, obwohl Pâraskara diese Handlungen nicht erwähne, ihre Vollzichung doch vorausgesetzt werde, und verweisen deshalb auf Kâty. Çr. 1, 7, 22—24 und Pârask. 3, 10, 18.

§. 12.

<sup>2)</sup> Rk. sagt, dass nach Jr., Vp., Murârimiçra und Harihara der Schüler den Vers spricht (worauf auch die Worte hindeuten), dass aber Gadadhara den Lehrer ihn sprechen lässt. Kp. lässt die Wahl. Rk. citirt eine Stelle aus Gadadhara's bhashya, nach welcher der Gürtel dreimal rechts um die Hüfte gewunden und nach der Zahl der Rishis im pravara (s. o. 2, 1, 22 Anm.) mit einem, drei, fünf oder sieben (!) Knoten versehen werden soll. Çankh. Gri. 2, 2 und Manu 2, 43 gehen nur bis fünf Knoten.

<sup>4)</sup> d. h. varnatvam, Kaste. Jr. Rk.

<sup>1)</sup> Jr. erklärt paråpatat durch abhimukham ågatah!

- 13. Nach einigen (nimmt er ihn) wie bei der Weihe, weil es heisst: "zum langen Opfer geht er." 1)
- 14. Dann füllt der Lehrer mit seiner Hand die Hand des Schülers mit Wasser und spricht die drei Verse: "Ihr, o Wasser.")
- 15. Dann heisst er ihn zur Sonne aufblicken mit dem Spruche: "Das Auge." 1)
- 16. Dann berührt er über die rechte Schulter sein Herz und spricht: "In meinen Willen lege ich dein Herz." 1)
- 17. Dann fasst er seine rechte Hand und spricht: "Wer bist du mit Namen?" 1)
  - 18. Er antwortet: "Ich bin N. N., Verehrter!"
  - 19. Dann spricht er zu ihm: "Wessen Schüler bist du?"
- 20. "Deiner." Nachdem der Knabe so gesagt, spricht der Lehrer: "Indra's Schüler bist du, Agni ist dein Lehrer, N. N."

### §. 13.

1) Nach Kâty. Çr. 7, 4, 1. 2. nimmt der Opfernde bei der Weihe zum Somaopfer einen Udumbarastab, den ihm der Adhvaryu darreicht, in Empfang und hält ihn in die Höhe, indem er spricht: "richte dich auf!" Jr. und Rk. sagen, der Stab werde beim Somaopfer stillschweigend empfangen. — Der Ausspruch, auf welchen Päraskara verweist, steht ÇBr. 11, 3, 3, 2: "zum langen Opfer geht derjenige, welcher zum brahmacarya geht."

#### §. 14.

1) VS. 11, 50—52.

### §. 15.

1) VS. 36, 24. S. oben 1, 8, 7. Nach Jr. spricht der Schüler den Spruch. Vgl. Açv. Gr. 1, 20, 7.

#### §. 16.

1) Der Spruch steht vollständig oben 1, 8, 8. Vgl. krit. Aum.

#### §. 17.

1) Zu diesem und den folgenden Paragraphen vgl. ÇBr. 11, 5, 4, 1-4.

21. Dann übergibt er ihn den Wesen mit den Worten: "Dem Prajapati übergebe ich dich, dem Gotte Savitri übergebe ich dich, den Wassern, den Kräutern übergebe ich dich, dem Himmel und der Erde übergebe ich dich, allen Göttern übergebe ich dich, allen Wesen übergebe ich dich zur Unverletztheit."

# Drittes Kapitel.

- 1. Nachdem der Knabe rechts um das Feuer gegangen, setzt er sich.
- 2. Nachdem der Lehrer angefasst 1), die (vierzehn) Butterspenden geopfert und (die Neigen) gegessen, weist er ihn an: "Du bist Schüler; schlürfe Wasser; vollziehe die Handlung; schlafe nicht bei Tage; hemme die Rede; lege Holz an; schlürfe Wasser."<sup>2</sup>)
- 3. Dann sagt er ihm die Savitri 1) vor, nördlich vom Feuer, während der Knabe nach Westen gerichtet sitzt, nahe bei ihm, ihn ansieht und von ihm angesehen wird.
  - 4. Einige sagen: indem er steht oder sitzt. 1)

§. 2.

1) S. oben 1, 5, 3. 4.

§. 3.

1) d. h. den an Savitr gerichteten Vers. Die nähere Bestimmung desselben folgt §. 7-10.

g. 4.

') Vgl. ÇBr. 11, 5, 4, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Schüler erwiedert jede einzelne Anweisung mit den Worten: "Ich will Schüler sein; ich will Wasser schlürfen" u. s. w. Jr. Rk. — "Die Handlung", d. h. alles, was seiner Kaste und Klasse (âçrama) vorgeschrieben ist, wie das Baden u. s. w. — "Schlürfe Wasser" wird zweimal gesagt, weil es vor und nach dem Essen geschehen soll, nach dem Ausspruche: "Wenn er essen will, schlürfe er Wasser, wenn er gegessen hat, schlürfe er Wasser." ÇBr. 14, 9, 2, 15. Rk.

- 5. (Er sagt ihm die Savitri vor zuerst) in Viertelversen, dann in Halbversen und zum dritten Male die ganze, indem er sie mit ihm zugleich hersagt. 1)
- 6. Nach einem Jahre, oder nach sechs Monaten, nach vier und zwanzig Tagen, nach zwölf Tagen, nach sechs Tagen oder nach drei Tagen. 1)
- 7. Einem Brâhmaṇa sage er die Gâyatrî sogleich vor, denn die Çruti sagt: "Der Brâhmaṇa gehört ja dem Agni an." 1)
  - 8. Die Trishtubh dem Königlichen.
  - 9. Die Jagati dem Vaiçya.
  - Oder allen die Gâyatri.

§. 5.

1) Vgl. ÇBr. 11, 5, 4, 15.

**§**. 6

1) Vgl. ÇBr. 11, 5, 4, 6—11.

§. 7.

1) CBr. 11, 5, 4, 12. Nach Gangadhara's Paddhati findet hier, wie Rk. mittheilt, ein Zwiegespräch zwischen dem Lehrer und dem Brahmana-Schüler statt. Der Lehrer nennt dem Schüler die einzelnen Termine, in welchen er ihm die Gayatrî mittheilen wolle, mit dem spätesten beginnend. Der Schüler beantwortet jedes Anerbieten mit der Forderung, er solle es "noch heute" (adyaiva) thun. Diesem Drängen soll der Lehrer nachgeben, weil der Brahmana-Schüler nach der Çruti dem Feuergotte angehört und das Feuer plötzlich entsteht. - Jr. und Vp. bezeichnen die metrisch verschiedenen an Savitr gerichteten Verse nicht näher. Nach Kp. ist die Gâyatrî der Vers: tat savitur varenyam, VS. 3, 35 (RS. 3, 62, 10); die Trishtubh: deva savitar, VS. 9, 1 (fehlt in RS.); die Jagatî: viçvâ rûpaņi, VS. 12, 3 (RS. 5, 81, 2). Wie Rk. erwähnt, stimmen damit Çâtâtapa und der Parijata überein, während Bhartriyajna die Trishtubh: tâin savitur, VS. 17, 74 (fehlt in RS.) und die Jagatî: yunjate manaḥ, VS. 5, 14 (RS. 5, 81, 1) angibt.

# Viertes Kapitel.

- 1. Hier 1) folgt das Anlegen des Holzes.
- 2. Mit der Hand kehrt er das Feuer zusammen, indem er spricht: "Agni, du ruhmreicher, mache mich ruhmreich! Wie du, o ruhmreicher Agni, ruhmreich bist, so mache mich, o ruhmreicher, zum Sohne eines ruhmreichen. Wie du, o Agni, der Götter und des Opfers Schatzhüter bist, so möge ich der Menschen und des Veda Schatzhüter werden." 1)
- 3. Nachdem er das Feuer rechtsum besprengt, legt er stehend ein Stück Holz an, indem er spricht: "Dem Agni habe ich Holz gebracht, dem grossen, dem Wesenkenner. Wie du, o Agni, durch das Holz entzündet wirst, so werde ich durch Leben, Weisheit, Glanz, Kinder, Vieh, Gottesglanz entzündet. Mein Lehrer möge lebende Söhne haben; ich will weise sein; möge ich nicht vergesslich sein, begabt mit Ruhm, Glanz, Gottesglanz und Speise geniessen. Svähå!")
  - 4. Ebenso ein zweites Stück und ein drittes.
  - 5. Oder (jedes Stück) mit dem Verse: "Dies ist dein."1)
  - 6. Oder (er spricht bei jedem Stücke) beide Verse.

## §. 1.

1) "Hier", d. h. in demselben Feuer, in welchem die im vorigen Kapitel beschriebene Handlung vollzogen wurde. "Das Anlegen des Holzes", d. h. der drei Stücke Brennholz (§. 3. 4). Rk.

# §. 2.

1) Der ganze Satz wird von Jr. Rk. in fünf Sprüche getheilt, welche er spricht, indem er die Stücke Holz, welche aus dem Feuer herausgefallen sind, wieder in dasselbe zusammenwirft. Vgl. Kâty. Cr. 4, 12, 19. Àçv. Gṛĭ. 1, 3, 1 und Gobh. Gṛĭ. 4, 5, wo Nârâyaṇa sagt: parisamùhanam agner vixiptânâm avayavânâm ekîkaraṇam myate.

§. 3.

1) Vgl. AS. 19, 64.

§. 5.

1) VS. 2, 14.

- 7. Das Zusammenkehren und Besprengen geschicht wie vorher.
- 8. Nachdem er beide Hände gewärmt, wischt er den Mund und spricht: "Leibhüter bist du, o Agni, meinen Leibhüte! Lebensgeber bist du, o Agni, Leben gib mir! Glanzgeber bist du, o Agni, Glanz gib mir! O Agni, was an meinem Leibe mangelhaft ist, das mache mir vollständig! 1) Weisheit verleihe mir der Gott Savitr, Weisheit die Göttin Sarasvati! Weisheit verleihen mir die beiden Götter, die Açvins, mit Lotus bekränzt."

# Funftes Kapitel.

- 1. Hier folgt das Ausgehen auf Almosen.
- 2. Ein Brâhmana soll betteln, indem er das Wort der Anrede (bhavat) voran stellt.
  - 3. Ein Königlicher, indem er es in die Mitte stellt.
  - 4. Ein Vaicya, indem er es an das Ende stellt.
- 5. Sie sollen bei drei Frauen betteln, welche die Bitte nicht abschlagen.
- 6. Oder bei sechs, oder zwölf, oder bei einer unbestimmten Zahl.
  - 7. Einige sagen, zuerst bei der Mutter.
- 8. Nachdem er das Erbettelte dem Lehrer gemeldet, soll er den Rest des Tages stillschweigend verweilen; so sagen einige.
- 9. Nachdem er aus dem Walde Holz geholt, ohne (Bäume) zu verletzen 1), und es in jenem Feuer wie vorher angelegt, lässt er die Rede wieder frei.
  - 10. Er schlafe auf dem Erdboden und esse kein Salz.

#### §. 8.

1) So weit steht der Spruch VS. 3, 17. Zu der zweiten Hälfte vgl. TA. 10, 40 und Aufrecht's RS. Khailika 22, 2.

### §. 9.

<sup>1)</sup> Er soll also keine Zweige abbrechen, sondern nur solche sammeln, die von selbst abgefallen sind. Jr.

- 11. (Geboten ist ihm) Tragen des Stabes, Pflege des Feuers, Gehorsam gegen den Lehrer, Ausgehen auf Almosen.
- 12. Honig <sup>1</sup>), Fleisch, Baden <sup>2</sup>), Sitzen auf einem Sessel, zu einer Frau gehen, Unwahrheit, Nehmen von nicht gegebenem meide er.
- 13. Achtundvierzig Jahre halte er die Veda-Lehrzeit aus. 1)
  - 14. Oder zwölf für jeden Veda.
  - 15. Oder bis zum Erfassen.

\_\_\_\_\_\_

- 16. Die Kleider sind (für die drei Kasten nach der Reihe) Hanf, Flachs und Wolle.
- 17. Das Fell einer Antilopenkuh 1) ist das Oberkleid eines Brahmana.

#### §. 12.

- 1) Alle Gesetzbücher verbieten dem Schüler den Genuss des Honigs unbedingt, während er nach CBr. 11, 5, 4, 18 doch gestattet ist.
- <sup>2</sup>) in einem Flusse; dagegen soll er in ausgeschöpftem Wasser baden. Rk. Vgl. Kull. zu Mn. 2, 176. Åpast. 1, 2, 30. Gaut. 2, 13. Vishnu 28, 4. 5.

### §. 13-15.

1) Nach Vp. und Rk. sind diese Vorschriften so zu verstehen: Wenn der Schüler in die Lehre geht mit dem Vorsatze, alle vier Vedas zu lernen, so soll gleich zu Anfang nur eine Verpflichtung (vratädeça) und die Darbringung aller damit verbundenen Opferspenden (vedähuti) stattfinden. Der Schüler verpflichtet sich dadurch auf die ganze gesetzliche Lehrzeit, d. h. auf achtundvierzig Jahre (§. 13) oder bis er die vier Vedas gelernt hat (§. 15). Er darf dann nicht vor Ablauf dieser Zeit aus der Lehre treten (samävartana) und das Entlassungsbad vollziehen. Hat er aber zuerst nur einen Veda gelernt und fasst, nachdem er aus der Lehre getreten, den Entschluss, noch einen oder mehrere andere zu lernen, so findet eine neue Verpflichtung statt und zwar für jeden einzelnen Veda auf zwölf Jahre (§. 14) oder bis er ihn gelernt hat. Vgl. Äçv. Gr. 1, 22, 3. 23—29.

### §. 17.

1) ena ist eine schwarze oder röthliche ungesleckte Antilope. Vgl. Apast. Dh. S. 1, 3, 3. Samsk. Kaust. Fol. 119, b, 8.

- 18. Das Fell eines Ruru 1) eines Königlichen.
- 19. Das Fell einer Ziege oder Kuh eines Vaiçya.
- 20. Oder wenn diese fehlen, das einer Kuh für alle, weil es das vorzüglichste ist.
  - 21. Von Munja ist der Gürtel eines Brâhmana.
  - 22. Eine Bogensehne der eines Königlichen.
  - 23. Von Mûrvâ der eines Vaiçya.
- 24. Wenn Munja u. s. w. fehlen, sollen die Gürtel von Kuça, Açmantaka und Balbaja sein.
  - 25. Von Palâça ist des Brâhmana Stab.
  - 26. Von Bilva der des Königlichen.
  - 27. Von Udumbara der des Vaiçya.
  - 28. Oder irgend einer (dieser drei) für alle.
- 29. Vom Lehrer gerufen, antworte er, nachdem er aufgestanden.
- 30. Wenn er ihn ruft, während er liegt, antworte er sitzend; während er sitzt, stehend; während er steht, hinzugehend; während er hinzugeht, hinzulaufend.
- 31. Wenn er so thut, wohnt er schon jetzt dort (im Himmel) wohnt er schon jetzt dort 1); dieser Ruhm wird dem Gebadeten 2) zu Theil.
- 32. Drei Gebadete sind: ein nach Wissen gebadeter, ein nach Gelübde gebadeter, ein nach Wissen und Gelübde gebadeter.
- 33. Wer, nachdem er den Veda beendigt, aber das Gelübde nicht beendigt hat, heimkehrt, der ist ein nach Wissen gebadeter.

#### §. 18.

1) ruru, eine Hirschart, ist nach Haradatta zu Apast. 1, 3, 5 gesleckt; vielleicht ist es der in der Ebene der Ganga so häusige Cervus Axis.

### §. 31.

1) Der Satz ist wiederholt, um den Lohn besonders anzupreisen. Jr. Rk.

3) "Gebadeter" (snåtaka) heisst derjenige, welcher nach Beendigung der Lehrzeit das bei seiner Entlassung vorgeschriebene Bad vollzogen hat. S. 2, 6, 1.

- 34. Wer, nachdem er das Gelübde beendigt, aber den Veda nicht beendigt hat, heimkehrt, der ist ein nach Gelübde gebadeter.
- 35. Wer, nachdem er beides beendigt hat, heimkehrt, der ist ein nach Wissen und Gelübde gebadeter.
- 36. Bis zum sechzehnten Jahre ist für den Brähmans die Zeit nicht abgelaufen.
  - 37. Bis zum zweiundzwanzigsten für den Königlichen.
  - 38. Bis zum vierundzwanzigsten für den Vaicya.
  - 39. Nach dieser Zeit haben sie die Savitri verloren.
- 40. Man soll sie nicht in die Lehre nehmen, nicht (im Veda) unterrichten, nicht für sie opfern und nicht mit ihnen verkehren.
- 41. Bei Versäumung der Zeit (soll verfahren werden) wie festgesetzt ist. 1)
- 42. Bei einem Nachkommen von drei Männern, welche die Savitri verloren haben, findet keine Einweihung statt und kein Unterricht. 1)

## §. 41.

1) Nach Jr. bezieht sich dieser Satz auf Kâty. Çr. 25, 1, 12. 13, und gilt, weil dort (9) das Wort sarvatra "überall" vorhergeht, auch für die Versäumung der Zeit bei den anderen häuslichen Handlungen. Damit stimmen Kp. und Vp. überein, deren letzterer das in solchem Falle zu beobachtende Verfahren näher auseinander setzt. Eine Handlung, deren rechte Zeit versäumt ist, darf nämlich später nachgeholt werden, doch muss ihr dann eine Busse vorhergehen. Diese besteht darin, dass zuerst vier Spenden mit den drei grossen Worten geopfert werden (bhûh svâhà, bhuvah sv., svah sv., bhûr bhuvah svah sv.) und darauf die fünf Spenden der Allbusse (s. oben 1, 5, 3).

#### **§. 42.**

1) Die im vorigen Paragraph erwähnte leichtere Wiedergewinnung der Kaste gilt aber nur für drei Generationen, also für Vater, Sohn und Enkel. Wenn diese drei von derselben keinen Gebrauch gemacht haben, so tritt für den Urenkel eine strengere Bestimmung ein. Er darf von keinem Lehrer angenommen oder unterrichtet werden. So Rk., welcher asanskåro liest und erklärt: upanayanasamskåro na bhavati adhyåpanam ca na bhavati. Damit stimmt auch Renuka's Kärikä überein, welche lautet:

43. Diejenigen, welche die Einweihung wünschen 1), sollen das Vrätyastoma 2) opfern und können dann nach Wunsch den Veda lernen; denn es heisst: "man darf mit ihnen verkehren." 3)

# Sechstes Kapitel.

- 1. Wenn er den Veda beendigt, bade er.
- 2. Oder nach achtundvierzigjähriger Lehrzeit.
- 3. Einige (gestatten das Baden) auch nach zwölfjähriger.
- 4. Nachdem er vom Lehrer die Erlaubniss empfangen.
- 5. Der Veda ist: Vorschrift, Anwendung, Erörterung. 1)

såvitrîpatitânâm ca kulam yeshâm tripûrusham |
teshâm apatye samskâro 'dhyâpanam ca na vidyate ||
Jr. dagegen liest samskâro und erklärt, die blosse Aufnahme dürfe
stattfinden, nicht aber der Unterricht und die folgenden heiligen
Handlungen (kevalam upanayanêkhyah samskâro nâdhyâpanâdih).

## §. 43.

1) In den krit. Anm. habe ich aus Versehen die in den Text gesetzte Lesart von A. erwähnt; die anderen Handschriften lesen

samskårepsur.

2) Kâty. Çr. 22, 4, 1. — Nach Vasishtha (s. Kp. und Mitâx. zu Yâjn. III, Fol. 75, a) können sie statt des Vrâtyastoma auch das Uddâlaka-Gelübde vollziehen oder sich in dem Reinigungsbade (avabhritha) bei einem Pferdeopfer reinigen. Das Uddâlaka-Gelübde besteht darin, dass man zwei Monate von Gerstenspeise lebt, einen Monat von Milch, einen halben Monat von Quark, acht Tage von Ghrita, sechs Tage von unerbetener Speise, drei Tage nur Wasser geniesst und einen Tag und Nacht fastet. Nach der wohl später eingetretenen Taxe aller Busshandlungen kann dies Gelübde durch 9½ Kühe oder deren Werth abgelöst werden. S. Çûlapâṇi's Pràyaçcittaviveka, Cod. Chamb. 328, Fol. 121, b.

<sup>5</sup>) Bei Kâty. Çr. 22, 4, 28.

# §. 5.

1) "Vorschrift" sind Aussprüche des Bråhmana, durch welche eine bestimmte Handlung vorgeschrieben wird. — "Anwendung", d. h. die mantra, Sprüche oder Verse, welche bei den Handlungen anzuwenden sind. — "Erörterung", d. h. nach Karka s. v. a. arthavåda, Erklärung der Bedeutung. Der Kalpataru erklärt es durch mimåmså.

- 6. Einige sagen (er soll den Veda) mit den sechs Anga (gelernt haben).
  - 7. Nicht nach der blossen Form. 1)

8. Nach Belieben aber (ist das Baden) des Opferkundigen. 1)

9. Nachdem er (die Füsse) des Lehrers umfasst, das Brennholz angelegt, tritt er nördlich von dem Verschlage 1) auf Kuçahalme, deren Spitzen nach Osten liegen, östlich von acht Wassergefässen.

10. Mit dem Spruche: "Die Feuer, welche in die Wasser eingegangen sind: das zu verbergende, das zu verdeckende, der Strahl, das Geistschlagende, das nicht wankende, das zerbrechende, das Körper verderbende, das Sinnschlagende, diese lasse ich zurück. — Welches leuchtend ist, das ergreife ich hier" — nimmt er aus dem einen Gefässe Wasser. 1)

# §. 7.

## 8. 8

1) Wer das Ceremoniell des Opfers genau vollziehen kann, dem wird auf seinen Wunsch das Bad gestattet, wenn er auch mit dem Veda nicht gründlich vertraut ist. Denjenigen Schülern also, welche den erwähnten Bedingungen der Reife zum Abgange nicht entsprechen, darf der Lehrer die Erlaubniss, das Bad zu vollziehen, nicht ertheilen. Vgl. Harihara im Samskåra Kaust. Fol. 165, b.

## §. 9.

1) Nach Kp. und Vp. wird ein mit Tüchern umhangener Verschlag errichtet; innerhalb desselben opfert der Schüler verschiedene Spenden, hauptsächlich die unten 2, 10, 3—9 genannten. Die Dieuer des Lehrers stellen nördlich von diesem Verschlage acht Gefässe mit Wasser in der Richtung von Süden nach Norden auf und legen östlich von denselben die oben erwähnten Kuçahalme hin. Das Abgangsbad des Schülers besteht nun darin, dass er sich in der im Folgenden beschriebenen Weise mit dem Wasser der Gefässe wäscht.

#### §. 10.

1) Das Feuer, welches in das Wasser eingedrungen (wie RS.

<sup>1)</sup> Jr.: na granthamàtre, nicht blos in der wörtlichen Fassung sondern mit Verständniss des Sinnes.

- 11. Damit benetzt er sich, indem er spricht: "Mit diesem benetze ich mich zum Glücke, zum Ruhme, zur Göttlichkeit, zum Gottesglanze."
- 12. Mit dem Spruche: "Wodurch ihr Glück bereitet, wodurch ihr den Trank erlangtet, womit ihr die Augen benetztet, welches euer Ruhm ist, o Açvins." 1)
- 13. (Und mit den drei Sprüchen:) "Ihr Wasser seid!"1) bei jedem Verse.

7, 49, 4. 10, 51, 3) ist vielgestaltig, theils den Menschen feindlich, theils freundlich. Der Sinn des Spruches ist nun, dass der Schüler die acht feindlichen Gestalten in dem Wasser zurücklässt, die eine freundliche dagegen in der Handvoll Wasser herausnimmt und sich damit benetzt. Bei Gobhila (3, 4, 14) schüttet er zuerst das feindliche Feuer in einer Handvoll Wasser auf die Erde und benetzt sich dann mit der zweiten. Die Namen der feindlichen Feuer sind mehrfach verunstaltet. Statt mayûkha (Jr. mayûsha) steht AS. 16, 1, 7 mroka, bei Bhavadeva, welcher den Spruch bei Gobhila ergänzt, manauka. Es lohnt nicht, die verschiedenen, zum Theil wenig annehmbaren Erklärungen der Commentare mitzutheilen.

§. 12.

1) Jr. ergänzt zu der 3 Dual. das Pronomen bhavantau. Das Fehlen des Augments in avamrigatam soll nach Jr. Rk. vedische Licenz sein. Die Erlangung des Trankes soll sich darauf beziehen, dass die Açvins, weil sie dem Cyavana die Jugend wiedergegeben, einen Theil am Somaopfer erlangten (MBh. 3, cap. 121—125); das Salben der Augen (C. liesst axyau, die anderen axau) auf die Geschichte des Upamanyu (Jr. upamanyor axinî, s. MBh. 1, 721 u. f.). Ich zweisie an der Richtigkeit dieser Aussaung; der ganze Spruch scheint bei Paraskara, wie so häusig, sehr entstellt zu sein, ich weiss aber keine sichere Hülse. Bei Bhavadeva lautet der, von Gobhila nur durch die drei ersten Worte angedeutete Vers solgendermassen: yena striyam akrinutam yenapamrishatam suram yenaxan abhyashincatam yenemam prithivîm mahîm yadvam tad açvina yaças tena mam abhishincatam. Es wird also wohl gar nicht von Augen, sondern von Würseln die Rede sein. Vgl. AS. 14, 1, 35. 36.

§. 13.

- 14. Aus den drei übrigen (benetzt er sich) stillschweigend. 1)
- 15. Mit dem Verse: "Löse den obersten" ) nimmt er den Gürtel ab, legt ihn nieder, legt ein anderes Kleid an und verehrt die Sonne,
- 17. Nachdem er saure Milch oder Sesam gegessen, lasse er sich den Schopf, die Haare und Nägel 1) beschneiden und reinige mit Udumbara-Holz die Zähne, indem er spricht:

## §. 16.

<sup>§. 14.</sup> 

<sup>1)</sup> Die ganze Haudlung wird also folgendermassen vollzogen: Die Worte, welche bei dem ersten Gefässe gesprochen werden, bestehen aus folgenden drei Absätzen:

a) "Die Feuer . . . zurück." (§. 10)

b) "Welches leuchtend . . . hier." (§. 10)

c) "Mit diesem . . . . zum Gottesglanze." (§. 11.)

An die Stelle von b) treten beim zweiten bis zum fünften Gefässe der Reihe nach die vier in §. 12. 13 erwähnten Sprüche, das Benetzen selbst aber geschieht bei diesen Gefässen wieder, wie beim ersten Gefässe, mit dem Spruche c). Bei den drei letzten Gefässen wird nur a) gesprochen, das Benetzen aber geschieht stillschweigend.

<sup>§. 15.</sup> 

<sup>&#</sup>x27;) VS. 12, 12.

<sup>1)</sup> Vgl. krit. Anm. Jr. erklärt bhrajabhrishtir: "durch den eigenen Glanz allen anderen Glanz vermindernd" (hrasaka).

<sup>2)</sup> åvidam habe ich geschrieben statt åvidan der Handschriften.

<sup>§. 17.</sup> 

<sup>&#</sup>x27;) BCRk, haben nakhan.

"Zum Speiseessen reihet euch, Soma der König kam herbei; er wird den Mund mir reinigen durch Würde und durch Herrlichkeit."

- 18. Nachdem er sich gesalbt und wieder gebadet, nimmt er die Salbe für die Nase und den Mund und spricht: "Erfreue mein Aus- und Einathmen! Erfreue mein Auge! Erfreue mein Ohr!"
- 19. Mit den Worten: "Väter, werdet rein!" giesse er das Waschwasser für die Hände nach Süden aus, salbe sich und spreche leise: "Möge ich schön sehend werden mit den Augen, schön glänzend mit dem Antlitz, schön hörend mit den Ohren!"
- 20. Dann legt er ein ungebrauchtes oder nicht mit Lauge gewaschenes 1) Kleid an, mit den Worten: "Zur Anlegung, zur Ruhmverleihung 2), zum langen Leben bin ich alterndes Leibes und lebe hundert Jahre; zur Mehrung der Habe werde ich mich bekleiden."
- 21. Dann das Oberkleid mit den Worten: "Mit Ruhm kommet zu mir, Himmel und Erde! mit Ruhm, Indra und Brihaspati! Ruhm und Segen kommen zu mir, Ruhm werde mir zu Theil!"
- .22. Wenn er nur Ein Gewand hat, so bedecke er sich (noch einmal) mit dem oberen Theile des zuerst angelegten.
- 23. Dann nimmt er Blumen und spricht: "Welche Jamadagni nahm für den Glauben, für die Lust, für den Sinn, die ergreife ich mit Ruhm und mit Segen."
- 24. Dann bindet er sie sich (an das Haupt) mit den Worten: "Welchen Ruhm Indra den Apsaras verlieh, weiten, breiten, die mit diesem verflochtenen Blumen binde ich an, als Ruhm für mich."

## §. 20.

 Im Texte wird wohl dhautam vâmautrena zu schreiben sein. Vgl. Kâty. Çr. 7, 2, 18.

<sup>2)</sup> dhasyai wird von den Commentaren als Dativ gefasst (paridhanaya); ob es der Conj. Fut. sein könnte: "ich will mich ankleiden, ich will Ruhm erlangen," ist mir zweiselhaft.

25. Mit dem Turban umwindet er sich das Haupt, mit dem Verse: "Jung, schön gekleidet." 1)

26. Mit den Worten: "Schmuck bist du, möge mit ferner Schmuck sein!" (befestigt er) die beiden Ohrringe.

27. Mit dem Spruche: "Des Vritra" 1) salbt er beide Augen.

28. Mit den Worten: "Glänzend bist du!" sieht er sid

im Spiegel an.

- 29. Den Sonnenschirm nimmt er in Empfang mit der Worten: "Brihaspati's Bedeckung bist du. Verdecke mid vor dem Bösen, verdecke mich nicht vor Glanz und Ruhm!
- 30. Mit den Worten: "Ihr seid zwei Stützen, schütze mich nach allen Seiten!" legt er die beiden Sandalen an.
- 31. Mit den Worten: "Gegen alle Verderblichen schütz mich überall!" nimmt er den Rohrstab.
- 32. Wenn er den Zahnputzer und die anderen Gegen stände nimmt, ist der Spruch feststehend; bei dem Kleide dem Sonnenschirme und den Schuhen 1) aber nur, wenn si neu sind.

# Siebentes Kapitel.

1. Wir wollen die Vorschriften für den Gebadeten 1 sagen.

### §. 25.

1) Der Vers, welcher nicht in der VS. steht, ist hier doc nur mit den Anfangsworten bezeichnet, weil er schon oben, 2, 2, vollständig angeführt ist.

§. 27.

1) VS. 4, 3, b.

§. 32.

1) Rk. fügt hier noch den Stab hinzu.

§. 1.

1) So heissen nun also die Männer der drei obersten Kaste welche ihre Lehrzeit mit dem Entlassungsbade beschlossen habe

- 2. Ein anderer 1) kann sie nach Belieben beobachten.
- 3. Tanz, Gesang und Musik soll er nicht ausüben, auch nicht dahin gehen.
- 4. Doch ist Gesang beliebig; denn ein anderer Ausspruch lautet: "Er singt entweder oder freut sich, wenn gesungen wird." 1)
- 5. Wenn er sein Auskommen hat, soll er nicht Nachts in ein anderes Dorf gehen, auch nicht laufen. 1)
- 6. Er soll nicht in Brunnen sehen, auf Bäume klettern, Früchte abpflücken, durch enge Wege kriechen, nackt baden, über unebene Stellen steigen, harte Reden führen, die Sonne beim Auf- oder Untergange ansehen, betteln; denn im Bråhmana heisst es: "Wenn er gebadet hat, bettele er ja nicht; wenn er gebadet hat, beseitigt er ja das Betteln." 1)
- 7. Wenn es regnet, gehe er unbedeckt und spreche: "Dieser Donnerkeil treibe das Unheil von mir weg."
  - 8. Er beschaue sich nicht im Wasser.
- 9. Er ergötze sich 1) nicht mit einer Frau ohne Haare, oder einer von männlichem Ansehen, oder einem Eunuchen.

8. 2.

1) Auch ein Çûdra. Jr. Vp. und Renuka. —

8. 4.

1) CBr. 6, 1, 1, 15. Jr. und Kp. verweisen auch auf CBr. 13, 1, 5, 1. 3.

**§**. 5.

1) Wenn er auf Erwerb ausgehen muss, ist ihm dies nicht verboten.

§. 6.

1) ÇBr. 11, 3, 3, 7. Solange er Schüler ist, darf er sich des Bettelns nicht schämen. S. oben 2, 5, 1—8 und ÇBr. 11, 3, 3, 5.

**§**. 9.

1) upahasa ist s. v. a. abhigamana. Jr. Rk.

Rk. — Zu dem ganzen Kapitel vergleiche man, ausser den anderen Hausregeln und den Gesetzbüchern, auch Suçruta 4, 24 (Bd. 2, 135 u. f.), wo sich viele dieser Vorschriften wiederfinden.

- 10. Eine Schwangere nenne er vijanyå. 1)
- 11. Einen Ichneumon (nakula) sakula.
- 12. Einen Schädel (kapâla) 1) bhagâla.
- 13. Einen Regenbogen Perlenbogen.
- 14. Eine säugende Kuh zeige er einem anderen 1) nicht an.
- 15. Er verrichte nicht seine Nothdurft auf einem Saatfelde oder auf unbedecktem 1) Boden; auch nicht während er sich aufrichtet oder steht.
- 16. Er wische den Hinteren ab mit Holz, das von selbst abgefallen ist.
  - 17. Er ziehe kein gefärbtes 1) Kleid an.
- 18. Er halte fest am Gelübde, sohütze 1) gegen Verletzung und sei allen Freund.

§. 10.

1) "Die gebären soll". Pet. Wb. (?)

§. 12.

1) Weil kapala mehrdeutig ist; es heisst auch Schale oder Scherbe.

## §. 14.

1) Dem Eigenthümer der Kuh. Rk. Also wohl, damit dieser nicht, um die Milch selbst zu benutzen, das Kalb am Saugen hindert.

§. 15.

1) Er lege Gras oder ähnliches darunter. Jr. Rk.

## §. 17.

<sup>1</sup>) Mit Indigo (nili) und anderen Farben gefärbte Kleider soll er meiden, aber gelbrothe (kashâya) werden empfohlen. Karka und Renuka bei Kp.

§. 18.

1) Sich selbst und andere. Jr.

# Achtes Kapitel.

- 1. Drei Nächte halte er das folgende Gelübde. 1)
- 2. Er esse kein Fleisch, trinke nicht aus thönernen Gefässen.
- 3. Er meide den Anblick einer Frau, eines Çûdra, eines Leichnams, einer Krähe, eines Hundes und spreche nicht zu ihnen.
- 4. Er esse keine Leichenspeise 1) oder Speise eines Cudra 2) oder einer Wöchnerin. 3)
- 5. Er verrichte nicht seine Nothdurst oder spucke aus im Sonnenschein und bedecke sich nicht gegen die Sonne. 1)
- 6. Mit warmem Wasser vollziehe er die Wasserhandlungen. 1)

## §. 1.

1) Im vorhergehenden Kapitel sind diejenigen Vorschriften aufgeführt, welche der Gebadete nach der Entlassung vom Lehrer bis zur Begründung eines eigenen Hausstandes beobachten soll. Hier folgen nun solche Vorschriften, welche für die drei ersten Tage nach seiner Entlassung gelten. Rk. — Zu dem ganzen Kapitel vgl. CBr. 14, 1, 1, 28—33.

#### §. 4.

- 1) Nach 3, 10, 26 dürfen die Verwandten eines Verstorbenen während der drei ersten Tage nach dem Tode desselben nicht selbst kochen, sondern nur solche Speise geniessen, welche sie entweder gekaust oder welche ihnen freiwillig gegeben ist, und zwar nur bei Tage und kein Fleisch. Diese Speise heisst hier Leichenspeise.
- Auch nicht die Speise eines Barbiers, welche sonst gestattet ist. Jr. Kp.
  - 3) In den ersten zehn Tagen nach der Entbindung. Jr.

### 8. 5.

1) Mit dem Sonnenschirm oder sonst wie. Jr.

### §. 6.

1) Zu den Waschungen u. s. w. Jr.

- 7. Nachts esse er bei Licht. 1)
- 8. Oder er rede nur die Wahrheit. 1)
- 9. Auch ein Geweiheter soll die Vorschriften von den Sonnenscheine an (§. 5) beobachten, wenn er im Pravargya<sup>1</sup> begriffen ist.

# Neuntes Kapitel.

1. Nun also die fünf grossen Opfer. 1)

2. Von der für alle Götter bereiteten Speise opfere er nachdem er (um das Feuer) herum gesprengt hat, mit den Worte Svähä, dem Brahman, Prajäpati, den häuslichen Gott heiten, dem Kacyapa, der Anumati. 1)

### §. 7.

1) Indem er eine Lampe oder einen Feuerbrand anzündet Jr. Rk.

## **§.** 8.

<sup>1</sup>) Ohne sich die vorher erwähnten Beschräukungen aufzulegen Jr. Rk. Kp. Vp.

### 8. 9.

1) In der Vorbereitungs-Ceremonie zum Somaopfer. S. Hang. Ait. Br. Transl. p. 42.

# §. 1.

1) ÇBr. 11, 5, 6, 1. Das Opfer an die Wesen, an die Menschen, an die Väter, an die Götter und an Brahman. Das letzte besteht im Vedastudium.

## §. 2.

1) Dies ist das Opfer an die Götter (devayajna). Die dabei ins Feuer gegossenen Spenden (ahuti) werden mit dem Worte svaha (brahmane svaha u. s. w.) dargebracht, die folgenden Gaben (bali) an die Wesen mit dem Worte namas Verneigung.

- 3. Den elementaren Hausgöttern 1) bringe er drei Gaben in der Wassertonne, dem Parjanya, den Wassern, der Erde.
- 4. (Je eine) dem Dhâtr (Schöpfer) und Vidhâtr (Ordner) an den beiden Thürpfosten.
- 5. Nach jeder Himmelsgegend dem Vâyu und (die Gaben) der Himmelsgegenden.
- 6. In der Mitte drei, dem Brahman, dem Aether, der Sonne.
- 7. Allen Göttern und allen Wesen (Elementen) im Norden von den letzteren.
- 8. Der Morgenröthe und dem Herrn der Wesen weiter hin. 1)
- 9. Mit den Worten: "Den Vätern svadhå, Verneigung!" (bringe er eine Gabe) im Süden. 1)
- 10. Nachdem er das Gefäss ausgespült, giesse er es aus in der nordwestlichen Gegend mit den Worten: "Dies dir, o Schwindsucht!"
- 11. Nachdem er eine Portion 1) herausgenommen, gebe er sie dem Brâhmana, nachdem er ihm Waschwasser gereicht, mit den Worten: "Wohlan dir!"

§. 3.

1) S. oben 1, 12, 2. — In §. 3—8 wird das Opfer an die Wesen (bhûtayajna) beschrieben. — Ueber die Wassertonne vgl. unten 3, 5, 1.

§. 8.

1) Im Norden von den beiden letzten. Jr.

### §. 9.

1) Von den in §. 6 genannten Gaben. — Das Opfer an die Väter (pitriyajna) wird dargebracht, indem der Opfernde die Opferschnur auf der rechten Schulter und unter dem linken Arme trägt (präcînâvîtin) und nach Süden blickt, während er bei dem Opfer an die Götter die Schnur auf der linken Schulter und unter dem rechten Arme trägt (upavîtin oder yajnopavîtin) und nach Osten blickt. S. Kâty. Çr. 1, 7, 24—27.

#### §. 11.

1) Das Opfer an die Menschen (nrygina). — agra ist nach Vp. eine Portion von sechzehn Mundvoll, nach Jr. von vier oder sechzehn Mundvoll. S. Schol. zu Hem. 813.

- 12. An Bettelnde und Gäste sollen sie nach Würden austheilen.
- 13. Die jungen und die alten Hausgenossen sollen nach Würden essen.
  - 14. Hernach der Hausherr und die Fran.
- 15. Oder der Hausherr zuerst, weil das Brâhmans sagt: "Von diesem seinem Eigenen esse der Hausherr was ihm beliebt vor den Gästen." 1)
- 16. Jeden Tag vollziehe er das Svåhå; wenn ihm Speise fehlt, mit irgend etwas anderem bis zu einem Stücke Holz an die Götter; an die Väter und Menschen bis zum Wassergefässe. 1)

# Zehntes Kapitel.

1. Nun also die Eröffnung des Unterrichts.

2. Beim Hervorbrechen der Kräuter 1), unter dem Sternbilde Çravana beim Vollmonde des Monates Çrâvana, oder am fünften des Çrâvana unter dem Sternbilde Hasta 2)

### §. 15.

1) Ich habe den Ausspruch im ÇBr. nicht finden können und bin in der Schreibung Jr. gefolgt, welcher sagt: tasmåt svåd annåd yad ishtatamam.

§. 16.

1) Vgl. ÇBr. 11, 5, 6, 2.

### §. 2.

1) Dies ist die allgemeine Bestimmung; der Unterricht soll beginnen, wenn die Hitze des Sommers vorüber ist und die Pflanzen durch den Regen wieder ins Leben gerusen werden, also zu Anfang der Regenzeit, welche die beiden Monate Çrâvaṇa und Bhàdrapada umfasst. Deshalb führt dieser Act auch speciell den Namen varshikam, "die Handlung der Regenzeit". S. Açv. Gri. 3, 5, 19. Gaut. Dh. Ç. 16, 1.

2) Die Bestimmung des Tages, an welchem der Unterricht beginnen soll, ist nicht ganz deutlich. Jr. meint, da der Vollmond des Monates Çravana gewöhnlich in das Sternbild Çravana falle und das Sternbild Hasta gewöhnlich auf den fünften Tag des Monates, so lasse Paraskara nur zwischen zwei Tagen die Wahl.

- 3. Nachdem er die beiden Buttertheile geopfert, opfert er zwei Butterspenden.
  - 4. "Der Erde, dem Agni" beim Rigveda.
  - 5. "Dem Aether, dem Vâyu" beim Yajurveda.
  - 6. "Dem Himmel, der Sonne" beim Sâmaveda.
- 7. "Den Himmelsgegenden, dem Monde" beim Atharvaveda.
  - 8. Und "dem Brahman, den Versmassen" bei jedem Veda.
- 9. Und: "Dem Prajâpati, den Göttern, den Rishis, dem Glauben, der Weisheit, dem Herrn der Versammlung, der Anumati (Gnade)."
- 10. Eben diesselbe findet statt bei der Uebernahme der Verpflichtung 1) und bei der Beendigung derselben.

Er fügt aber hinzu, dass andere in den obigen Worten die Angabe von vier Tagen finden wollen. In Kamalakara Bhatta's Nirnaya Sindhu (2, Fol. 17, a, 13 u. f.) und in Kaçinatha's Dharma Sindhu Sàra (2, Fol. 15, a, 4 u. f.) finden sich ausführliche Mittheilungen über die verschiedenen Anfangstage des Unterrichts bei den Anhängern der vier Vedas, unter welchen die Anhänger des Yajurveda wieder in vier Parteien zerfallen, nämlich 1) in die Hiranyakeçinas und Taittiriyas, 2) die Apastambas, 3) die Baudhayanas und 4) die Kanva-Madhyandinadi-Katyayanas. Von den letzteren sagt Kaçinatha: ihr Anfangstag sei zunächst (mukhyah kalah) der Vollmond des Monates Çravana, wenn er in das Sternbild Cravana falle, aber auch ohne diesen Umstand (çravanayutà çravanapaurnamasî kevala va), oder der fünfte Tag desselben Monates unter dem Sternbilde Hasta, aber ebenfalls auch ohne diesen Umstand (hastayukta pańcami kevala va). Dies weicht also von Paraskara nur darin ab, dass hier das Zusammenfallen des Vollmondes und des fünften Tages mit den genannten Sternbildern nicht für nothwendig erklärt wird. Kaçinatha fügt hinzu: wenn im Monate Çravana ein Hinderniss (vighnadosha) eintritt, soll der Vollmond oder der fünfte Tag des folgenden Monates, Bhâdrapada, zur Eröffnung des Unterrichtes gewählt werden. Zu den Hindernissen gehört, wie ich aus anderen Stellen sehe, namentlich eine Mondfinsterniss oder eine sankranti, d. h. der Eintritt der Sonne in ein neues Sternbild.

### §. 10.

1) Wenn der Schüler einen Veda zu lernen anfängt und wenn er ihn beendigt. Rk.

- 11. Mit dem Verse: "Den Herrn der Versammlung") (opfert der Lehrer) dreimal geröstete Körner.
  - 12. Alle sprechen (den Vers) nach.
- 13. Nach den einzelnen Spenden legen sie jeder drei Stücke 1) Udumbaraholz an, feuchte, mit Blättern versehene, mit Butter bestrichene, indem sie die Såvitri sprechen.
- 14. Die Brahmacarins aber thun dies in der früher erwähnten Weise. 1)
- 15. Mit dem Verse: "Zum Heil seien uns") essen sie die gerösteten Körner, ohne sie zu zerbeissen. 2)
- 16. Mit dem Verse: "Den Dadhikrâvan" i) verzehren sie die saure Milch.
- 17. Welche Anzahl (von Schülern) er wünscht, so viele Sesamkörner opfere er mit einem Würfelbrette 1), mit der Sâvitrî oder dem Anuvâka: "Hell scheinend." 2)

§. 11.

1) VS. 32, 13.

§. 13.

<sup>1</sup>) Jeder legt im Ganzen drei Stücke an, also eines nach jeder Spende. Jr. Rk.

§. 14.

1) Diejenigen Schüler, welche noch Brahmacârins sind, sprechen nicht die Såvitrî, sondern legen ihre drei Stücke Holz an in der Weise, welche oben 2, 4, 3. 4. erwähnt ist. Rk.

§. 15.

<sup>1</sup>) VS. 9, 16.

2) Rk. sagt in seiner zusammenfassenden Darstellung der ganzen Handlung, dass jeder, der Lehrer und die Zuhörer, drei Körner, ohne sie mit den Zähnen zu berühren, blos mit der Zunge essen sollen.

**§**. 16.

1) VS. 23, 32.

§. 17.

1) Nach Rk. ist dies ein Geräth (Gefäss? patra) aus Udumbaraholz, armlang, von der Form einer Schlange.

2) VS. 17, 80—86.

- 18. Nachdem sie (den Rest) gegessen, spreche er zu den ihm gegenüber sitzenden: "Om" und dreimal die Sâvitri, und dann sage er ihnen die Anfänge der Kapitel 1) vor.
- 19. Die Anfänge der Rishis 1) bei denen, welche den Rigveda lernen.
  - 20. Die Parvan bei denen, welche den Sâmaveda lernen.
  - 21. Die Lieder bei den Atharvans.
- 22. Alle sprechen leise: "Möge dies Brahman unser gemeinsam sein, uns gemeinsam schützen, uns gemeinsam kräftig sein. Indra kennt das, wodurch wir nicht hassen."
  - 23. Dann sollen sie drei Nächte nicht lernen.
  - 24. Haare und Nägel sollen sie nicht beschneiden.
- 25. Nach einigen (soll das letztere nicht geschehen) vor dem Schlusse des Unterrichts.

## Elftes Kapitel.

1. Bei Wind und beim Neumond findet gar kein Unterricht statt. 1)

§. 18.

1) Der Mantra und des Brahmana. Jr. Rk.

§. 19.

1) d. h. der Mandala. Jr. Rk.

§. 22.

1) Indra wird von Jr. Rk. durch Prajapati erklärt. — Man vergleiche den ähnlichen Schluss der Katha Upanishad, durch welchen hervorgehoben wird, dass durch den gemeinschaftlichen Unterricht ein freundschaftliches Verhältniss unter den Schülern und mit dem Lehrer begründet sei.

§. 1.

1) Nach den meisten Erklärern bezieht sich dies auf den Unterricht im Veda und in den anga; nach anderen auf jeden Unterricht, auch der Künstler oder Handwerker (çilpinas Jr.), der Ringer (malla Kp.) und aller, die von einem Lehrer unterrichtet werden.

- 2. Nach einem Çrâddha-Essen, wenn feurige Lufterscheinungen, Blitz, Erdbeben oder Feuersbrunst eintreten, bei der Berührung der Jahreszeiten 1), ist kein Unterricht bis zu derselben Zeit (am folgenden Tage) 2).
- 3. Beim Schluss (der Vedalieder), wenn Wolken erscheinen, wenn alle jene Umstände zusammentreffen 1), ist drei Nächte oder drei Dämmerungen kein Unterricht.
- 4. Wenn er nach dem Essen noch feuchte Hände hat, im Wasser, bei Nacht, in den beiden Dämmerungen, in einem Dorfe, in welchem eine Leiche ist, oder in welchem Candalàs sind; 1)
- 5. Im Laufe, beim Anblick eines Verwünschten oder Gefallenen, bei einem wunderbaren oder einem freudigen Ereigniss, so lange diese Umstände dauern. 1)

## §. 2.

1) In der letzten Nacht einer Jahreszeit und am ersten Tage der folgenden. Jr. — Vgl. Yajn. 1, 146, wo die Mitaxara sagt: am ersten Tage der Monatshälften (pratipad), welche auf den Schluss einer Jahreszeit folgen.

2) So wird der Ausdruck åkålam (und åkålika) hier erklärt, und ebenso Çânkh. Grĭ. 4, 7, 2 (in Râmacandra's Paddhati), Gobh. Grĭ. 3, 3, 17. Apast. Dh. Ç. 1, 11, 29. 2, 15, 8. Gaut. Dh. Ç. 16, 22 (vgl. Mitâx. zu Yâjn. 1, 147). Mn. 4, 103. 105. 118. Der Comm. zum Mânava Grĭ. sagt: dvitîye 'hni tâtkâlikam yâvat. Etwas anders Sâmavidh. Br. 2, 4, 8. — Dagegen bedeutet tatkâlam (und tâtkâlika): "so lange als die erwähnten Umstände dauern". Pâr. 2, 11, 6. Gobh. Grĭ. 3, 3, 28. Yâjn. 1, 151.

#### §. 3.

1) sarvarûpa ist nach Jr. s. v. a. stanitavidyudvṛYshṭyādi-sanghāta "Zusammentreffen von Donner, Blitz, Regen u. s. w." Vgl. Gaut. Dh. Ç. 16, 41. Apast. Dh. ζ. 1, 11, 27.

### §. 4.

1) Andere erklären: "in welchem das divåkîrtya recitirt wird." Aber vgl. Gaut. Dh. Ç. 16, 19. Apast. Dh. Ç. 1, 9, 14. 15.

## §. 5.

<sup>1)</sup> S. §. 2, Anm. 2.

- 6. Bei Frost, beim Tone eines Instrumentes, dem Rufe eines Menschen in Noth, an der Grenze eines Dorfes, auf einem Bestattungsplatze, bei dem Tone eines Hundes, eines Esels, einer Eule, eines Schakals oder eines Sâmaliedes und bei der Ankunft eines gelehrten Mannes, so lange dies dauert.
- 7. Wenn der Lehrer gestorben, soll er (der Schüler) ins Wasser gehen 1) und zehn Nächte einhalten.
- 8. (Wenn einer gestorben) welcher mit ihm den Tânûnaptra-Schwur geleistet hat 1) oder mit ihm zusammen
  Brahmacârin war, drei Nächte.
- 9. Eine Nacht, wenn einer gestorben, der nicht mit ihm Brahmacârin war. 1)
- 10. Nachdem sie sechstehalb Monate gelernt, sollen sie aufhören.
  - 11. Oder siebentehalb.
- 12. Dann sprechen sie diesen Vers: "O ihr beiden Weisen (Açvins), da unser junges Verhältniss abgelaufen ist, so lösen wir in Gemässheit unseres Gelöbnisses unsere Gemeinschaften auf." 1)

# §. 7.

1) und die Wasserspende für ihn darbringen. Jr. Rk. S. unten 3, 10, 16 u. f.

#### §. 8.

1) Ein Schwur, mit welchem der Veranstalter eines Somaopfers und die Priester geloben, sich gegenseitig keinen Schaden zuzufügen. S. Käty. Çr. 8, 1, 19—26. Ait. Br. 1, 24 und Haug's Uebers. p. 53.

### §. 9.

1) Ein Mitschüler, der aber von einem anderen Lehrer eingeführt (upanîta) worden ist. Jr.

#### §. 12.

Vgl. krit. Anm. Ich habe nach der Lesart bei Åçv. Çr.
 12, 12 satyasya (statt sakhyasya) übersetzt. Das Gelöbniss (satya) ist wohl das Versprechen dauernder Freundschaft. S. oben 2, 10, 22.

13. Nachdem sie dann noch drei Nächte mit einander gewohnt haben, gehen sie auseinander.

## Zwölftes Kapitel.

- 1. Unter der Rohint im Monate Pausha oder an der mittleren Ashtakâ 1) sollen sie den Unterricht schliessen.
- 2. Sie gehen zu einem Wasser und sättigen durch Wasserspenden die Götter, die Versmasse, die Vedas, die Rishis,
  die alten Lehrer, die Gandharvas, die anderen Lehrer und
  das Jahr mit seinen Theilen, die Manen, die Lehrer und
  die eigenen (Väter). 1)
- 3. Nachdem sie viermal die Savitri hergesagt, sprechen sie: "wir hören auf."
- 4. Ueber Enthaltung und Unterricht gilt das früher gesagte. 1)

§. 1.

1) S. unten 3, 3, 1. 8.

§. 2.

1) Wenn die V\u00e4ter der Sch\u00fcler noch am Leben sind, sollen sie die Spenden den Grossv\u00e4tern und Urgrossv\u00e4tern bringen. Kp. Vp.

#### §. 4.

1) Dies bezieht sich auf 2, 10, 23. 24. Sie sollen also drei Nächte den Unterricht und das Beschneiden der Haare und Nägel aussetzen. In Jr. Cod. Chamb. steht falsch lomanakhanikrintanam statt lomanakhanim anikrintanam. — Hiemit ist aber, nach den Commentaren, Paddhatis und Renu's Kârikâ, nicht der ganze Unterricht beendigt, sondern es folgt ein neuer Cursus, wieder von sechstehalb oder siebentehalb Monaten, während welcher in den hellen Monatshälften die Vedas, während der dunkeln die Angas durchgenommen werden. Vgl. Mn. 4, 98. Dieser Cursus wird nach Vp. wieder in der 2, 11, 12. 13 vorgeschriebenen Weise geschlossen.

## Dreizehntes Kapitel.

- 1. An einem glücklichen Tage die Bespannung des Pfluges oder unter dem Sternbilde Jyeshiha. Indra ist die Gottheit (der Handlung).
- 2. Nachdem er dem Indra, Parjanya, den Açvins, den Maruts, dem Udâlakâçyapa, der Svâtikârî, Sîtâ und Anumati mit saurer Milch, Reis, Wohlgerüchen und gerösteten Körnern geopfert, gebe er den Stieren 1) Honig und Schmelzbutter zu fressen.
- 3. Mit dem Verse: "Pflüge bespannen sie") spannt er sie an.
- 4. Mit dem Verse: "Glücklich mögen die schönen Pflugscharen" 1) pflüge er oder berühre die Pflugschar.
- 5. Beide Sprüche können auch wegbleiben, da sie für das Feuer vorgeschrieben sind 1) und sich das Säen an sie anschliesst.
- 6. Nachdem er den vorderen Stier besprengt, pflügen sie dann ungepflügtes Land.
  - 7. Von einer Kesselspeise opfere er den oben genannten

**8.** 2. .

1) Im Texte ist anaduho zu schreiben, statt des unrichtigen anaduhau in BCVp. Jr. sagt: catuh prabhritin, also vier oder mehrere Stiere.

§. 3.

1) VS. 12, 67.

§. 4.

4) VS. 12, 69.

§. 5.

1) Bei dem Aufbauen des Opferheerdes (agnicayana) werden ebenfalls mit einem Pfluge Furchen gezogen, in welche Körner gesaet werden. S. Katy. Cr. 17, 2, 11. 12. 3, 6—8.

Gottheiten, wenn er Reis oder Gerste säet und beim Opfer an Sitâ. 1)

8. Darauf folgt Speisung der Brahmanas.

## Vierzehntes Kapitel.

1. Nun folgt die Cravana-Handlung.

2. Beim Vollmonde des Monates Crâvana.

3. Er kocht eine Topfspeise, gerösteten Reis und einen Kuchen in einer Schale, zerstampft den grösseren Theil der Reiskörner und bringt, nachdem er die beiden Buttertheile geopfert, zwei Butterspenden mit folgenden Sprüchen:

4. "Treibe weg, o Weisser, mit dem Fusse vorne und hinten diese (deine) Leute, die sieben alle, mit denen welche Varuna angehören und mit den Königsverwandten. Svåhå!"!)

5. "Nicht hat ja in des Weissen Bereich eine Schlange einen Menschen angesehen. 1) Dem Weissen, dem Sohne Vidarva's Verehrung! Svähä!"

§. 7

1) S. unten 2, 17, 1.

§. 4.

1) Verschiedene Fassungen dieses Verses s. Åçv. Gṛĩ. 2, 3, 3. Cànkh. Gṛĩ. 4, 18. Jr. Rk. erklären den Vers etwa so: "Verlass, o Weissfuss, diese (meine) Leute, vor und hinter (dem Hause), alle sieben, mit den Varuṇischen (Schlangen) und den Königsverwandten." Die "sieben Leute" sollen die verschiedenen Verwandten sein, und der König Takshaka oder Vàsuki, der Schlangenfürst. Die Bitte an den Oberherrn der Schlangen mit seiner ganzen Sippe den Bereich des Hauses zu verlassen, würde wohl angemessener sein als meine muthmassliche Uebersetzung der unsicheren Fassung des Verses; aber jahi (vgl. AS. 10, 4, 3) kann doch nicht für jahihi genommen werden. — Dr. Hillebrandt macht mich aufmerksam auf das Schlangen tödtende weisse Pferd (im Rigveda), welches die Açvins dem Pedu schenkten. Auf dieses würde dann auch "der vordere und hintere Fuss" passen.

§. 5.

Rk. sagt: weil sie nach dieser Handlung den Ort verlässt. Jr. fasst es als Wunsch: keine Schlange möge mit bösem Blicke

- 6. Von der Topfspeise opfert er mit den Worten: "Dem Vishņu, dem Çravaņa, dem Vollmonde des Çravaņa, der Regenzeit!"
- 7. Von den Reiskörnern mit dem Verse: "Den Körnerreichen." 1)
- 8. Das Reismehl mit Butter begossen opfert er den Schlangen mit folgenden Sprüchen:
- 9. "Dem Oberherrn der feurigen, Pånduischen, irdischen Schlangen Svåhå!" "Dem Oberherrn der weissen, windigen, ätherischen Schlangen Svåhå!" "Dem Oberherrn der übermächtigen 1), sonnigen, himmlischen Schlangen Svåhå!"
- 10. Den einschaligen Kuchen opfert er ganz 1) mit dem Spruche: "Dem Festen, dem Irdischen Svähä!"
- 11. Nach dem Essen wirft er einen Theil des Reismehles in einen Korb, geht hinaus, bestreicht ausserhalb der Halle den Boden (mit Kuhdünger), spricht, während ein Fenerbrand hingehalten wird: "kommet nicht hier zwischen!" 1) und dann lässt er schweigend die Schlangen sich waschen. 2)

einen Menschen ansehen. Vgl. Âçv. a. a. O. Bei Çânkh. fehlt dieser Vers, wird aber in Râmâcandra's Paddhati hinzugefügt, mit der Lesart Paraskara's: dadarça kañcana, während Âçvalâyana jaghana kiñcana hat.

§. 7.

1) VS. 20, 29.

**§**. 9.

1) abhibhûḥ mit Visarga erklären die Commentare für vedische Form; ob richtig?

§. 10.

1) Hierdurch wird für diesen Fall die Vorschrift Kâty. Çr. 6, 10, 29 aufgehoben, nach welcher bei den Kochopfern nicht die ganze Spende geopfert, sondern ein Rest derselben in ein besonderes Gefäss gethan werden soll, um nachher gegessen zu werden. Rk.

§. 11.

- 1) "Zwischen mich und das Feuer." Jr. Rk.
- 2) Indem er Wasser auf die Erde giesst. Rk.

- 12. Dabei spricht er: "Oberherr der feurigen, Pånduschen, irdischen Schlangen, wasche dich!" "Oberherr der weissen, windigen, ätherischen Schlangen, wasche dich!" "Oberherr der übermächtigen, sonnigen, himmlischen Schlangen, wasche dich!"
- 13. An jeder Stelle, wo das Waschen statt gefunden, bringt er, mit dem Darvi-Löffel das Mehl fassend 1), den Schlangen die Gabe.
- 14. Dabei spricht er: "Oberherr der feurigen, Påndnischen, irdischen Schlangen, dies ist deine Gabe!" "Oberherr der weissen, windigen, ätherischen Schlangen, dies ist deine Gabe!" "Oberherr der übermächtigen, sonnigen, himmlischen Schlangen, dies ist deine Gabe!"
- 15. Nachdem er sie sich hat waschen lassen, wie vorher, scharrt er (das Mehl) mit Kämmen zusammen.
- 16. Dabei spricht er: "Oberherr der feurigen, Panduischen, irdischen Schlangen, scharre zusammen!" "Oberherr der weissen, windigen, ätherischen Schlangen, scharre zusammen!" "Oberherr der übermächtigen, sonnigen, himmlischen Schlangen, scharre zusammen!"
- 17. Dann bringt er Augensalbe, Salben und Kränze und spricht: "Salbe deine Augen, salbe dich, lege die Kränze an!"
- 18. Das übrige Mehl wirft er auf den Boden, giesst aus dem Wassergefässe Wasser darüber und tritt darauf, indem er die drei Verse spricht: "Verehrung sei den Schlangen." 1)
- 19. Wie weit er wünscht, dass die Schlangen nicht herankommen sollen, so weit gehe er dreimal um das Haus,

<sup>§. 13.</sup> 

<sup>1)</sup> Eine Opferspeise wird upaghåtam (Gerundium) dargebracht, wenn weder ein Unterbreiten (upastarana) von geschmolzener Butter, noch ein Begiessen (abhighårana) mit derselben statt findet. Auch die beiden Buttertheile, welche sonst der Hauptspende vorausgehen, und die nachfolgende Spende an Agni den Opferförderer (svishtakrit) fallen dabei weg. Dagegen wird geschmolzene Butter in die Opferspeise selbst gethan. Vgl. Gobh. Gri. 1, 8, 2. Grihya Sangraha 108. 109.

<sup>§. 18.</sup> 

<sup>1)</sup> VS. 13, 6—8.

mit ununterbrochenem Wasserstrahle den Boden benetzend, mit den beiden Sprüchen: "Treibe weg, o Weisser, mit dem Fusse."

- 20. Den Löffel und den Korb gibt er weg 1), nachdem er sie gewaschen und gewärmt.
- 21. An der Thüre waschen sie 1) sich, indem sie die drei Verse sprechen: "Wasser, ihr seid." 2)
- 22. Das übrige Mehl lege er wohl verwahrt hin und bringe von da an bei jedem Sonnenuntergange, nachdem er das Feuer bedient, mit dem Darvi-Löffel das Mehl fassend den Schlangen die Gabe, bis zum Vollmonde im Agrahâyana.
  - 23. Während er sie bringt, trete niemand dazwischen.
- 24. Aus dem Löffel spült er den Mund und nachdem er sich gewaschen, legt er ihn nieder.
  - 25. Die Reiskörner essen sie ohne sie zu zerbeissen. 1)
  - 26. Dann folgt die Speisung der Brahmanas.

## Funfzehntes Kapitel.

1. Am Vollmond des Praushthapada das Opfer an Indra.

2. Nachdem er eine Milchspeise für Indra gekocht und Kuchen, (das Feuer) mit Kuchen umlegt und die beiden Buttertheile geopfert, opfert er (fünf) Butterspenden: dem Indra, der Indrant, dem Aja Ekapad, dem Ahirbudhnya und den Praushthapadas. 1)

§. 20.

1) An den Mann, welcher den Feuerbrand hält. Jr. Rk.

§. 21.

1) Der Brahman, der Opfernde und der Träger des Feuerbrandes. Jr. Rk.

2) VS. 11, 50-52.

§. 25.

1) asamsyûtâh dantair alagnâh. Jr. dantair acarvayantah. Rk.

§. 2.

1) Der in B allein (s. krit. Anm.) enthaltene Satz nach §. 2:

- 3. Nach dem Essen bringt er den Maruts die Gabe; denn das Brahmana sagt: "die Maruts essen kein Opfer."1)
- 4. (Diese Gabe bringt er) in Açvattha-Blättern, weil es heisst: "die Maruts standen im Açvattha." 1)
- 5. Er spricht dazu die (sechs) Verse: "Hellglanz", 1) (und bringt) bei jedem Verse (eine Gabe).
  - 6. Und (eine Gabe) mit dem Vimukha-Verse. 1)
  - 7. (Diesen spricht er) in Gedanken.
- 8. Denn das Brâhmana sagt: "Dieses sind ihre Namen." 1)
- 9. Den Spruch: "Dem Indra (folgten) die göttlichen") spricht er leise.
  - 10. Dann folgt die Speisung der Brahmanas.

"Von der Topfspeise opfert er: Dem Indra Svähä!" darf nicht fehlen; er enthält grade die Hauptspende des Opfers, welche von der Milchspeise dargebracht wird. Die Commentare erwähnen diese Spende auch, ohne indess die Worte des Textes zu wiederholen.

§. 3.

1) ζBr. 4, 5, 2, 16.

§. 4.

1) GBr. 4, 3, 3, 6. Vgl. GBr. 5, 2, 1, 17 und 5, 3, 5, 14.

§. 5.

<sup>1</sup>) VS. 17, 80—85.

§. 6.

<sup>1</sup>) VS. 17, 86.

§. 8.

3) CBr. 9, 3, 1, 26.

§. 9.

<sup>1</sup>) VS. 17, 86.

## Sechzehntes Kapitel.

- 1. Am Vollmond des Açvina die Prīshâtakâs. 1)
- 2. Nachdem er eine Milchspeise für Indra gekocht, opfert er sie mit saurer Milch, Honig und geschmolzener Butter vermischt: "dem Indra, der Indrant, den Açvins, dem Vollmonde des Açvina und dem Herbste."
- 3. Nach dem Essen opfert er den Prishâtaka von saurer Milch mit der Doppelhand, indem er spricht: "Mein Mangelhaftes werde voll gemacht, mein Volles gehe nicht fort. Svähå!"
- 4. Die Hausgenossen 1) beschauen 2) die aus saurer Milch, Honig und geschmolzener Butter gemischte Speise und sprechen dabei den Anuvâka: "Her komme Indra." 3)
- 5. Nachdem sie die Kälber zu den Müttern gelassen haben, diese Nacht und beim Vollmond des Agrahâyana.
  - 6. Dann folgt die Speisung der Brâhmanas.

## Siebzehntes Kapitel.

1. Nun das Furchenopfer.

2. Wann er auch opfern mag, sei es zur Zeit des Reises oder der Gerste, so koche er eine daraus bestehende Topfspeise.

#### §. 1.

1) Dies ist der Name der folgenden Handlung. Jr. Rk. — Påraskara versteht unter dem Worte eine Mischung von süsser oder saurer Milch mit geschmolzener Butter, wie es auch von Nåråyana zu Gobh. Grī. 3, 8, 1 erklärt wird, und gebraucht deshalb in §. 3 den speciellen Ausdruck dadhiprīshataka, welcher denn auch richtig von Jr. Rk. durch prīshadājya erklärt wird. Im Grī. Sangr. 170 wird es als Mischung nur von saurer Milch mit geschmolzener Butter (sarpis) erklärt.

#### §. 4.

<sup>1)</sup> Die Brüder, Söhne u. s. w. des Opfernden. Rk.

<sup>2)</sup> Jr.: svîkurvanti "eignen sich an"; Rk.: vilokayanti.
3) VS. 20, 47—54.

- 3. Nach Belieben kann auch einer, der sonst ein Opfer vollzieht 1), eine Topfspeise von einem von beiden, Reis oder Gerste, kochen.
- 4. Da dies früher 1) vorgeschrieben ist, so ist darübe kein Zweifel.
- 5. Eine Ausschliessung (eines der beiden) findet statt wenn die Unmöglichkeit (es anzuwenden) vorhanden ist.
- 6. Im Osten des Feldes oder im Norden, an einem rei nen Platze, der gepflügt ist, 1) (findet das Opfer statt) ohn der Frucht zu schaden.
- 7. Oder im Dorfe, weil dort beides vereinigt ist 1), un kein Hinderniss stattfindet.
- 8. Wo er kochen will, dort auf dem bestrichenen, auf geworfenen und besprengten Boden legt er das Feuer nieder streuet Gras mit den Halmen eines der beiden Getreide ver mischt herum und nachdem er die beiden Buttertheile ge opfert, opfert er (folgende fünf) Butterspenden:
- 9. "Für welchen") die Erde, der Himmel, die Zwischer gegenden, die Gegenden mit Glanz erfüllt sind, den Indruste ich hier an; segensreich seien uns (seine) Waffen" Svähä! Was mir irgend erwünscht ist in dieser Handlung

§. 3.

§. 4.

§. 6.

1) Jr. hat: "nicht gepflügt", aber Rk.: sîrena vilikhite.

**§.** 7.

§. 9.

<sup>1)</sup> z. B. die Opfer zu Aufang der Monatshälften u. a. Jr. Rl

<sup>1)</sup> Da schon oben, Kåty. Cr. 1, 9, 1, vorgeschrieben ist, das zur Opferspeise entweder Reis oder Gerste genommen werden sol so hat der Opfernde stets die Wahl.

<sup>1)</sup> Nach Kp. Vp. soll nämlich auch im Dorfe der Opferplat zuerst gepflügt werden.

<sup>1)</sup> Zu dessen Dienst oder Verehrung. Jr.

<sup>2)</sup> Blitz und Donner. Jr.

o Vṛĭtratödter, das alles werde mir zu Theil, indem ich hundert Jahre lebe. Svâhâ! — Ueberfluss, Macht, Land, Regen, Güte, Vortrefflichkeit, Glück schütze die Menschen hier. Svâhâ! — In deren Sein das Gedeihen der vedischen und weltlichen Handlungen ist, Indra's Gattin rufe ich an, Sîtâ (die Furche); sie sei mir stets zur Seite 3) in jeder Handlung. Svâhâ! — Die reich an Pferden, Rindern, süsser Rede unermüdet die Lebenden schützt, die Tennebekränzte Urvarâ (Saatfeld) rufe ich an in dieser Handlung, die Feste; sie sei mir stets zur Seite. Svâhâ!"

- 10. Dann opfert er 1) von der Topfspeise: "der Sitä, der Yajä, der Çamä, der Bhûti."
- 11. Nach einigen erfolgt das Hingeben (der Spenden) bei dem Hersagen der Sprüche.
- 12. Da aber die Çruti 1) sagt: "Das Hingeben erfolgt bei der Svåhå", so gilt jenes nicht.
- 13. Auf dem vom Streuen übrigen Kuça bringt er den Beschützern der Furche die Gabe, indem er spricht: "Welche dir im Osten sitzen, mit schönen Bogen und mit Köchern, die schützen dich im Osten, nicht sorglos, nicht weichend. Verneigung mache ich ihnen, diese Gabe bringe ich ihnen."
- 14. Dann im Süden 1): "Welche nicht blinzelnd, gepanzert sitzen, die schützen dich im Süden, nicht sorglos, nicht weichend. Verneigung mache ich ihnen, diese Gabe bringe ich ihnen."
- 15. Dann im Westen: "Die kräftigen, die vorzüglichen, Macht, Land, die Ferse, Çunankuri, die schützen dich im

§. 10.

1) Vier Spenden. Jr.

§. 12.

#### §. 14. .

<sup>5)</sup> Statt anapâyinî "nicht von mir weichend" liest Jr. annapâyinî "Speiseschützerin". S. krit. Anm.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Es ist wohl Kâty. Çr. 1, 2, 7 gemeint; ich weiss nicht, ob die Vorschrift auch im Brâhmana steht.

<sup>1)</sup> Der Text ist hier wohl nicht in Ordnung, lautet aber in allen Handschriften und in den Paddhatis gleich.

A STATE OF THE PARTY OF THE PAR

Westen, nicht sorglos, nicht weichend. Verneigung mach ich ihnen, diese Gabe bringe ich ihnen."

- 16. Dann im Norden: "Die furchtbaren, windahnliche in Schnelle, die schützen dich im Norden, im Felde, auf de Tenne, im Hause, auf dem Wege, nicht sorglos, nicht weichend. Verneigung mache ich ihnen, diese Gabe bringe ic ihnen."
- 17. Von einer anderen als der (für dieses Opfer) be stimmten Speise und mit der noch übrigen Butter vollziel er eine Gabenhandlung wie vorher. 1)
- 18. Die Frauen sollen dazu opfern 1), weil es so hei gebracht ist.
- 19. Wenn die Handlung vollendet ist, speise er d Brâhmanas.

<sup>§. 17.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wie bei der Bespannung des Pfluges, also an Indr Parjanya u. s. w. Jr. S. 2, 13, 2.

<sup>§. 18.</sup> 

<sup>1)</sup> Die Gabenhandlung vollziehen. Jr. Kp.

# Drittes Buch.

### Erstes Kapitel.

- 1. Das Essen des neuen Getraides eines Mannes, der keine Opferfeuer angelegt hat. 1)
- 2. Er kocht eine frische Topfspeise und nachdem er die beiden Buttertheile geopfert, bringt er zwei Butterspenden: "Dem hundertwaffigen, hundertkräftigen, hunderthülfigen Feindüberwinder! Der uns hundert Jahre schaffe, Indra führe uns über alle Schwierigkeiten. Svähä! Welche vier Wege, von den Göttern betreten, zwischen Himmel und Erde gehen, welcher von diesen 1) zur unvergänglichen Unverletztheit führt, auf den setzt uns hier, ihr Götter alle! Svähä!"<sup>2</sup>) —
- 3. Nachdem er von der Topfspeise den Gottheiten der ersten Früchte<sup>1</sup>) geopfert, opfert er auch dem Opferförderer:

**§**. 1

§. 2.

§. 3.

<sup>1)</sup> Der avaitânika ist, d. h. der nicht die zu den Çrauta-Handlungen nöthigen drei Feuer angelegt hat, sondern nur aupâsanika ist, d. h. das zu den täglichen Abend- und Morgenandachten nöthige häusliche Feuer unterhält. Jr. Kp.

<sup>1)</sup> teshâm ye im Texte ist Druckfehler statt teshâm yo.

<sup>2)</sup> Beide Verse stehen TS. 5, 7, 2, 3. Vgl. AS. 6, 55, 1 and 3, 15, 2.

<sup>1)</sup> Dem Indra und Agni, den Allgöttern und dem Himmel und der Erde. Jr. Vgl. Kåty. Cr. 4, 6, 1—4.

"Das gut geopferte, o Agni, mache gänzlich voll und der Gott vernichte alle (feindlichen) Schaaren! Einen leicht zu gehenden Pfad uns zeigend komme herbei, ein glanzvolles, nicht alterndes Leben verleihe uns! Svähä!" 3).

4. Dann isst er: "Agni esse zuerst, denn er weiss, wie die Opferspeise (beschaffen ist). Heilsam mache er uns die Kräuter, der Allschauer." — "Vom Guten führt zum Besseren uns, ihr Götter! Durch dich, den labenden, mögen wir dich geniessen. Du, uns erquickend, o Trank, gehe in uns ein, den Kindern wohlthätig, uns selbst angenehm.")

5. Oder indem er den Vers an den Speiseherrn dazu

- spricht. 1)
- 6. Von der Gerste aber (opfert er mit dem Verse); "Diese Gerste, von der Süssigkeit der Sarasvatt durchdrungen, haben sie unter Manu gepflügt. Indra war dei Herr des Pfluges, der hundertopfrige, die Winde waren die Besteller, die schön spendenden." 1)
  - 7. Dann folgt die Speisung der Brâhmanas.

## Zweites Kapitel.

1. Beim Vollmond des Margaçirsha das Agrahayani Opfer.

2. Nachdem er eine Topfspeise gekocht und zwei Spenden wie beim Cravana-Opfer 1) gebracht, opfert er die an

§. 4.

§. 5.

**§.** 6.

§. 2.

<sup>2)</sup> Der Vers steht mit einigen Abweichungen TBr. 2, 4, 1, 4

<sup>1)</sup> Beide Verse stehen TBr. 2, 4, 8, 7, der zweite auch TS. 5, 7, 2, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) VS. 11, 83.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) TBr. 2, 4, 8. 7. Vgl. AS. 6, 30, 1.

<sup>1)</sup> Also mit den beiden oben 2, 14, 4. 5 angeführten Versen

deren: Welche Nacht die Menschen freudig begrüssen, wie eine ankommende Kuh, welche des Jahres Gattin ist, die sei uns Glück bringend! Svåhå!" -, Welche des Jahres Abbild ist, die Nacht verehren wir. Möge ich, starke Kinder erzeugend, ein langes Leben geniessen! Svåhå!"3) -"Dem Samvatsara, Parivatsara, Idâvatsara, Idvatsara, Vatsara erweiset grosse Verehrung. Im Wohlwollen dieser Opferwürdigen mögen wir lange ungeschwächt, ungeschlagen sein. Svåhå!" 4) — "Der Sommer, der Winter und der Frühling seien uns glücklich, und die Regenzeit, und gefahrlos uns der Herbst. Mögen wir im Schutze dieser hundertjährigen Jahreszeiten, in ihrer Sicherheit wohnen! Svåhå! "6)

3. Von der Topfspeise opfert er dem Soma, dem Mrĭgaçiras, dem Vollmonde im Margaçirsha und dem Winter.

4. Nach dem Essen legt er den Rest des Mehles in den Korb (und dann folgt das Uebrige wie beim Cravana-Opfer) von dem Hinaustreten an bis zum Waschen. 1)

- 5. Nach dem Waschen spricht er: "Vollendet ist die Gabe. "
- 6. Nachdem er westlich vom Feuer eine Streu ausgebreitet und ein ungebrauchtes Gewand, steigen sie wieder herab 1), im Süden der Herr, die Frau im Norden, jedes jüngere (Kind) weiter nördlich.
- 7. Nachdem er im Süden den Bråhmana sich hat setzen lassen und im Norden ein Wassergefäss, einen Camizweig, eine Scholle aus einer Furche und einen Stein niedergelegt, spricht er leise, das Feuer anblickend: "Dieser Agni, der

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) AS. 3, 10, 2.

<sup>3)</sup> TS. 5, 7, 2, 1. AS. 3, 10, 3. 4) TS. 5, 7, 2, 4. AS. 6, 55, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) TS. 5, 7, 2, 4. AS. 6, 55, 2,

<sup>§. 4.</sup> 

<sup>1)</sup> Also was oben 2, 14, 19-21 vorgeschrieben ist.

<sup>§. 6.</sup> 

<sup>1)</sup> Sie vollziehen die im Folgenden beschriebene Ceremonie des Wiederherabsteigens (pratyavarohana). Jr. erklärt hier pratyavarohanti durch årohanti.

mächtigste, dieser erhabenste, der tausendspendendste, dieser schönkräftige stelle uns beide an den höchsten Platz." 1)

- 8. Westlich vom Feuer hält er die zusammengelegten Hände nach Osten.
- 9. Mit den drei Versen: "Das göttliche Schiff" 1) steigen sie auf die Streu.
- 10. Er redet den Brahman an: "Brahman, wir wollen wieder hinabsteigen."
- 11. Nachdem der Brahman es ihnen erlaubt, steigen sie hinab, indem sie sprechen: "Leben, Ruhm, Zier, Kraft, Speise, Kinder!"
- 12. Diejenigen, welche schon zum Lehrer gegangen sind, sprechen leise: "Ein schöner Winter, schöner Frühling, schöner Sommer werde uns dargeboten; glücklich sei uns die Regenzeit, die Herbste seien uns glücklich!"
- 13. Mit dem Verse: "Schön sei uns, o Erde" 1) legen sie sich nieder auf die rechte Seite, mit den Köpfen nach Osten.
- 14. Dann stehen sie auf mit dem Verse: "Auf mit dem Leben, dem schönen Leben, auf mit Parjanya's Blick, mit der Erde sieben Stätten." 1)
- 15. Ebenso noch zweimal, mit der Erlaubniss des Brahman.
- 16. Dann schlafen sie auf dem Erdboden vier Monate oder nach Belieben.

**S**. 7.

<sup>1</sup>) Vgl. TS. 1, 5, 10, 2.

§. 9.

<sup>1</sup>) VS. 21, 6,b—8.

§. 13.

1) VS. 35, 21.

§. 14.

1) Vgl. VS. Kanva 2, VII, 5.

## Drittes Kapitel.

- 1. Nach dem Vollmonde im Monate Agrahâyana die drei Ashtakâs.
  - 2. An Indra, die Vicvedevas, Prajapati und die Väter. 1)
- 3. Mit Kuchen, Fleisch und Gemüse in der Reihe der Aufzählung.
- 4. Die erste Ashtakâ am achten Tage der Monatshälfte. 1)
- 5. Nachdem er eine Topfspeise gekocht und die beiden Buttertheile geopfert, opfert er (folgende zehn) Butterspenden: 1)
- (1) "Dreissig Schwestern kommen herbei zum bestimmten Orte, gleiches Zeichen anlegend. Sie breiten die Jahreszeiten aus, weise, kundig; neben der Sonne<sup>2</sup>) gehen sie glanzbegabt. Svåhå!"

### §. 2.

1) An die Väter ist die vierte, §. 13 erwähnte Ashţakâ gerichtet. Dass über die Zahl der Ashtakâs und über die Gottheiten, an welche sie gerichtet seien, schon frühe verschiedene Ansichten bestanden, sehen wir aus Gobhila Gr. 3, 10. Åçv. Gr. 2, 4, 12. Vgl. auch Dharma Sindhu Sâra 2, fol. 47, 10 u. f.

#### §. 4.

1) Natürlich der dunkeln Monatshälfte, da in §. 1 gesagt ist: "Nach dem Vollmonde."

### §. 5.

- 1) Die folgenden zehn Verse stehen TS. 4, 3, 11, 2 u. f. Meine Uebersetzung gebe ich vielfach zweifelnd. Jr. ist, wie immer, sehr unzuverlässig; Mådhava's Commentar verdient mehr Zutrauen.
- 2) madhyechandas heisst nach Mådhava die Sonne, weil sie nach TBr. 3, 12, 9, 1 am Morgen mit den Liedern des Rigveda erscheint, Mittags im Yajurveda weilt und Abends vom Såmaveda gepriesen wird. Jr. fasst chandas als "Jahr", also: "in der Mitte des Jahres kommen sie herbei."

The state of the s

- (2) "Die sternbegabte Nacht, die göttliche, legt de Himmel an und die Werke der Sonne<sup>3</sup>); es schauen umbe die Thiere, wenn sie geboren werden, die vielgestaltigen, i dieser Mutter<sup>4</sup>) Schosse. Svähä!"
- (3) "Die Eine Ashtakâ b), durch Kasteiung sich pein gend, gebar als Leibesfrucht den grossen Indra; durch ih überwältigten die Götter die Feinde; er wurde der Tödu der Asuras durch seine Thaten. Svåhå!" b)
- (4) "Mich, die jüngste, habt ihr zur nicht jüngsten g macht; mit heiliger Versicherung wünsche ich dieses: mög ich sein in dieses (Opferers) Wohlwollen, wie ihr; möge kein von euch, die andere übergehend, ihr Werk vollziehe Svåhå!"")
- (5) "In meinem Wohlwollen war der Allwissende; erlangte Stellung, er fand Grund. Möge ich sein in dies (Opferers) Wohlwollen, wie ihr; möge keine von euch, dandere übergehend, ihr Werk vollziehen. Svähäl"
- (6) "Auf fünf Morgenröthen folgen fünf Melkungen, al die fünfnamige Kuh die fünf Jahreszeiten; die fünf Himmel gegenden, durch den fünfzehnfachen (Lobgesang) gerüste stehen mit gleichem Haupte über der einen Welt. Svähä!"

S) Eignet sich den Himmel an und die feststehenden (vrataviniyat\u00e4ni) Strahlennetze der Sonne, wie ein Gewand. M\u00e4dhava. - Verh\u00fcllt (\u00e4vr\u00e4noti) den Himmel und die dem Tage geh\u00fcrigen Thitigkeiten (divasocitakarm\u00e4ni). Jr.

<sup>4)</sup> Der Erde.

<sup>5)</sup> Die Ashtakâ, welche die ekâshtakâ genannt wird, ist dachte Tag der dunkeln Hälfte des Monats Mågha. S. Âpastaml im Comm. zu TS. 4, 3, 11, 3 und im Comm. zu Tândya Br. 19, 1. Jaimini Mîm. Sû. 6, 5, 32. Ny. Mâl. Vist. 6, 5, 14.

<sup>6)</sup> Vgl. AS. 3, 10, 12.

<sup>7)</sup> Nach Jr. spricht die Ashtakâ zu ihren Schwestern, de anderen Nöchten. — Mådhava lässt den Opferer sprechen: må pürvam anânujām santam idânîm anujām akarta. "Ihr Ashtaki habt mich, der früher die heiligen Gebräuche nicht vollze (anushthânarahitam), zu einem solchen gemacht, der sie vollziel (anushthânopetam)." Zu anujā als Masc. vgl. agnijā, agrajā u. Aber vadantî? Mådhava erklärt es als vadantîs: "Ihr die Wahrhe redenden."

<sup>8)</sup> Die "Melkungen" beziehen sich auf TBr. 2, 2, 9, wenachdem die Erschaffung der dunkeln Nacht, des Mondscheins, de

- (7) "Das Kind der Ordnung ist die zuerst aufleuchtende; eine trägt die Grösse der Wasser; eine wandelt in den Stätten der Sonne, eine in denen der Hitze; Savitr möge die eine lenken. Svåhå!"")
- (8) "Welche als die erste aufleuchtete, sie wurde die Kuh für Yama. 10) Du, die milchreiche, spende uns Milch jedes folgende Jahr. Svähä!"
- (9) "Die schönste unter den Lichtern <sup>11</sup>) kam mit himmlischem Glanze, die allgestaltige, bunte, ein Feuerschein. Gemeinsame Arbeit pflegend, in schöner Thätigkeit, gelangtest du, nicht alternde Morgenröthe, zum Alter. Svähä!"
- (10) "Als Gattin der Jahreszeiten kam diese erste, als Führerin der Tage, als Erzeugerin der Menschen. Eine seiend glänzest du vielfach, o Morgenröthe; nicht gealtert lässest du alles andere alt werden. Svåhå!"
- 6. Von der Topfspeise opfert er, indem er spricht: "Die ruhige Erde, der glückliche Luftraum, der Himmel bereite uns Heil und Frieden. Die Himmelsgegenden, die Zwischengegenden, die Umgegenden, Tag und Nacht bereiten uns Heil. Möge ich langes Leben geniessen. Svåhå!" "Die Wasser, die Strahlen schützen mich ringsum, der Schöpfer, der Ozean vertreibe das Böse; das gewesene, das künftige (Böse) schneide er alles ab. Es sei mir der Veda behütet¹), möge ich wohl beschützt sein. Svåhå!" "Die Allgötter,

Dämmerung und des hellen Tages erzählt worden, hinzugefügt wird: "dies sind die Melkungen Prajäpati's." — Die Kuh ist nach Mâdhava die Erde, nach Jr. das Jahr. — Ueber den fünfzehnfachen Lobgesang vgl. Tändya Br. 2, 4, 1.

<sup>9) &</sup>quot;Trägt die Grösse der Wasser", d. h. sie zieht während der Hitze durch ihre Strahlen die Wasser herauf und pflegt dieselben im Innern der Wolke. — Eine begleitet, Licht verbreitend, die Sonne; eine das Feuer. — Savitr hält die eine an, das Tageslicht zu verbreiten. Die TS. hat richtig: niyacchati. —

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Sie erfreute durch Spendung des Lichtes die von Yama beherrschte Welt. Mådh.

<sup>11)</sup> Mâdhava erklärt: çukreshu naxatrâdishu çreshthâ.

<sup>§. 6.</sup> 

<sup>1)</sup> So Jr., schwerlich richtig. Der ganze Vers ist offenbar verdorben. Vgl. den dritten Vers in Acv. Gri. 2, 4, 14.

Àdityas, Vasus, Devas und Maruts seien (unsere) Beschützer Stärke, Kinder, Unsterblichkeit, langes Leben verleihe un der erhabene Herr der Geschöpfe. Svåhå!"<sup>2</sup>)

7. Und: "Der Ashtaka Svaha!"

8. Die mittlere (Ashtaka geschieht) mit einer Kuh.

9. Deren Netz opfert er mit dem Verse: "Bringe da Netz, du Wesenkenner, den Vätern." 1)

- 10. Am anderen Tage bei den Anvashtakâs aller (Ash takâs) 1) opfere er von (dem Fleische) der linken Seite um Hüfte, in einem eingeschlossenen Raume, wie bei den Kuchen opfern für die Väter.
- 11. Auch den weiblichen (Vorfahren bringe er Kuchen und sprenge in Gruben mit Spiritus und Sättigungstrank<sup>17</sup>, und bringe Salben und Kränze.
- 12. Dem Lehrer und den Schülern, welche kinderlo sind, (kann er Spenden bringen) wenn er will.
- 13. In der Mitte der Regenzeit folgt die vierte Ashtak mit Gemüse.

## Viertes Kapitel.

1. Nun folgt der Hausbau.

2. An einem glücklichen Tage 1) lasse er das Hat bauen.

§. 9.

1) VS. 35, 20.

11

§. 10.

1) Am Tage nach jeder Ashţakâ, also am neunten Tage dedunkeln Monatshälfte, wird eine Anvashţakâ gefeiert. Vgl. Âç Gṛĭ. 2, 5, 1. 2. Mn. 4, 150.

§. 11.

1) Açv. Gr. 2, 5, 5. 6.

§. 2.

1) Es braucht also nicht grade während des nördlichen Laufe der Sonne oder während des zunehmenden Mondes zu sein. V

<sup>2)</sup> Vgl. den vierten Vers in Açv. Gri. 2, 4, 14.

- 3. In den einzelnen Gruben 1) zu demselben opfert er: "Dem nicht fallenden, irdischen. Svähä!"
- 4. Er richtet den Balken auf: "Hier richte ich auf den Nabel der Welt, den Strom des Gutes, den Mehrer der Schätze. Hier baue ich ein festes Haus; in Sicherheit stehe es, Butter träufelnd." "Reich an Rossen, Rindern, freundlicher Rede erhebe dich zum grossen Glücke. Dich schreie an das Kind, dich die melkenden Kühe brüllend." "Zu dir komme der zarte Knabe, zu dir das Kalb mit den Hütern 1), zu dir der Krug geistigen Trankes, mit den Töpfen saurer Milch." 3) "Des Friedens Gattin, grosse, schön gekleidete, schenke uns Reichthum, o glückliche, kräftigen. Von Rossen, Rindern und Nahrung werde, wie das Laub des Waldes, unser Reichthum erfüllt, hier mit Glück umkleidet." Mit diesen Sprüchen tritt er an die vier (Balken) hinan. 4)
- 5. Im Innern legt er ein Feuer an, südlich setzt er den Brahman nieder, nördlich stellt er ein Wassergefäss hin, kocht eine Topfspeise, geht hinaus, tritt in die Nähe der Thür, und redet den Brahman an: "Brahman, ich trete hinein."
- 6. Wenn der Brahman es erlaubt hat, tritt er hinein, indem er spricht: "An die Ordnung trete ich hinan, an das Glück trete ich hinan."

### §. 3.

#### §. 4.

<sup>1)</sup> In den vier Gruben, in welche die Eckbalken gestellt werden. Beim Bau eines dhavalagriha (eines steinernen, welches mit Kalk überzogen wird) opfert er an den vier Stellen der Ecksteine, weil diese die Stelle der Balken vertreten. Er beginnt an der südöstlichen Ecke. Jr.

<sup>1)</sup> In jede Grube wird stillschweigend ein Stein gelegt und auf diesen der Balken gestellt. Vp.

<sup>2)</sup> jagadaih anugaih raxakaih. Jr.

Der Text ist verdorben. Vgl. Çânkh. Gri. 3, 2. Âçv. Gri.
 8, 16. AS. 3, 12, 7.

<sup>4)</sup> Wenn keine Balken aufgerichtet werden (also wenn ein steinernes Haus gebaut wird), so werden mit denselben Sprüchen die Steine in die Gruben gelegt. Vp.

- 7. Nachdem er zerlassene Butter geweihet und mit den beiden Sprüchen: "Hier ist Lust" 1) zwei Butterspenden geopfert, opfert er die folgenden Spenden 2):
- "O Wohnungsherr, erkenn uns als die deinen, schaff guten Eingang uns, entfern die Leiden; Was wir dich bitten, das gewähr uns huldreich, zum Heil sei Menschen und zum Heil den Thieren. Svähäl"
- "O Wohnungsherr, sei hülfreich uns und schenke dem Haus Gedeihn an Rind und Ross, o Indu, In deiner Freundschaft lass uns nicht ermatten, und sei uns liebreich wie dem Sohn der Vater. Svähä!"

"Lass Wohnungsherr uns deiner Huld Gemeinschaft, der starken, lieben, segnenden geniessen, Schütz unser Gut in Arbeit und in Ruhe, ihr Götter schützt uns stets mit eurem Segen. Svähä!"

"Der Leid du tilgst, o Wohnungsherr, du gehst in alle Formen ein, sei uns ein heilbegabter Freund. Svåhå!"

8. Dann opfert er von der Topfspeise: "Agni, Indra, Brhaspati, alle Götter rufe ich her; Sarasvati und Våji¹, Wohnung gebt mir, o kräftige. Svåhå!" — "Den Schlangen, Göttern, Menschen allen, dem Himavat, der schön zu schauen, den Vasus, Rudras, Ådityas, dem Herrscher (Çiva) mit seinen Begleitern²), diesen allen nahe ich, Wohnung gebt mir, o kräftige. Svåhå!" — "Dem Vormittage und dem Nachmittage beiden, mit dem Mittage, der Nacht und der

§. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) VS. 8, 51.

<sup>2)</sup> Die Verse stehen RS. 7, 54, 1—55, 1, der erste und dritte Vers auch TS. 3, 4, 10, 1. Ich habe Grassmann's Uebersetzung gegeben.

<sup>§. 8.</sup> 

<sup>1)</sup> vàjîm annamayîm sîtâm. Jr.

<sup>2)</sup> jagadaih anucaraih. Jr. S. oben §. 4.2).

Mitternacht, der göttlichen Morgenröthe mit grossem Pfade, diesen allen nahe ich, Wohnung gebt mir, o kräftige. Svåhå!" — "Dem Macher und dem Veränderer, dem Viçvakarman, den Kräutern und den Bäumen, diesen allen nahe ich, Wohnung gebt mir, o kräftige. Svåhå!" — "Dem Schöpfer und dem Ordner und dem Herrn der Schätze zugleich, diesen allen nahe ich, Wohnung gebt mir, o kräftige. Svåhå!" — "Lieblich, glücklich gebet diese Wohnung, o Brahman und Prajåpati und alle Gottheiten. Svåhå!"

- 9. Nach dem Essen legt er in ein messingenes Gefäss die herbeigebrachten Gegenstände, Udumbara-Blätter mit geistigem Getränk, Gras, Kuhdünger, saure Milch, Honig, Butter, Kuça und Gerste, und dann besprengt er die Sessel und die Standorte 1) (der Götter).
- 10. Die östliche Wand berührt er mit den Worten: "Glück und Ruhm mögen dich an der östlichen Wand schützen."
- 11. Die südliche Wand berührt er mit den Worten: "Opfer und Opferlohn mögen dich an der südlichen Wand schützen."
- 12. Die westliche Wand berührt er mit den Worten: "Speise und Brâhmana mögen dich an der westlichen Wand schützen."
- 13. Die nördliche Wand berührt er mit den Worten: "Kraft und freundliche Rede mögen dich an der nördlichen Wand schützen."
- 14. Dann geht er hinaus und verehrt die Himmelsgegenden, indem er spricht: "Mögen Ketâ mich und Suketâ im Osten schützen. Agni ist Ketâ (der Wille?), die Sonne Suketâ (die gutwillige), ihnen nahe ich, ihnen sei Verehrung, sie mögen mich im Osten schützen."
- 15. Dann nach Süden: "Das Schützende und das Hütende mögen mich im Süden schützen. Der Tag ist der

**<sup>§.</sup>** 9.

<sup>1)</sup> Sessel aus Elfenbein oder anderem Material und Standorte für Götter (devatâyatanàdîni; Postamente für Götterbilder?) sind nach den Vorschriften der Baukunst (vâstuçâstra) nothwendige Geräthe eines Hauses. Jr.

Schützende, die Nacht die Hütende, ihnen nahe ich, ihne sei Verehrung, sie mögen mich im Süden schützen."

- 16. Dann nach Westen: "Möge der Leuchtende mic und der Wachsame im Westen schützen. Speise ist de Leuchtende, Athem der Wachsame, ihnen nahe ich, ihne sei Verehrung, sie mögen mich im Westen schützen."
- 17. Dann nach Norden: "Möge der Schlaflose mich un der Nichtschlummernde im Norden schützen. Der Mond is der Schlaflose, der Wind der Nichtschlummernde, ihne nahe ich, ihnen sei Verehrung, sie mögen mich im Norde schützen."
- 18. Dem fertigen Hause nahet er, indem er spricht, "Dem Rechts-Hauptpfosten, dem Glücksdache, dem Tag und der Nacht, den beiden Thürbrettern (nahe ich; dies sind Indra's Häuser, schatzreich, Schutz gewährend; ihnen nah ich mit den Kindern, mit dem Viche. Was mir irgend is herbeigerufen, umgeben von allen Schaaren, Freunden un Guten (nahe ich) dir, o Haus. Mögen unsere Häuser vo unverletzter Männer sein allerseits." 1)
  - 19. Dann folgt Speisung der Brahmanas.

# Fünftes Kapitel.

1. Nun folgt das Hinsetzen der Wassertonne. 1)

2. Nachdem er in der nordöstlichen Gegend eine Grub gegraben, wie für den Opferpfahl 1), Kuçagras hingestreu

#### **§**. 18.

<sup>1)</sup> Vgl. krit. Anu. Meine Uebersetzung ist natürlich gar zweiselhast. Jr. ninmt ein Wort sakhaya an, welches s. v. : mitrasamuha bedeuten soll.

<sup>§. 1.</sup> 

<sup>1)</sup> Nàràyana zu Gobh. Gr.Y. 3, 9, 5 erklärt manika durch mahad udakasya bhandam. — S. oben 2, 9, 3.

<sup>8. 2.</sup> 

<sup>1)</sup> Vgl. Kâty. Çr. 6, 2, 8.

geröstetes Korn, Früchte vom Seisenbaum und andere glückbringende Dinge, stellt er die Tonne in die Grube mit dem Spruche: "Du bist das Meer."<sup>2</sup>)

- 3. Er giesst Wasser hinein mit dem Verse: "Schatzreiche Wasser, ihr besitzt ja Reichthum, bringt klare Einsicht und unsterblich Wesen, Ihr waltet über Gut und schöne Kinder, Sarasvatt verleihe Kraft dem Sänger." 1)
- 4. Und mit den drei Versen: "Ihr Wasser seid ja." 1)
- 5. Dann folgt Speisung der Brâhmanas.

## Sechstes Kapitel.

- 1. Nun folgt das Heilmittel der Kopfschmerzen.
- 2. Nachdem er die Hände gewaschen, streicht er die Brauen, indem er spricht: "Von den Augen, von den Ohren, von dem Backenbarte, von dem Kinne treibe ich diese Kopfkrankheit weg.")
- 3. Wenn der halbe Kopf schmerzt, spricht er: "Du Zerspalter, mit ungestalteten Augen, mit weissen Flügeln, mit grossem Ruhme, und mit bunten Flügeln, nicht möge sein Kopf schmerzen."
  - 4. Dann wird er ruhig.

. **§**. 3.

§. 4.

§. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VS. 18, 45.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) RS. 10, 30, 12.

<sup>1)</sup> VS. 11, 50—52.

<sup>1)</sup> Vgl. RS. 10, 163, 1. AS. 20, 96, 17. 2, 33, 1 und A. Kuhn in seiner Zeitschrift 13, 70.

## Siebentes Kapitel.

1. Das Umpissen des Knechtes. 1)

- 2. Während er schläft, soll der Herr in das Horn eine Thieres seinen Urin lassen und links herum dreimal besprengend umhergehen, mit dem Spruche: "Von dem Berg von der Mutter, von der Schwester, von den Eltern, von dem Bruder, von den Freunden mache ich dich los. Knecht, du bist umpisst, wohin wirst umpisst du gehen?
- 3. Wenn er sich umhertreibt, lege man ein Waldfeuer an und opfere die mit Butter gesalbten Kuçaplatten <sup>2</sup>), m dem Spruche: "Der flackernde, o du flackernder, der dentkommen aus Indra's Schlinge <sup>3</sup>), möge dich binden m Indra's Fessel und dich, einen anderen entlassend, zu m führen."
  - 4. So wird er ruhig.

## Achtes Kapitel.

1. Das Spiess-Rind.

### §. 1.

Jr. erklärt: utûlo vivaço dàsaḥ. Renu: utûlo grîhadâsaḥ syâ Kp. leitet das Kapitel ein mit dan Worten: "dàsasya vaçîkaraṇar Vp.: atha durvinîtasya bhramanaçîlasya dàsasya vaçîkaraṇam. Wer utûla als Name eines Volkes im Nordwesten Indiens (MBh. 6, 36: sicher stände (vgl. Wilson's Vishnu Puraṇa 191 oder Hall's Au gabe desselben 2, 174), so dürfte man vielleicht vermuthen, da es auch einen aus der Fremde erworbenen Knecht bezeichnet S. Grimm's Gesch. d. d. Sprache 133. — Zu der hier beschriebenen Handlung vgl. die von Grimm, d. Mythol. 1048\*), citir Stelle aus Petronius cap. 57: si circumminxero illum, nesciet qu fugiat.

### §. 3.

- 1) Nach Kp. soll er Feuer von einem Waldbrande aus de Walde holen und dasselbe auf dem dazu vorbereiteten Boden nie derlegen.
  - welche zum Anfassen der Feuerschüsseln dienen.
     Jr. erklärt vîrudh "Kraut" durch paça "Schlinge."

- 2. Es verschafft den Himmel, Vieh, Söhne, Reichthum, Ruhm, Lebensdauer. 1)
- 3. Nachdem er das Hausfeuer in den Wald gebracht, die drei Feuer bereitet 1), schlachte er ein Thier dem Rudra.
  - 4. Ein unverschnittenes.
- 5. Es muss ein Rind sein 1), wegen der Benennung (des Opfers).
- 6. Nachdem er das Netz gekocht, eine Topfspeise und die Fleischschnitte, opfert er dem Rudra das Netz, dem Aether das Fett, und die mit der Topfspeise vermischten Fleischschnitte dem Agni, Rudra, Çarva, Paçupati, Ugra, Açani, Bhava, Mahâdeva und Îçâna.
  - 7. (Dann folgt ein Opfer an) Vanaspati.
  - 8. An den Opferförderer zuletzt.
  - 9. Das Umhersprengen an die Himmelsgegenden.
- 10. Zu Ende des Umhersprengens lassen sie die Frauen mitopfern: der Indrant, Rudrant, Çarvant, Bhavant, Agni dem Hausherrn.
- 11. Das Blut bringt er in Palâçablättern auf Grasbündeln dem Rudra, den Heeren als Gabe dar: "Welche Heere du, o Rudra, im Osten hast, denen (gilt) diese Gabe; ihnen und dir Verneigung! (ebenso) im Süden ... im Westen ... im Norden ... nach oben ... nach unten ..."

### §. 2.

1) Es verschafft nicht alle diese Gegenstände zugleich, sondern kann vollzogen werden von einem Manne, der sich einen derselben wünscht. Jr. Kp.

### §. 3.

1) d. h. nachdem er aus dem Hausseuer die beiden anderen Feuer, das Ahavaniya und das Dakshina entnommen hat. Jr. Kp. Vp.

#### §. 5.

1) Nicht eine Ziege. Die Partikel vå steht hier in der Bedeutung von eva. Jr.

- 12. Das Gedärm 1) mit Blut beschmiert wirst er in das Feuer, oder sie vergraben es in die Erde.
- 13. Nachdem er das Thier gegen den Wind gerichtet, verchrt er es mit den Sprüchen an Rudra oder mit dem ersten und letzten Abschnitte derselben. 1)
- 14. Von diesem Thiere bringen sie kein Fleisch in das Dorf. 1)
  - 15. Hiermit ist auch das Rindopfer erklärt.
- 16. Es geschieht mit einer Milchspeise, mit Weglassung des Unpassenden.
- 17. Eine Kuh von gleichem Alter (wie das Opferthier) ist der Opferlohn dafür.

## Neuntes Kapitel.

1. Nun die Hingabe des Stieres 1).

#### §. 12.

1) ûvadhyam purîshâdhânam poţîti prasiddham. Jr. — Vgl. Bengal. pomţâ a gut, the entrails. Hindust. poţâ stomach.

#### §. 13.

1) Mit dem Çatarudriya, VS. 16, 1-66 oder mit VS. 16, 1-16 und 47-66.

#### §. 14.

1) In den krit. Anm. ist zu ergänzen, dass die dort angeführte Variante in der Hdschr. C steht.

#### §. 1.

1) Ueber die Bedeutung dieser Handlung wage ich eine Vermuthung. Jede Ortschaft, Dorf oder Stadt, hatte ein gemeinschaftliches Weideland, eine Almende, Common (Mn. 8, 237 Kull. Yajn. 2, 166. 167. Colebrooke, Dig. 3, 4, XX: the common pasture for kine). Für die gesammte Rinderheerde des Ortes scheint Ein Zuchtstier gehalten worden zu sein. Aus dem Kalpa Sütra zu TS. 3, 3, 9 sehen wir, dass der Zuchtstier, wenn er alt geworden, durch einen jungen ersetzt und geopfert werden musste. Ich vermuthe nun, dass der Ausdruck vrishotsarga, "Hingabe eines Stieres", grade diese Ueberweisung eines jungen Zuchtstieres an die Ortsgemeinde bezeichnet. Dafür spricht zunächst

2. Sie ist durch das Rindopfer erklärt.

3. (Sie geschieht) beim Vollmonde des Monats Kârtika oder unter dem Gestirne Revatî im Monate Âçvina.

der Umstand, dass die Ueberweisung in der TS. mit eben demselben Verse geschieht, welcher in unserem Sûtra (§. 6) vorgeschrieben ist. Ferner die Benennung der Handlung. Das Wort utsarga bedeutet die Hingabe einer Sache mit Aufgebung des Eigenthumsrechts. Wenn die Hingabe an eine andere Person geschieht, welcher das Eigenthumsrecht übertragen wird, so ist dies eine Schenkung. Wird aber die hingegebene Sache zu einem allgemeinen, öffentlichen Zwecke bestimmt, so ist es eine Stiftung, Fundation. So lautet z. B. der Titel des zwölften Tractates von Raghunandana's Smrititattva: jalaçayotsarga "Stiftung von Wasserbehältern" und handelt von den Fällen, in welchen Jemand einen Brunnen oder Teich graben lässt, den er zum öffentlichen Gebrauche bestimmt. Wenn nun Jîmûtavahana in seinem Dâyabhaga 1, 21 erklärt: ein Eigenthumsrecht entstehe auch dadurch, dass Jemand sich seines Eigenthums entäussere "zu Gunsten einer selbstbewussten Person" (cetana), und der Commentator Crîkrishna dazu bemerkt: die Beschränkung "zu Gunsten einer selbstbewussten Person" sei hinzugefügt, weil ohne dieselbe "durch die blosse Entänsserung, wie z. B. bei der Hingabe eines Stieres und ähnlichen Handlungen, kein Eigenthumsrecht entstehe" (tyågamåtråd vrishotsargadirupat svamitvajananat), so geht daraus hervor, dass die Fiction, nach welcher eine Ortsgemeinde als rechtsfähige Person betrachtet werden kann, im Indischen Rechte nicht zur Geltung gekommen war. Der Stier wurde eben nicht Eigenthum eines Mannes in der Gemeinde, der ihn hätte als Zugthier oder sonst wie zu seinem Nutzen verwenden dürfen, sondern wenn er seiner nächsten Bestimmung, der ganzen Gemeinde zur Zucht zu dienen, nicht mehr genügen konnte, musste er einem Gotte geopfert werden, und zwar dem Prajapati, Indra oder Tvashtri (s. Kalpa Sûtra zu TS. 3, 3, 9). Nach Vishnu Dh. C. 86, 4. 5 musste ein Schmied den Stier bei der Uebergabe auf der einen Hüfte mit einem Kreise (cakra), auf der anderen mit einem Spiesse (çûla) bezeichnen. Vgl. Kull. zu Mn. 8, 242. - Unter den Belohnungen für diesen Act der Freigebigkeit wird auch die Erlösung der Väter (pitrimukti) genannt (Râmacandra's paddhati zu Cânkh. Gri. 3, 11), und daher rührt es wohl, dass der vrishotsarga später auch bei der Bestattung eines Verstorbenen vollzogen wurde (Pancatantra 9, 3). - Meine Vermuthung über den ursprünglichen Sinn der Handlung schliesst nicht aus, dass den Indern selbst das Verständniss derselben im Laufe der Zeit abhanden gekommen sein könne

- 4. Nachdem er in der Mitte der Küche ein gut brennendes Feuer gemacht und die Opferbutter geweihet, bringt er mit den Sprüchen: "Hier ist Lust" 1) sechs Spenden.
- 5. Mit dem Verse: "Pûshan geh unsern Kühen nach, Pûshan leihe den Rossen Schutz, Pûshan gewähre Nahrung uns. Svähä!" 1) opfert er von der für Pûshan bereiteten Speise. 2)
- 6. Nach Hersagung der Sprüche an Rudra 1), nachdem sie einen einfarbigen oder zweifarbigen Stier, oder einen der die Heerde schützt oder den die Heerde schützt, oder der roth, mit allen Gliedern versehen, der Sohn einer Kuh ist, welche lebende Kälber hat und milchreich ist, welcher der schönste ist in der Heerde, nachdem sie diesen geschmückt haben, und auch vier beste junge Kühe in der Heerde geschmückt haben, sollen sie sie loslassen mit dem Verse: "Diesen jungen gebe ich euch zum Gatten"); mit ihm, dem

und der ganze Brauch durch späteres Beiwerk eine andere Gestalt gewonnen habe. Dies Schicksal haben ja zahlreiche andere Bräuche gehabt. — Wenn meine Deutung richtig ist, so haben wir hier einen uralten indogermanischen Brauch, der sich, wenn auch mit manchen Wandlungen, hie und da bis auf die heutige Zeit erhalten hat. Ich erwähne nur, worauf Weinhold mich aufmerksam macht, "Das Bullenfest im Drömling", in A. Kuhn's Märkischen Sagen und Märchen, S. 368. Das dabei vollzogene Schlachten des Gemeinstiers könnte ein Nachklang des oben erwähnten Opfers sein.

§. 4.

1) VS. 8, 51.

**§**. 5.

1) RS. 6, 54, 5.

2) Dies ist eine aus gemahlenen Körnern bereitete Suppe (pishtacaru), weil Püshan die ganzen Körner nicht essen konnte, da er seine Zähne eingebüsst hatte.

**§.** 6.

1) S. oben 3, 8, 13.

<sup>2)</sup> TS. 3, 3, 9 steht pari statt patim. Vgl. AS. 9, 4, 24.

lieben, wandelt scherzend. Fluchet uns nicht 3), ihr von Natur reiche; mögen wir an Reichthums Mehrung und Labetrank uns freuen."

- 7. Den in der Mitte stehenden Stier redet er an mit den Sprüchen, welche von den Worten: "Freude bringend" bis zu Ende des Abschnittes stehen. 1)
- 8. Nachdem er von der Milch aller Kühe eine Milchspeise gekocht, speise er die Brâhmanas.
  - 9. Einige schlachten auch noch ein Thier. 1)
- Das Verfahren dabei ist durch das Spiess-Rindopfer erklärt.

## Zehntes Kapitel.

- 1. Nun folgt die Wasserspende. 1)
- 2. Wenn ein Kind unter zwei Jahren gestorben ist, sollen Mutter und Vater unrein sein.
  - 3. Die anderen (Verwandten) bleiben rein.

§. 7.

<sup>1</sup>) VS. 18, 45—50.

§. 9.

1) Eine Ziege. Kp. Vp.

§. 1.

1) Kp. gibt hier eine sehr umfangreiche Darstellung der Lehre von der durch Geburt oder Tod verursachten Unreinheit, mit Benutzung vieler Smritis, Puranas und anderer Werke älterer und jüngerer Zeit. Vp. beschränkt sich auf Påraskara's Sûtra. Auf die nahe Uebereinstimmung von Yåjnavalkya's Gesetzbuch mit Påraskara, welche besonders bei dem vorliegenden Gegenstande stattfindet, habe ich schon früher hingewiesen. S. Zeitschr. d. d. M. Ges. Bd. 7, p. 540.

<sup>3)</sup> Ihr müsst mir dankbar sein dafür, dass ich euch statt des alten einen jungen Gatten gebe, und diesen Dank durch Mehrung meines Reichthums und reichliche Milch ausdrücken. — AS. hat må no häsishta, "verlasset uns nicht."

ŀ

- 4. (Die Unreinheit dauert) eine Nacht oder drei Nächte.
- 5. Sie begraben den Leib, ohne ihn zu verbrennen.
- 6. Wenn das Kind während der Geburtsunreinheit (de Mutter) stirbt, so dauert die Unreinheit bis zum Aufstehe (der Mutter), wie die Unreinheit durch die Geburt.
  - 7. Hiebei 1) findet keine Wasserspende statt.
- 8. Wenn ein Kind von mehr als zwei Jahren gestorbe ist, sollen alle Verwandten bis zum Bestattungsplatze nach folgen.

9. Einige schreiben vor, sie sollen dabei den Yamı

Gesang singen und das Yama-Lied hersagen. 1)

10. Wenn ein Knabe stirbt, der schon zum Lehrer gegangen ist, so geschieht die Wahl 1) des Bodens und de Uebrige in gleicher Weise wie bei einem, der das Feusangelegt hat, bis zum Hingehen an den Rand des Wasser

11. Mit dem Hausseuer verbrennen sie ihn, wenn

das Feuer angelegt hat.

12. Stillschweigend mit Dorffeuer 1) einen anderen.

### §. 4.

1) Die Dauer der Unreinheit hängt nach Mn. 5, 67 dave ab, ob das Bereiten der Haarlocke schon an dem Kinde vollzoge ist. S. oben 2, 1, 1. Stirbt das Kind vor derselben, so daue die Unreinheit eine Nacht; wenn nach derselben, drei Nächt Nach anderen bildet das Eintreten der Zähne die Grenze.

#### §. 7.

1) Bei einem Kinde unter zwei Jahren.

## **§**. 9.

1) TA. 6, 5, 2. 3 stehen mehrere Verse, welche als Yams Gesänge (yamagåthås) bezeichnet werden. Einen derselben (ahahar nayamano) führt Kp. zu unserer Stelle an, mit einigen Varanten. Als Yama-Lied (yamasůkta) nennt Mitax. III, 1, b, 2 de Lied RS. 10, 14.

#### §. 10.

1) Raghunandana, çuddhi-t. Fol. 30, a, 2 erklärt nach d Hàralatà das Wort joshana durch samskàra: "die Weihe des Bodens

### §. 12.

1) Dorffeuer ist das alltägliche (laukika) Fener. Jr.

- 13. Einen Verwandten oder Verschwägerten sollen sie um (die Erlaubniss zur) Wasserspende bitten, mit den Worten: "wir wollen die Wasserspende vollziehen."
- 14. "Vollziehet sie, und nicht öfter so!" antwortet dieser, wenn der Verstorbene noch nicht hundert Jahre alt war.
  - 15. Bei einem anderen sagt er nur: "Vollziehet sie!"
- 16. Alle Verwandten gehen in das Wasser hinein bis zum siebenten Manne oder bis zum zehnten 1).
- 17. Wenn sie in demselben Dorfe wohnen, thun es alle soweit sie sich einer Verbindung (mit dem Verstorbenen) erinnern.
- 18. Mit Einem Kleide 1), die Opferschnur auf der rechten Schulter tragend.
- 19. Mit dem Goldfinger der linken Hand (das Wasser) fortschnellend, mit dem Spruche: "Von uns strahle das Unheil weg!" 1)
  - 20. Das Gesicht nach Süden gewendet tauchen sie unter.
- 21. Dem Verstorbenen giessen sie einmal Wasser aus mit den zusammengelegten Händen, indem sie sprechen: "Du N. N. dieses Wasser dir!"
- 22. Wenn sie herausgestiegen und sich an einer reinen mit Gras bewachsenen Stelle niedergesetzt haben, sollen (die anderen) sie dort trösten.

#### **§**. 16.

1) Yâjn. 3, 3 sagt: "die Verwandten bis zum siebenten oder zehnten", saptamåd daçamåd våpi, was die Mitaxara, offenbar unrichtig, erklärt: saptamadivasåd arvak daçamadivasåd vå, "innerhalb des siebenten oder zehnten Tages."

#### §. 18.

1) Die sonstigen B\u00e4der sollen in zwei Kleidern geschehen. Rghn. \u00e7uddhi t. Fol. 32, a, 4. Auch R\u00e4macandra in seiner Paddhati zu \u00bc\u00e4nkh. G\u00e7 4, 12 sagt, dass die regelm\u00e4ssigen B\u00e4der in zwei Kleidern vollzogen werden m\u00fcssen.

#### §. 19.

1) Nicht mit dem ganzen Verse (RS. 1, 97, 1), sondern nur mit der angeführten Zeile desselben, welche allein in die VS. (35, 6) aufgenommen ist.

23. Ohne sich umzusehen gehen sie in das Dorf, in eine Reihe, die Jüngsten voran.

24. An der Thüre des Hauses kauen sie Picumanda Blätter, spülen den Mund aus, berühren Wasser, Feuer, Kuh mist, Senfkörner und Oel, treten auf einen Stein und gehei hinein.

- 25. Drei Nächte in Keuschheit auf dem Erdboden schlafend sollen sie kein Geschäft verrichten oder verrichten lasser
- 26. Gekaufte oder empfangene Speise sollen sie esser nur bei Tage, und kein Fleisch.
- 27. Nachdem sie dem Verstorbenen den Kuchen dar gebracht, indem sie beim Waschen, beim Darbringen (de Kuchens) und beim zweiten Waschen seinen Namen aus sprechen<sup>2</sup>);

28. Sollen sie in einem irdenen Gefässe in derselbe Nacht 1) Milch und Wasser unter freiem Himmel hinsetze und sprechen: "Gestorbener, hier bade!"

29. Drei Nächte dauert die Unreinheit durch die Leiche

30. Nach einigen zehn Nächte.

31. Sie sollen nicht die eigene Lesung lesen.

32. Die festen Handlungen sollen sie aussetzen, mit Aus nahme solcher, welche in den drei Feuern vollzogen wer

33. Einige sagen: auch mit Ausnahme derjenigen, welch

in dem Feuer in der Halle vollzogen werden.

34. (Wenn sie diese nicht aussetzen,) sollen andere die selben vollziehen.

35. Diejenigen, welche den Verstorbenen berührt haben sollen nicht in das Dorf gehen, bis die Sterne erscheinen.

### §. 27.

<sup>1)</sup> Ueber die Aufforderung sich zu waschen, welche vor un nach der Darbringung des Kuchens an den Verstorbenen gerichte wird, vgl. Katy. Cr. 4, 1, 10 u. f.

<sup>§. 28.</sup> 

<sup>1)</sup> In welcher er gestorben ist.

<sup>§. 32.</sup> 

<sup>1)</sup> Vgl. Kull. zu Mn. 5, 84.

- 36. Wenn es bei Nacht ist, bis die Sonne erscheint.
- 37. Das Hineingehen und das Folgende 1) wird auf gleiche Weise von den anderen (nicht verwandten) vollzogen.
  - 38. Einen Halbmonat oder zwei dauert die Unreinheit. 1)
- 39. Ebenso soll verfahren werden 1), wenn der Lehrer (gestorben ist).
  - 40. Und bei den Eltern der Mutter.
  - 41. Und bei unverheirateten Frauen.
  - 42. Bei verheirateten sollen es die anderen 1) thun.
  - 43. Und sie sollen es bei jenen thun. 1)
- 44. Wenn einer auf der Reise stirbt, so sollen seine Verwandten von dem Augenblicke an, wo sie es erfahren haben, nachdem sie die Wasserspende dargebracht, die noch übrige Zeit (der Unreinheit) unrein bleiben.
- 45. Wenn die Zeit schon vorüber war (als sie den Tod erfuhren), eine Nacht oder drei Nächte.

§. 37.

1) S. oben §. 24. — Vgl. Yajn. 3, 14.

§. 38.

1) Einige beziehen diese Vorschrift auf diejenigen, welche einen Todten berührt haben. Für diese würde aber eine so lange Zeit nicht angemessen sein. Die Vorschrift ist vielmehr nach Mn. 5, 83 zu erklären und zu ergänzen: durch den Tod eines Verwandten ist ein Vaiçya einen Halbmonat unrein, ein Çüdra einen Monat, ein Kshatriya zwölf Tage, ein Brähmana zehn Tage. Jr. — Vgl. Yåjn. 3, 22. Gaut. 14, 1 u. f. Vishnu Dh. Ç. 22, 1—4.

§. 39.

 Die Wasserspende und die anderen Handlungen sollen vollzogen werden. Jr. Vp.

§. 42.

1) Ihr Mann und dessen Verwandte. Vp.

§. 43.

Die verheirateten Frauen für ihre Männer und deren Verwandte.

- 46. Beliebig sind nun die Wasserspenden für eine Opferpriester, Schwiegervater, Freund, entfernten Verwand ten, Mutterbruder und Schwestersohn.
  - 47. Desgleichen für verheiratete Frauen.
- 48. Am eilften Tage soll er eine ungrade Zahl von Brähmanas speisen, mit Fleisch.
- 49. Einige schlachten mit Beziehung auf den Verstorbenen auch eine Kuh.
- 50. Beim Darbringen der Kuchen soll der Verstorben der erste der Väter sein, wenn er einen Sohn hat.
  - 51. Der vierte Kuchen fällt aus. 1)
- 52. Einige schreiben vor, dass ein Jahr lang nur ei einzelner dargebracht werde.
- 53. Das Richtige ist aber: "kein vierter Kuchen ist" so sagt das Brâhmana.
- 54. Tag für Tag soll er für den Verstorbenen einer Brâhmana Speise und einen Wasserkrug geben.
  - 55. Einige setzen auch einen Kuchen vor.

## Eilftes Kapitel.

1. Wenn ein Thier (geopfert wird), soll er, wenn e ein anderes als eine Kuh ist, es waschen und an der vor deren Seite der Feuer, nachdem er herumgegangen, eines Paläçazweig 1) eingraben.

## §. 51.

### **§**. 1.

1) Das Schlachten eines Thieres kommt bei verschiedenen häuslichen Handlungen vor, z. B. bei dem Argha (s. oben 1, 3) bei der zweiten Ashtakà (3, 3, 8), bei dem Spiess-Rindopfer (3, 8, 1) An die Stelle des bei den Çrauta-Handlungen gebräuchlichen Opferpfostens (yûpa), an welchen das Thier gebunden wird, tritt hie ein blosser Zweig (çàkhà), daher die Benennung çâkhàpaçu füdas Opferthier und das Opfer selbst. Vgl. Kàty. Çr. 6, 10, 33 Comm.

<sup>1)</sup> Es werden also nur drei Kuchen für den Vater, Gross vater und Eltervater dargebracht.

- 2. Das Umwickeln (des Zweiges), Herbeiholen (des Thieres), Anbinden und Benetzen desselben vollziehe er in der vorgeschriebenen Weise 1) und was sonst zu vollziehen ist.
- 3. Nachdem er die beiden Spenden vor und nach der Tödtung des Thieres 1) geopfert hat, opfere er noch fünf andere stillschweigend. 2)
- 4. Das herausgenommene Netz besprenge er und nenne die Gottheit.
- 5. Bei dem Herbeiholen, Anbinden und Benetzen (des Thieres) und bei der Topfspeise (nenne er die Gottheit) ebenso.
- 6. Wenn er das Netz geopfert, schneidet er die Schnitte ab.
  - 7. Alle oder drei oder fünf. 1)
  - 8. Die Schnitte opfert er mit der Topfspeise vermischt.
  - 9. Ein Glied des Thieres ist die Opfergabe. 1)

### §. 2.

1) Die hier erwähnten Handlungen sollen also bei dem häuslichen Thieropfer ebenso vollzogen werden, wie sie bei Kâty. Çr. 6, 3, 15—33 für das Çrauta-Opfer vorgeschrieben sind.

### §. 3.

1) Vgl. Kâty. Çr. 6, 5, 22-25.

<sup>2</sup>) Die also, wie alle ohne Spruch geopferten Spenden, an Prajâpati gerichtet sind.

## §. 7.

1) "Alle Schnitte", d. h. eilf, welche Jr. und Kp. (Cod. Chamb. Fol. 59, a) nach Kâty. Çr. 6, 7, 6 folgendermassen aufzählen: 1. das Herz, 2. die Zunge, 3. die Brust, 4. das linke Vorderbein, 5. 6. die rechte und linke Seite, 7. die Leber, 8. 9. die beiden Nieren, 10. der mittlere Darm, 11. die rechte Keule. Unter dem mittleren Darm scheint das Jejunum oder das Ileum oder beide zusammen verstanden zn sein. — "Drei Schnitte" sind nach Kp.: Herz, Zunge und Brust. — "Fünf Schnitte" nach demselben: Herz, Zunge, Brust, linkes Vorderbein, beide Seiten (was ja aber sechs sind).

#### §. 9.

<sup>1)</sup> Also nicht ein volles Gefäss (purnapåtra) oder eine Wunschgabe (vara). Jr. — Vgl. Kåty. Çr. 6, 10, 37. 38.

- 10. In einem Opfer an eine bestimmte Gottheit soll er ein Thier, das dieser Gottheit geweihet ist, opfern und dem Priester einen Theil geben und zu ihm sprechen: "lass diesen hingelangen."
- 11. Wenn ein Fluss dazwischen ist, soll er ein Schiff machen lassen 1), oder auch nicht.

## Zwölftes Kapitel.

- 1. Nun folgt die Busse dessen, der die Keuschheit verletzt hat.
- 2. Beim Neumonde soll er auf einem Kreuzwege einen Esel 1) als Opferthier schlachten.
  - 3. Der Nirıyti opfere er ein Kochopfer.
  - 4. Im Wasser geschieht das Opfer der Schnitte. 1)
- 5. Auf dem Erdboden das Kochen des Thieropfer-kuchens.
  - 6. Das Fell des Thieres legt er sich um.
  - 7. Einige sagen: mit dem Schwanze nach oben.
  - 8. Ein Jahr lang gehe er betteln, seine That verkundend.
- 9. Eine andere Busse ist: Er opfert zwei Butterspenden mit den Sprüchen; "O Kâma! ich bin unkeusch gewesen, unkeusch bin ich gewesen, o Kâma! Dem Kâma Svâhâ!"

#### §. 11.

<sup>1)</sup> Jr. bezieht dies richtig auf das Opfer, welches nach 3, 10, 44 u. f. für einen in der Fremde verstorbenen dargebracht werden soll; er irrt aber, wenn er meint, navam sei s. v. a. navagräddham und mit diesem Ausdrucke werde das 3, 10, 48 vorgeschriebene Opfer bezeichnet. Vgl. Åçv. Gr. 1, 12, 6.

<sup>§. 2.</sup> 

<sup>1)</sup> Kâty. Çr. 1, 1, 13. Gaut. 23, 17. 18. Mn. 11, 118. Yâjn. 3, 280.

<sup>§. 4. 5.</sup> 

<sup>1)</sup> Kàty. Çr. 1, 1, 15, 16.

- "O Kâma, ich habe Uebel gethan, Uebel gethan habe ich, o Kâma! Dem Kâma Svâhâ!" 1)
- 10. Dann verehrt er (das Feuer) mit dem Verse: "Es mögen mich benetzen die Maruts, benetzen Indra und Brihaspati; es benetze mich dieses Feuer mit Kindern und mit Reichthum!"
  - 11. Dies ist die ganze Busse.

### Dreizehntes Kapitel.

- 1. Nun folgt das Eintreten in den Gerichtshof.
- 2. Er geht auf den Hof zu indem er spricht: "O Angirasischer"), du bist ja der Hof, der lärmende, du bist ja der ungestüme. Dir, dem so beschaffenen, sei Verneigung!"
- 3. Dann tritt er hinein mit dem Spruche: "Der Hof (schütze) mich und die Versammlung, die beiden verständigen Töchter des Herrn der Geschöpfe! Wer 1) mich nicht kennt, der trete nicht heran; verständig sei der Mann in der Aussage."
- 4. Wenn er zu der Versammlung kommt, spreche er leise: "Mächtig bin ich gekommen, glänzend, ohne Widerrede. Dieser Versammlung Herrscher ist ein gewaltig unwiderstehlicher Mann."
- 5. Wenn er meint: "Dieser ist erzürnt", so redet er ihn an: "Welche vernichtende Gestalt du auf der Stirne hast, des Zornes, des Grimmes, die mögen die Götter, die keuschen, die verständigen wegführen. Ich bin der Himmel

§. 9. 10.

<sup>1</sup>) TA. 2, 18. AS. 7, 33. Mn. 11, 119. Yâjn. 3, 282.

§. 2.

1) Von den Angiras oder von Brihaspati beschützter. Jr.

§. 3.

1) Nach Jr. ist die zweite Hälfte des Verses eine Anrede des Hoses an die Richter. Die Verse dieses Kapitels sind sämmtlich so verdorben, dass ich an eine sichere Uebersetzung nicht denken kann.

und ich die Erde; wir beide führen deinen Zorn hinwe das Maulthier trägt keine Frucht, o du!" 1)

- 6. Wenn er meint: "dieser ist boshaft", so redet er il an: "Diese deine Rede in deinem Munde nehme ich w lege sie dir ins Herz. 1) Wo irgend die Rede niedergele ist, von da nehme ich sie. Was ich sage, das ist wal Sei mir unterlegen."
- 7. Dies ist die Handlung, durch welche er ihn in sei Gewalt bringt.

## Vierzehntes Kapitel.

1. Nun das Besteigen des Wagens.

- 2. Nachdem er befohlen: "Spannet an!" und ihm g sagt worden: "Es ist angespannt", und er hinzugetreten n den Worten: "Er ist glänzend", berührt er die beiden Räde
  - 3. "Du bist das Rathantara!" 1) So das südliche.
  - 4. "Du bist das Brihat!" So das nördliche.
  - 5. "Du bist Vâmadeva's Lied!" 1) So die Deichsel.
  - 6. Mit der Hand berührt er den Sitz 1) und sprich

8. 5.

1) Vielleicht soll dies heissen: "Lass den Zorn nicht in auskommen, wie das Maulthier keine Frucht ausnimmt."

§. 6.

1) "Die zornige Rede deines Mundes lege ich in dein He und mache sie dadurch zu einer mir günstigen." Jr.

§. 3. 4.

1) S. oben 1, 5, 9.

§. 5.

1) SV. 2, 32—34 = RS. 4, 31, 1—3 = VS. 27, 39—4 — Vgl. Sàmavidhàna-Br. 3, 6, 4.

§. 6.

1) Jr. und Renu erklären upastha durch nîda; Jr. fügt hin: upaveçanasthânam. Der folgende Spruch steht TS. 1, 7, 7,

"Die beiden Rippen, die beiden Räder, welche zu beiden Seiten des Wagens nach der brausenden Spitze des Windes hinstreben; das fernschiessende, das kraftbegabte, das beflügelte, diese Feuer, die Förderer, mögen uns zum Ziele gelangen lassen."

- 7. Mit den Worten: "Verehrung dem Mânicara" treibt er das rechte Zugthier vorwärts.
- 8. Ehe er an Götterbilder herangekommen, steige er herab, in der Nähe von Brâhmanâs, in der Mitte von Kühen, wenn er auf Väter zufährt. 1)
- 9. Eine Frau oder ein Schüler sollen nicht Wagenlenker sein.
- 10. Nachdem er einen Augenblick verstreichen lassen, spreche er leise: "Hier ist Lust, hier freuet euch."
  - 11. Einige fügen hinzu: "Mir sei hier Lust." 1)
- 12. Wenn der Wagen schwach ist, spreche er, nachdem er hinaufgestiegen, leise: "Dieser euer Wagen, o Açvins, möge weder auf unebenem Boden noch vom Feinde 1) Schaden leiden.

#### 8. 8.

1) Wenn er seinen Vater oder andere ehrwürdige Personen von fern erblickt. Jr.

#### §. 11.

1) Der Text ist verdorben. Jr. verbindet eke mit dem vorangehenden ramadhvam und erklärt es durch mukhyåh: "Ihr, o vortreffliche (Feuer), freuet euch; mich zu schützen (måm raxitum) sei euch Freude."

#### §. 12.

1) S. krit. Anm. Jr. nimmt ein Wort staru an, welches s. v. a. himsaka bedeuten soll.

TBr. 2, 7, 16, 1. Tåndya Br. 1, 7, 5. Nach Låty. 2, 8, 9 berührt er mit diesem Spruche die beiden Räder; nach Äpastamba (s. Mådhava zu TS.) die beiden Räder oder die beiden Seiten. Mådhava (zu TS.) versteht unter ankau die beiden Seitenwände des Wagens und unter nyankau die beiden Räder; Såyana (zu TBr.) entweder unter ankau die beiden rechten Räder und unter nyankau die beiden linken (also eines vierrädrigen Wagens) oder unter ankau die Räder und unter nyankan die Seiten. — Mådhava erklärt paprayas durch pûrayitåras, die Erfüller des Zweckes; ich habe es mit Rücksicht auf pårayantu durch "Förderer" übersetzt.

- 13. Wenn er schwankt, berühre er die Fahnenstan oder den Boden und spreche leise: "Dieser euer Wag o Açvins, möge weder auf unebenem Boden noch vom Fein Schaden leiden."
  - 14. So widerfährt ihm kein Leid, kein Schaden.
- 15. Wenn er den Weg vollendet und den Wagen er lassen hat, lasse er (den Pferden) Gras und Wasser geb Denn "dies ist des Zugthieres Befriedigung", so heisst im Brâhmaṇa. 1)

### Fünfzehntes Kapitel.

1. Nun das Besteigen des Elephanten.

2. Hinzutretend berührt er den Elephanten mit ( Worten: "Du bist der Elephanten Zier, du bist der E phanten Glanz."

3. Dann steigt er hinauf mit den Worten: "Mit Inde Blitz besteige ich dich; bringe mich glücklich zum Ziel

4. Hiedurch ist auch das Besteigen des Pferdes erkli

- 5. Wenn er ein Kameel besteigen will, redet er es i "Du bist Tvashtri's Sohn, Tvashtri ist dein Schutzge bringe mich glücklich zum Ziele."
- 6. Wenn er einen Esel besteigen will, redet er ihn s ,,Du bist ein Çûdra, vom Çûdra geboren, dem Agni ans hörig, mit zweierlei Samen 1); bringe mich glücklich zu Ziele."
- 7. Einen Weg redet er an: "Verehrung dem Rud der auf dem Wege sitzt! bringe mich glücklich zum Ziele

§. 15.

§. 6.

1) Weil er Esel und Maulesel erzeugt. Vgl. Ait. Br. 4, Die Karika und Jr. verstehen unter rasabha einen Maulesel (açı tara), und zwar mantralingat, "weil der Spruch darauf hindeut Sie fassen also das Wort dviretas in der Bedeutung "aus zweie Samen entsprossen."

<sup>1)</sup> ÇBr. 1, 8, 2, 9.

- 8. Einen Kreuzweg redet er an: "Verehrung dem Rudra, der auf dem Kreuzwege sitzt! bringe mich glücklich zum Ziele."
- 9. Wenn er über einen Fluss schwimmen 1) will, redet er ihn an: "Verehrung dem Rudra, der in den Wassern sitzt! bringe mich glücklich zum Ziele."
- 10. Wenn er ein Schiff besteigen will, redet er es an mit dem Verse: "Das schöne Schiff." 1)
- 11. Wenn er abfahren will, redet er es an mit dem Verse: "Das schön schirmende." 1)
- 12. Einen Wald redet er an: "Verehrung dem Rudra, der im Walde sitzt; bringe mich glücklich zum Ziele."
- 13. Einen Berg redet er an: "Verehrung dem Rudra, der auf dem Berge sitzt; bringe mich glücklich zum Ziele."
- 14. Einen Bestattungsplatz redet er an: "Verehrung dem Rudra, der unter den Vätern sitzt; bringe mich glücklich zum Ziele."
- 15. Eine Kuhhürde redet er an: "Verehrung dem Rudra, der auf dem Mistkuchen sitzt; bringe mich glücklich zum Ziele."
- 16. Auch bei anderen Gelegenheiten spreche er: "Verehrung dem Rudra." Denn: "Rudra ist ja dies Alles" heisst es im Brâhmaṇa.
- 17. Von dem Zipfel 1) des Kleides angewehet, redet er ihn an: "Du bist der Zipfel, du bist kein Blitz, Verehrung sei dir, verletze mich nicht."

**§**. 9.

§. 10.

§. 11.

§. 17.

<sup>1)</sup> Reņu hat: bahubhyam uttarams tam abhimantrayate nadim.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) VS. 21, 7.

<sup>1)</sup> VS. 21, 6.

<sup>1)</sup> Nach Apast. Dh. S. wird Speise durch Berührung von dem Zipfel des Kleides verunreinigt.

- 18. Den Donner redet er an: "Glücklich seien uns de Regen, glücklich seien uns die Geschosse, glücklich sei uns die (Geschosse), welche du entsendest, o Tödter de Vritra!"
- 19. Einen heulenden Schakal redet er an: "Glücklich genannt bist du."
- 20. Einen schreienden Vogel 1) redet er an: "Goldsflügelter Vogel du, der nach der Götter Sendung flie Yama's Bote, Verehrung dir! Was für Unheil befahl dir?" 2)
- 21. Einen Baum, der als Zeichen (des Dorfes) die redet er an: "Nicht treffe dich der Blitz, nicht die A nicht der Wind, nicht Strafe, die der König sendet. De Schossen wachsen auf, in Windstille beregne (Indra) di Nicht schädige Agni deine Wurzel. Heil sei dir, o Waldherr! Heil sei mir, o Waldesherr!"
- 22. Wenn er irgend etwas empfängt, so nehme er an mit den Worten: "Der Himmel gebe dich (o Gabe), Erde empfange dich!" So nimmt (die Gabe) für den (benden nicht ab und die empfangene wird reichlicher.
- 23. Wenn er Reisspeise empfängt, nimmt er sie anden Worten: "Der Himmel gebe dich" u. s. w. und zweimal von ihr mit den Worten: "Brahman esse di Brahman verzehre dich!"
  - 24. Wenn er Suppe 1) bekommt, nimmt er sie an

#### §. 19.

#### §. 20.

1) Nach Jr. einen Raben (kṛĭshṇakaka). RS. 10, 165 wird die Taube der Bote des Yama genannt.

2) Oder: "Hat er dir etwas uns Schädigendes gesagt?" Genetiv karkarino soll nach Jr. statt des Accus. stehen und asm badhakam bedeuten.

#### **§**. 24.

1) Suppe (mantha) besteht aus gemahlenen Körnern, wel in saure oder süsse Milch oder Wasser gerührt sind. Jr.

<sup>1)</sup> VS. 3, 63. — Doppelsinn des Wortes çivâ "glückli und "Schakal."

den Worten: "Der Himmel gebe dich" u. s. w. und isst dreimal von ihr mit den Worten: "Brahman esse dich! Brahman verzehre dich! Brahman trinke dich!"

#### Sechzehntes Kapitel.

Nun folgen die Sprüche, welche jedesmal nach dem Unterrichte 1) zu sprechen sind, damit das Gelernte behalten werde: "Mein Mund sei deutlich sprechend, meine Zunge rede süsses Wort. 2) Mit den Ohren habe ich Vieles gehört, nicht entreisse du mir das Gehörte in mir. Du bist des Veda Verkündigung, du bist des Veda Grundlage, du bist die Vedakammer 3), du bist die Gabe, du bist die Beruhigung, du bist das Behalten, gehe ein in meine Vedakammer. 4) Mit der Stimme bedecke ich dich, mit der Stimme bedecke ich dich, mit der Stimme bedecke ich dich. 5) Kraft sei in mir zu fassen, zu halten und auszusprechen die Töne 6), Organe, Kehl-, Brust-, Zahn- und Lippenlaute. Stark mögen werden 7) meine Glieder, Stimme, Athem, Zunge, Ohr, Ruhm, Kraft! Was ich gehört und gelernt, das bleibe mir im Geiste fest!"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die K\u00e4rik\u00e0 hat: adh\u00e4ty\u00e4dh\u00e4ty\u00e4haraha çishyair japed guru\u00e4. Wenn ich richtig conjicire: ahar aha\u00e4 saha çishyair, so hat der Lehrer mit den Sch\u00fclern t\u00e4glich zu Ende des Unterrichts die Spr\u00fcche herzusagen.

<sup>2)</sup> Vgl TA. 7, 4, 1 (TUp. 1, 4, 1). RS. Khail. 22, 5.

s) koça = gopanagriha. Jr. Es könnte auch "Scheide" übersetzt werden, wie es Çankara zu TUp. 1, 4, 1 fasst.

<sup>4)</sup> In mein Herz. Jr.

<sup>5)</sup> Der Satz wird wiederholt zur Bekrästigung. Jr.

<sup>6)</sup> Die Accente oder die musikalischen Töne. Jr.

<sup>7)</sup> Jr. hat zuerst âpyâyantâm, fügt dann aber hinzu: âpyâyantu parasmaipadam ârsham.

Druck von F. A. Brockhaus in Leipsig.

# Wortverzeichniss

zu den

Hausregeln von Âçvalâyana, Pâraskara, Çânkhâyana und Gobhila.

# **A**bhandlungen

für die

# Kunde des Morgenland

herausgegeben von der

Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

IX. Band.

No. 1.

# Wortverzeichniss

zu den

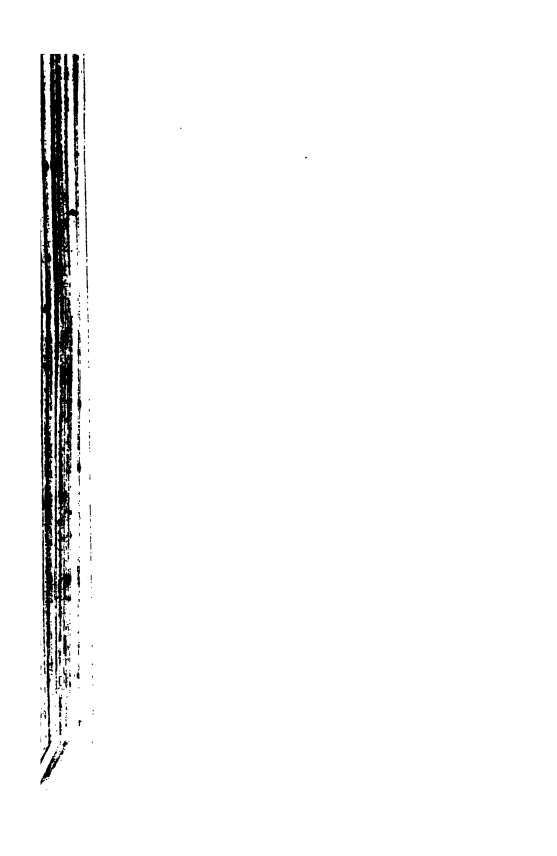
# ausregeln von Âçvalâyana, Pâraskara, Çânkhâyana und Gobhila.

Von

Adolf Friedrich Stenzler.

Leipzig 1886

in Commission von F. A. Brockhaus.



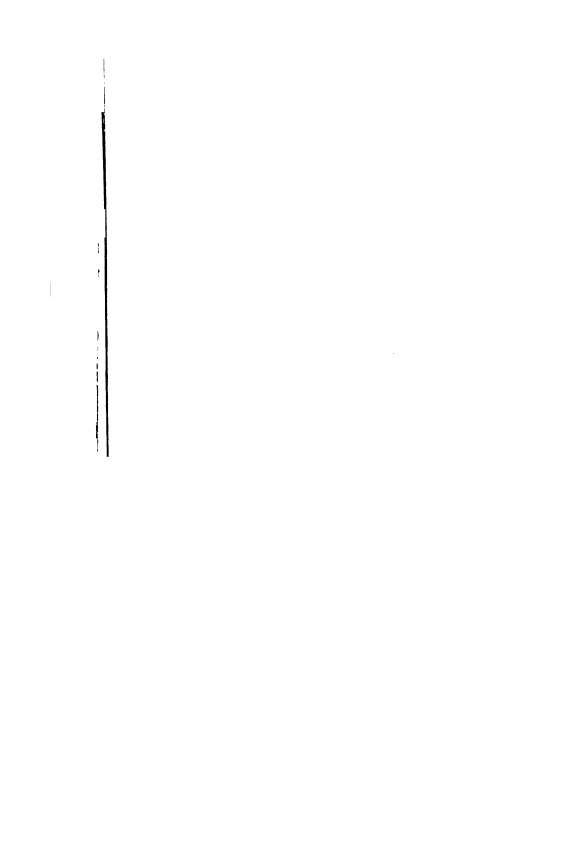
# Vorrede.

Die erste Anlage des Wortverzeichnisses zu den Hausregeln von Áçvalâyana (Å), Pâraskara (P), Çânkhâyana (Ç) und Gobhila (G), welches ich hiermit vorlege, stammt aus einer Zeit, in der ich beabsichtigte, diese vier Bücher, zu welchen ich das nöthige kritische Material gesammelt hatte, der Reihe nach in Text und Uebersetzung herauszugeben. Nachdem nun die Herausgabe der zwei letzten dieser Bücher durch andere Hände ausgeführt worden war und sich die Aussicht eröffnet hatte, dass noch andere Werke desselben Kreises der Litteratur an das Tageslicht treten würden, legte ich mein Verzeichniss bei Seite um es entweder erst dann wieder selbst vorzunehmen, wenn es mir möglich sein würde, es durch Einfügung von neuen Werken dieser Klasse zu ergänzen, oder Anstalt zu treffen, dass es von einem jüngeren Arbeiter durch die neuen Erscheinungen ergänzt in die Oeffentlichkeit treten könnte. Da ich mir aber nicht verhehlen kann, dass diese beiden Fälle auf sehr unsicheren Voraussetzungen beruhen, so habe ich den dringenden Aufforderungen nachgegeben, welche von verschiedenen Seiten an mich herantraten und lasse mein Verzeichniss in seinem ursprünglichen, wenn auch beschränkteren Umfange hinausgehen.

Durch die sorgfültige Ueberwachung des Druckes hat mich mein lieber Freund, Professor Pischel in Halle, zu herzlichem Danke verpflichtet.

Breslau August 1886.

Adolf Fr. Stenzler.



# Wortverzeichniss zu den Hausregeln.

amça Ç. III 9, 1. aksayya C. IV 2, 5. 4, 12. amçu P. I 14, 4. — Ç. I 20, 3. amsa Å. I 15, 3. 20, 10. — P. I 8, 8. 11, 9. II 2, 16. — Ç. II 3, 3. 4, 4. VI 6, 6. - G. I2, 2. 3. 20. II 1, 24. 6, 3. 10, 28. 31. akatuka G. IV 7, 4. akantaka G. IV 7, 4. akarmaçrânta A. III 7, 2. akâma Ç. IV 7, 52. akâmya G. I 6, 2. akâra P. I 17, 3. akârya A. I 23, 20. akaryakarin Ç. IV 11, 4. akilina G. IV 7, 8. akurvant Ç. II 12, 6. akuşthiprşat A. IV 8, 4. akrta C. V 4, 1. 7, 1. 2. — G. I **3**, **6**. **7**. **9**, **7**. akrtârgha P. I 3, 31. — Ç. II 15, 10. akrsta P. II 13, 6. akta s. añj. akrimiparisrpta G. II 6, 6. aklinna (klid) A. III 2, 2. akṣa A. II 6, 2. 7. — P. I 10, 1. — Ç. I 15, 3. — G. II 4, 3.akşa (= akşi) Ç. IV 9, 3. — G. IV 5, 6. 8. aksata A. II 1, 2. 3. IV 4, 13. — P. I 9, 2. II 10, 11, 15, 13, 2. 14, 3. III 5, 2. — **Q**. I 6, 5. 22, 13. II 8, 1. III 10, 2. IV 4, 10. 5, 3. 15, 1. 3. 19. -- G. III 3, 6. 7, 22. 9, 4. IV 5, 28. 31. 8, 1. 5. 9, 12.

akṣara A. I 15, 4. 5. 6. — P. I 17, 2. 3. — Ç. I 24, 4. akşârălavanâçin, akşârâlavanâçin **Â.** I 8, 10. 22, 19. IV 4, 16. — P. I 8, 21. II 5, 10. — G. II 3, 15. 10, 47. akşi A. I 10, 16. III 6, 7. IV 6, 11. — P. I 3, 25. II 6, 12. 19. 27. — Ç. I 21, 3. — G. I 2, 8. III 3, 34. akşita A. II 10, 6. akșiti Ç. I 22, 7. VI 6, 16. akşîrin G. IV 7, 4. akşodhuka G. I 6, 3. akşyâmaya G. IV 7, 23. akhâdant P. II 10, 15. agada A. IV 1, 3. 4. agandha G. III 5, 15. agamaniya A. III 6, 8. agastya C. I 28, 8. agâdha Ç. I 15, 20. agâra Â. I 7, 21. 13, 5. II 9, 9. III 7, 7. IV 4, 13. - P. I. 8, 10. - Q. III 2, 1. - G. I1, 16. aguruprayukta G. III 1, 33. ago P. III 11, 1. agorudha A. I 1, 4. agni A. I 1, 2. 4. 3, 1. 8. 4, 4. 7, 3, 6, 13, 8, 5, 9, 9, 5, 10, 13, 23. 11, 2. 10. 11. 12, 7. 14, 3. **17**, 2. 12. 20, 2. 6. 11. 21, 1. 2. 4. 23, 8. 16. 24. 25. II 1, 4. 6. 2, 4. 5. 3, 5. 7. 4, 9. 14. 5, 2. III 1, 3. 3, 4. 5, 6. 7. 11. 6, 8. 9, 1. 2. 11, 1. IV 1, 1. 2.

2, 1. 3, 20. 25. 26. 4, 1. 4. 13. 6, 2, 5, 8, 10, 14, 7, 18, 20, 22, 8, 25. 27. — P. I 1, 2. 2, 3. 8. 11. 4, 3, 16. 5, 1, 2, 10, 11. 6, 2. 7, 1. 3. 8, 3. 9, 3. 10, 1. 11, 1. 2. 12, 3. 15, 4. 16, 6. 23. II 1, 5. 2, 6. 20. 3, 1. 3. 4, 2, 3, 8, 5, 9, 11, 6, 10, 10, 4, 11, 2. 13, 5. 14, 22. 17, 8. III 1, 3. 4. 2, 6. 7. 8. 4, 5. 8. 14. 7, 3. 8, 6. 10. 12. 9, 4. 10, 11, 12, 24, 11, 1, 12, 10, 14, 6. 15, 21. — **C**. I 1, 2. 8. 3, 14. 4, 2. 5, 3. 7, 9. 11. 8, 17. 9, 5, 6, 9, 15, 11, 4, 12, 11, 13, 13. 16, 3. 17, 8. 9. 18, 3. 20, 5. 21, 2. 22, 2. 25, 4. 6. 11. 26, 1. 14. 27, 7. 8. 28, 5. II 1, 28. 3, 1. 4, 6. 5, 8. 6, 4. 7, 2. 8, 1. 10, 3. 4. 6. 8. 12, 2, 4, 13, 5, 14, 3, 4, 16, 3, III 1, 8. 4, 1. 2. 7, 3. 8, 1. 11. 3. IV 1, 6. 5, 7. 8. 9, 3. 15, 3. 5. V 1, 1. 7. 8. 9. 2, 4. 3, 1. 4, 2. 8, 6. VI 1, 12. 6, 10. — G. I 1, 11. 14. 15. 21. 23. 27. 2, 5. 3, 1. 4. 6. 9. 12. 13. **15. 4**, **3**, **13**, **25**, **5**, **13**, **6**, **13**. 16. 7, 1. 9. 26. 8, 4. 9. 14. 9, 13. II 1, 13. 15. 20. 24. 2, 6, 8, 11, 15, 3, 2, 3, 20, 4, 3, 5, 2, 3, 6, 2, 10, 11, 7, 3, 14, 8, 9, 9, 2, 8, 25, 10, 15, 16, 17. 35. 46. III 2, 39. 40. 4, 14. 6, 4. 11. 7, 3. 7. 8. 16. 17. 19. 21. 8, 5. 23. 9, 4. 11. 12. 10, 19. 33. IV 1, 6. 13. 2, 8. 9. 14. 18, 38, 39, 3, 32, 4, 5, 7, 9, 5, 3. 6, 14. 7, 23. 27. 8, 2. 9, 3. agniketu P. III 3, 5. agnigarbha Ç. I 19, 5. agnidagdha Ç. II 14, 18. agnibhaya G. IV 7, 23.

agnimukha A. IV 7, 22.

agnivelâ Å. IV 6, 5.

agnistha C. I 20, 3.

agnihotra A. I 2, 2. 9, 4. —  $\emptyset$ . 1 1, 12. 3, 9. 10, 7. II 12, 6. 16, 4. 5. 17, 1. agnihotrahavant A. IV 3, 4. agnindrau G. II 8, 19. agnisomiya G. I 8, 23. agnisomau A. I 2, 2. agnaukarana C. IV 1, 13, 2,5. agnyâgâra G. III 9, 4. agnyâdheya P. I 2, 7. 9. agra A. I 3, 3. 17, 8. 11. 24, 8. II 8, 15. — P. II 6, 9. 9, 11. III 14, 6. — C. I 3, 2, 8, 4. 14.16. 9,13.14. 13,1. 27,29. III 4, 3. IV 15, 5. — G. I 4, 25. 7, 12. 14. 8, 27. II 9, 14. III 4, 9, 10, 9, 13, IV 2, 24, 3, 2, agratas A. I 8, 5. 11, 12. — P. I 7, 2. - G. I 4, 25.agre A. I 5, 1. 4. 12, 7. 22, 6. 24, 11. III 8, 11. — P. I 7, 3. — C. I 9, 3. 28, 15. II 7, 7. - G. II 10, 43. III 6, 5. agrena A. I 11, 10. — P. III 11, 1. — G. I 6, 13. II 1, 13. III 10, 30. agrya P. II 13, 6. agha A. I 13, 7. II 1, 6. IV 6. 18. — P. I 5, 11. III 10, 19. - Ç. IV 7, 6. 17, 5. aghâyu A. II 8, 16. — Ç. III 3, 1. aghora P. I 4, 16. — Ç. I 16, 5. anka P. I 16, 24. II 1, 5. III 14, 6. — Ç. III 10, 1. ankura P. III 15, 21. ankuça Ç. III 1, 11. anga A. I 11, 12, 15, 9, 23, 1, II 6, 5. 7. IV 3, 25. — P. I 3, 25. 18, 2. II 6, 6. III 9, 6. 11, 9. 16, 1. — C. I 5, 7. 21, 3. 22, 15. III 11, 11. — G. II 8, 21. III 1, 4. 4, 31. 8, 21. IV 1, 3. angara G. IV 8, 14. angiras A. III 3, 1, 2, 3.

angula G. IV 2, 17.

anguli(i) A. I 7, 4. 21, 7. — C. II 3, 5. — G. I 2, 16. 6, 14.7, 25. II 6, 11. 7, 19. angustha A. I 3, 3. 7, 3. 5. 20, 4. 24, 15. IV 5, 5. 6, 11. 7, 13. — P. I 3, 19. 6, 3. — Ç. I 8, 21. 13,2. — G. I 6,14. 7,25. II 2, 16. 6, 11. 7, 19. 10, 26. akta G. I 3, 1 (codd. akna) II 10, 36. c. â âcya A. I 21, 4. IV 3, 26. — Ç. I 8, 10. II 10, 3. acarisyant G. III 1, 13. acitvâ A. IV 2, 22. acyuta A. II 1, 4. 8, 15. — P. III 4, 3. achidra A. I 3, 3. — Ç. I 8, 21. - G. I 7, 25. achinna Ç. II 13, 5. V aj c. pra P. III 14, 7. aja P. II 15, 2. — Ç. I 26, 24. II 15, 1. — G. III 1, 9. IV 7, 28. ajanâgrîya Ç. VI 2,6. ajapant G. II 1, 21. ajapaçu Ç. III 14, 3. ajara P. I 5,11. III 1,3. 3,5. 4, 7. - Q. II 6, 1. 13, 5.ajasra **Å**. I 8, 5. ajá A. IV 2, 6. ajâtalomnî P. II 7, 9. — G. III 5, 3. ajâvi Ç. III 3, 1, 7, 2. ajina A. I 19, 10. IV 2, 15. -P. II 5, 17. — C. II 1, 2.30. 13, 8. — G. II 10, 9. ajîta A. I 13, 5. — P. III 1, 2. 3. 2, 2. ajîti P. III 1, 2. ajîrna P. III 3, 5. ajyâni P. III 1, 2. V añj A. I 8, 9. II 1, 3. 7. IV 6, 12. 7, 15. 18. — P. II 6, 27. 10,13. 14,8.17. — Ç. V 10,2.

10, 13. 14, 8. III 7, 3. — **C.** III 2, 5. — **G.** I 8, 27. c. abhi Ç. I 28, 9. 10. III 3, 10. — G. II 4, 3. 5, 6. c. â Â. III 8, 9. IV 6, 11. — Ç. IV 15, 11. c. prati G. I 8, 8. 13. c. sam A. I 8, 9. 21, 2. 3. — **P.** I 4, 14. — **Ç**. I 9, 13. 12, 5. — G. II 2, 15. anjana P. II 14, 17. III 3, 11. — G. III 1, 19. IV 2, 30. 4, 12. anjali A. I 7, 8, 13, 20, 4, 24, 13. 15. II 1, 7. 2, 3. III 5, 11. IV 4, 10. — P. I 6, 1. II 2, 14. 16, 3. III 2, 8. 10, 21. — Ç. I 13, 15. 16, 10. II 2, 4. 10. IV 14, 2. — G. I 3, 1. 11. II 1, 15. 2, 2. 5. 6. 16. 4, 3. 10, 18. 26. III 4, 14. IV 8, 2. anjalikrta G. II 8, 1.6. 10, 17. IV 3, 21. anjas Ç. I 6, 5. anuças G. IV 2, 12. anda P. III 8, 4. ataddhita G. II 8, 15. atandrita P. II 17, 9. atas A. I 8, 10. 19, 8. 22, 15. 19. II 3, 11. 7, 1. III 1, 1. 5, 1. 10, 6. IV 2, 10. 7, 1. — P. I 1, 1. 11, 10. II 5, 39. 9, 1. 10, 1. 14, 1. III 4, 1. 5, 1. 6, 1. 12, 1. 13, 1. 14, 1. 15, 1. 16, 1. — Ç. I 1, 1. 11, 8. 19, 1. II 1, 9. 13, 1. IV 1, 5. 2, 1. 4, 1. 18, 13. V 2, 9. VI 1, 1. — G. I 1, 1, 23, 2, 30, 3, 13. 9, 24. II 5, 1. 7, 23. 8, 6. 9, 1. 10, 5. III 1, 1. 3, 29. 5, 1. 7, 1. IV 3, 1. 4, 27. 5, 1. ati A. I 1, 4. — P. III 1, 2. 3, 5. atikrama P. II 5, 41. — Ç. V 4, 3. atithi P. II 9, 12. 15. — Ç. II 16, 3. 4. IV 11, 12. — G. I 4, 2. IV 10, 24.

akta A. IV 7.18. — P. II

atipranaya G. IV 4,6. atipranîta G. III 7, 11. 16. atirâtra Ç. III 14, 2. ativâta Ç. IV 7, 28. — G. III 3, 28. atîkâça A. III 9, 1. atîrtha G. I 2, 17. atyanta Ç. VI 2, 2. atyaya Ç. I 3, 8. II 3, 4. IV atra A. I 10, 22. 1, 18. 8, 27. 28. — P. II 1, 8. 4, 1. 5, 1. III 10, 7. 28. — C. I 16, 8. 19, 6. II 12, 7. 17. 16, 1. IV 2, 5. — G. II 3, 16. III 4, 30. 6, 14. IV 2, 35. 3, 6. 8. 11. 13. 24. 4, 10. atri A. III 4, 2. — C. IV 10, 3. — G. IV 9, 19. atha A. I 1, 3. 2, 1. 3. 3, 1. 7, 1. 16. 19. 8, 14. 10, 1. 7. 11, **1**. 13, 5. 14, 3. 4. 22, 24. 23, 3. 24, 13, 28. II 4, 7, 14. 7, 1. 8, 1. 16. 9, 5. 6. III 1, 1. 2, 1. 3, 1. 4, 2. 6. 5, 1. 5. 6, 1. 3. 8, 1. 11, 2. 12, 12. 13. IV 2, 1. 14. 3, 1. 5, 10. 6, 4. 8. 14. 16. 7, 1. 20. 8, 1. 28. — P. I 1, 1. 3, 28. 4, 12. 13. 14. 16. 6, 3. 7, 1. 2, 3. 8, 1. 7. 8. 9. 11, 5. 9. 14, 1. 15, 1.7. 16, 2.5.18. 19. 20. 18, 3. 19, 5. II 1, 8. **15. 16. 2, 7. 14. 15. 16. 17. 19.** 21. 3, 2. 3. 6, 21. 24. 9, 1. 10, 1. 11, 12. 14, 1. 17, 1. 14. 15. 16. III 1, 4. 6. 4, 1. 15. 16. 17. 5, 1. 6, 1. 7, 3. 9, 1. 10, 1. 46. 12, 1. 9. 10. 13, 1. 3. 6. 14, 1. 15, 1. 3. 23. 24. 16, 1. - **C**. I 1, 1. 2, 5. 3, 1. 8, 1. 3. 9, **14**. **11**, **1**. **12**, **3**. **15**, **3**. **8**. **9**. 18, 1. 22, 11. 14. 24, 1. II 2, 4. 3, 5. 5, 11. 12. 7, 1. 7. 10, 5. 11, 1. 12, 2.14. 13, 1.3. 14, 1. 5. 6. 8. 16. 17, 3. III 1, 7. 3, 1. 7, 1. 2. 11, 1. 12, 4. IV 2, 1. 3, 1. 4, 1. 5, 1. 6. 7, 1. 10, 1. 16, 3. 5. V 1, 1. 2, 1.

3, 1. 9, 1. 11, 2. VI 1, 1. 3, 1. 7.11. 4, 5. 8.11. — G. I 1, 1. 2, 31. 3, 6. 8. 10. 14. 4, 1. 3. 5. 8. 9. 10. **12**. **27**. **5**, **1**. **4**. **11**. **13**. 14. 26. 6, 13. 15. 21. 7, 1.2.4. 23. 26. 27. 8, **5**. 11. 28. 9,1.4. 5. 13. 20. II 1, 13. 17. 3, 12. **5**, **1**. **6**, **4**. **5**. **12**. **7**, **1**. **5**. **6**. **7**. 13. 17. . . . . 8, 2. 4. 6. 9. 10. 12. 9, 1. 8. 9. 10. 17. 10, 27. **33. 37. 38. 42.** III 1, 1. 2, 7. 39. 3, 33. 4, 7. 6, 5. 7, 1. 9, 4. 10, 25. IV 2, 12. 3, 4. 5. 17. 21. 4, 22. 27. 5, 29. 8, 13. atharvan P. II 10, 21. atharvaveda P. II 10, 7. atharvângiras A. III 3, 1.2.3. atho P. I 4, 16. III 6, 3. Vad P. I 3, 28. 16, 2. II 8, 4. — G. IV 10, 19. — ad (kvip) A. IV 6, 2. adagdhvâ P. III 10, 5. adatta P. II 5, 12. adantajāta A. IV 4, 24. adabdha Ç. VI 4, 1. 9. adarçana P. II 8, 3. adarçanîya Ç. IV 7, 25. adas G. II 8, 7. asau A. I 14, 7. 20, 4. 5. 6. IV 3, 27. 4, 2. 3. 4. — P. I 4, 15. 11, 4. 15, 8. 18, 3. II 2, 18. 20. III 10, 21. 13, 5. — Ç. I 16, 3. 4. 19, 4. 5. 24, 4. 8. 28, 9. 15. II 2, 5. 12. 3, 1. 4, 2. IV 1, 4. 7. 12, 5. 6. — G. II 1, 7. 3. 9. 7, 15. 8, 14. 10, 26. 27. 31. 32. 33. IV 2, 35. 3, 6. 8. 13. 24. amum A. I 23, 8.9. II 1, 10. 11. — G. II 1, 10. amûm Ç. I 9, 9. amuyâ Ç. I 9, 9. amuşmai A. I 3, 7. 10, 6. 7. 10. 11, 2. 3. — G. I 7, 3. amusyai Ç. I 9, 9. 18. III 13, 5.

amusya P. I 3, 27, 28. — G. II 3, 9. IV 10, 19. amuşmat IV 2, 12. adâbhya Ç. II 13, 5. aditi A. I 17, 7. — P. I 3, 27. II 1, 6. - C. I 12, 6. 26, 5. 27, 7. II 14, 4.8. — G. I 3, 1. II 7, 6. adrsta **G**. III 5, 27. adbhuta A. I 22, 13. — Ç. II 8, 1. IV 7, 3. V 5, 5. — G. II 7, 21. III 2, 48. 3, 30. adya A. II 6, 14. III 6, 5. — P. I 7, 2. 19, 3. II 5, 31. — C. I 4, 2. 25, 6. 28, 15. — G. III 3, 32. adyúta A. II 7, 10. 12. advivarşa P. III 10, 2. adha Ç. I 4, 2. adhanya A. I 5, 5. adhara P. III 13, 6. adharma Ç. IV 12, 8. — G. III 1, 15. adhaḥçayyâ Ç. II 6, 8. 12, 6. adhaḥçâyin Å. I 8, 10. 22, 19. - P. II 5, 10. adhas P. I 8, 21. III 2, 16. 8, 12. 10, 25. — C. I 17, 6. — G. I 6, 5. adhastât P. III 8, 11. — Ç. III 3, 10. — G. III 10, 24. IV 7, 41. adhi A. I 15, 9. 20, 10. II 9, 3. IV 3, 27. — P. I 8, 8. 11, 9. 18, 2. II 2, 12. 16. III 1, 6. 3, 5. 6, 2. - G. I 4, 29. II8, 4. IV 6, 5. adhika A. II 5, 5. 8, 3. — C. VI 6, 16. — G. III 6, 14. adhijya A. IV 2, 22. adhidaiva Ç. I 2, 5. adhipati A. II 1, 10. 4, 14. — P. I 3, 15. 5, 10. II 14, 9.12. 14. 16. — Ç. IV 15, 4. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 13. — G. I 8, 28. adhiyajña Ç. I 2, 5.

adhiyajñam P. I 3, 30. - Ç. II 15, 3. — G. IV 10, 22. adhiratha P. I 8, 18. — C. I 14, 16. adhivarcas G. I 4, 10. adhivivâham P. I 3, 30. — Ç. II 15, 3. adhişthâna A. II 6, 2. adhîna A. I 22, 2. — Ç. II 1, 25. — G. III 1, 15. 2, 15. adhonivîta A. IV 2, 9. adhauta P. II 6, 20. adhyayana A. IV 4, 17. — Ç. VI 1, 8. adhyâcâra P. II 14, 5. adhyândâ Ç. I 19, 1. adhyâtma Ç. I 2, 5. adhyâpana P. II 5, 42. adhyâpya A. III 5, 10. adhyâya A. III 5, 1. — P. II 10, 1. 18. 12, 1. — **Ç**. IV 5, 5. VI 3, 9. — G. I 5, 12. adhvan A. III 7, 10. — P. II 17, 16. III 14, 15. — G. I 5, 9. II 4, 2. IV 9, 8. adhvaryu A. I 23, 3. 10. 13. — Ç. I 1, 10. II 12, 9. c. apa P. I 16, 13. c. abhi + ava Ç. I 24, 2. c. ud P. I 16, 14. — C. I 24, 2. c. pra P. I 16, 10. 11. — C. I 24, 2. c. anu + pra C. I 24, 2. 19, 4. c. vi P. I 16, 12. c. sam P. I 16, 15. — C. I 24, 2. anakâmamâram G. IV 6, 1. anagni A. I 1, 2. anaghâ G. IV 4, 29. anadváh A. II 4, 8. IV 6, 15. — C. I 15, 8. II 16, 5. — G. III 2, 40. 45. anatithi C. II 16, 2. anatipranîta G. III 7, 16. anatirikta A. I 23, 1.

anatita A. I 19, 5. — P. II 5, 36. — Ç. I 3.7. II 1, 6. — G. II 10, 4. s. 1/i. anadhyâya 🛦. III 4, 7. — P. II 11. 1. — Ç. II 12, 9. IV 7, 55. — G. III 3, 16. anadhyâyaka Ç. VI 1, 3. ananucara G. III 5, 36. ananuyaja Ç. I 10, 5. anantara A. II 3, 9. — Ç. II 14, 21. — G. III 9, 16. 17. anantargarbha A. I 3, 3. — Ç. I 8, 14. anantarhita P. II 7, 15. — Ç. IV 11, 20. 12, 21. VI 1, 8. — G. II 6, 3. 10, 28. anapatya P. III 3, 12. anapâyin P. II 17, 9, 13, 14, 15, anapekṣamāṇa P. III 10, 23. anabhirûpa A. III 7, 2. anabhiçasti Ç. I 6, 5. anamiva A. I 16, 5. — P. III 4, 7. — **Ç**. I 27, 7. anarcita Ç. II 17, 1. anartha P. III 8, 16. anardhuka G. I 1, 18. anavaklpta Ç. VI 1, 9. anavatta Ç. II 14, 23. anavadrána P. III 4, 17. anavamehanîya G. III 3, 15. anavalobhana A. I 13, 1. anavânam Ç. II 5, 12. 7, 19. anaveksam A. IV 5, 10. 6, 4. anaveksamâna A. IV 4, 9. — G. IV 8, 5. anaveksitam G. I 2, 19. anagnant **Ç**. II 16, 5. anastaka A. II 4, 11. anastamita Ç. V 1, 5. anákrocaka Ç. IV 12, 1. anâga P. I 3, 27. anacanta A. IV 7, 28. anajňata A. III 11, 1. — G. IV 4, 24. anâdeçe A. I 3, 8. — Ç. 1 12, 13. — G. I 9, 27.

anâdya A. IV 7, 5. anâdhṛṣṭa Ç. I 6, 5. anadhrsya C. I 6, 5. anânujâ P. III 3, 5. anâpta Ç. IV 11, 3. anâmaya Ç. VI 6, 16. anâmikâ A. I 24, 15. 3, 18. 19. 16, 4. III 10, 19 anâmnâta Ç. I 9, 18. anârta Å. III 8, 16. anâhanasya Ç. II 1, 30. anâhitâgni A. I 23, 25. II 2 — Р. III 1, 1. — Ç. III 6 8, 1. — G. I 8, 22. IV 4 anikrntana P. II 10, 24. anigada Ç. I 10, 5. anindya G. IV 2, 33. animişa P. I 16, 23. II 17, aniyama Ç. III 2, 30. anirâ A. II 9, 4. anirâkaraņa P. III 16, 1. anirâkarişņu P. II 4, 3. anirukta A. I 22, 27. anila Ç. I 10, 5. anista Ç. IV 7, 27. anistva A. IV 1, 5. anîçvara G. I 6, 2. anu A. I 11, 4. 21, 7. III 7 IV 6, 10.? — P. I 4, 15. 8 16, 10. III 3, 5. 4, 4. 11, 10. 14, 6. —  $\mathbf{C}$ . I 3, 19, 6. II 4, 1. — G. I 9 II 10, 27. III 2, 10, 9, 4. 2, 27, 35, 3, 6, 8, 13, 24, 7, anukalpam G. I 5, 20. anugâpana G. III 2, 54. anucara G. III 5, 36. anuja P. III 3, 5. anutsṛṣṭa A. IV 8, 37. anudita **P.** I 9, 2. —  $\emptyset$ . VI 2 — G. I 1, 28. anudeçin A. I 23, 20. anudvâra G. IV 7, 19. anunidhâna G. I 4, 7. anupadahant G. III 7, 7. anuparikrâmam P. I 16, 16. anuparodha P. II 17, 6.

anupaviçant A. III 7, 1. anupasprçant G. III 2, 24. anupasprçya G. III 2, 11. anupûrvam A. II 1, 11. IV 6, 10. anupretham G. II 2, 2, 8, 3, 11. anupeta A. I 22, 23. anupravacaniya A. I 22, 9. 12. — **G**. III 2, 49. anumati A. III 5, 4. IV 3, 26. — **P.** II 9, 2. 10, 9. 13, 2. — **C.** II 14, 4. — G. I 3, 2. II 3, 20. anuyâja Ç. I 10, 5. anurâdhâ Ç. I 26, 15. anulepana A. III 8, 1.11. — P. II 6, 18. 14, 17. III 3, 11. anulomam G. III 8, 21. 10, 30. anuvacana G. III 3, 2. anuvâka P. I 16, 9. II 10, 17. 16, 4. III 8, 13. 9, 7. — **Ç**. II 7, 20. 21. 24. 17, 2. III 11, 15. IV 5, 4. anuvâkyâ G. III 3, 8. anuvâcana Ç. II 7, 1. 12, 12. anuvâtam A. II 10, 4. anuvrata A. I 7, 19. — P. I 8, 1. -- Ç. I 13, 4. anusanga P. II 13, 5. anustaraņi A. IV 2, 4. 3, 20. anûkâça A. III 9, 1. anûrdhvajñu Ç. I 10, 8. anûşara A. II 7, 2. — G. IV 7, 8. anrksara C. I 6, 1. anrta P. II 5, 12. — G. III 1, 16. anehas A. II 6, 8. anta A. I 3, 1. 3. 7, 5. 15, 4. 22, 3. 22. III 4, 1. 9, 4. IV 2, 11. - P. I 5, 12. 10, 2. 17, 3. 19, 5. II 1, 6. 23. 3, 2. 10,18. 11, 6. 12, 2. 14, 11. 15, 3. 16, 3. III 2, 4. 5. 4, 9. 8, 8. 10, 10, 10. — **C.** I 16, 7. II 11, 4. 13. VI 5, 5. — G. I 3, 5, 4, 28, 5, 5, 9, 25, II 1, 10. 22. 23. 8, 14. 16. II 10, 40. 48. III 2, 33. 36. IV 4, 15. 5, 4. 28. 9, 10. antatas A. II 1, 12. IV 8, 33.

— P. I 8, 21. II 1, 25. — G. I 2, 28. 4, 6. 9, 17. antar A. I 13, 7, 15, 4, III 6, 8. 12,2. — P. I 17,2. II 1,10. 6, 10. III 10, 6. — Ç. I 19, 6. 24, 4. III 12, 3. — G. I 4, 5. II 8, 14. III 1, 25. 4, 14. antara A. II 8, 13. III 6, 8. IV 7, 13. — P. I 5, 6. II 7, 5. III 11, 11. — Ç. I 9, 12. — G. III 5, 32. 9, 16. 17. IV 6, 16. antarâ A. I 12, 5. 6. 7. II 1, 13. — P. II 14, 11. III 1, 2. — Ç. IV 8, 18. antarâgamana Ç. II 13, 2. antarikșa A. II 4, 14. III 4, 1. 11, 1. IV 4, 3. — P. I 5, 10. II 9, 6. 10, 5. III 3, 6. 8, 6. — Ç. II 14, 16. IV 9, 3. antarikşaloka Ç. I 16, 3. antariksasad G. IV 3, 10. antarikşya A. II 1, 9. IV 7, 15. antarîya G. I 2, 21. antarena P. II 14, 23. — Ç. III 2, 2. — G. II 10, 17. III 7, 10. antardivâkîrtya P. II 11, 4. antarvedi A. IV 2, 14. antarhita C. III 13, 5. antaḥçava P. II 11, 4. — Ç. IV 7, 24. antastha A. I 15, 4. — P. I 17, 2. — Ç. I 24, 4. — G. II 8, 14. antahsûtaka P. III 10, 6. anti C. V 5, 12. antevâsin A. I 9, 1. IV 2, 18. — P. I 3, 22. III 3, 12. antesvâhâkâra Ç. I 19, 1. 20, 5. antya P. II 5, 4. — C. I 1, 2. 20, 3. IV 5, 17. — G. I 1, 7. 20. andhas C. VI 4, 4. anna A. I 8, 13. 16, 5. II 1, 10. 3, 13. 7, 9. 9, 9. III 5, 20. 8, 6. IV 4, 14. 6, 18. 7, 18. 23. 24. 27. 30. — P. I 5, 10.

19, 4, 5, 13, II 8, 4, 9, 2, 16. 111 4, 12, 16, 10, 26, 54, C. I 11, 5, 27, 6, 7, II 14, 26, 15, 1. III 1, 17. 3, 1. 7, 2. 10, 2. IV 1, 6. 7, 55. 18, 10. -- G. I 3, 6. 4, 2. 3. 20. 23. 24. 9, 4. 7. II 3, 18. 21. III 2, 40. 5, 7. IV 9, 4. 5. 10, 12. annapati À. I 16, 5. - Ç. I 27, 7. annapatiyâ P. III 1, 5. annaprágana P. I 19, 1. — Ç. I 27, 1. annavant A. I 5, 5. annaçana **P**. I 3, 18. annâda P. I 3, 20. II 4, 3. annâdya A. I 10, 12, 16, 2, III 8, 4. - P. I 3, 20. 19, 8. II6, 17. III 2, 11. -- **C.** III 2, 1, 8, 2, -G. IV 10, 2. annâdyakâma Ç. I 27, 2. anya A. I 4, 4. 14, 3. 15, 1. II 4, 14. 6, 6. 10. III 4, 4. IV 4, 10. 5, 7. 7, 23. 8, 36. — P. I 3, 6, 9, 5, 5, 10, 1, 2, 15, 7. II 6, 15. 17, 17. III 3, 5, 5, 2, 7, 3, 10, 34, 11, 2, — Ç. I 1, 6. 3, 11. 9, 8. 19, 6. 22, 12. II 11, 9. 13, 4. III 5, 3. 13, 5. IV 4, 15. 7, 3. 55. 10, 3, 12, 32, V 5, 5, 8, 3, — G. I 1, 17. 4, 16. 6, 21. 9, 4. II 1, 14. 20. 4, 3. 10, 43. III 5, 16. 7, 20. 8, 4. 11. 9, 7. 10. 10, 17. 36. IV 4, 20. 25. 34. 10, 8. 11. anyatama Ç. I 1, 8. 3, 10. II 13, 3. 15, 1. anyatara A. IV 8, 15. — P. II 17, 3. — Ç. V 4, 1. — G. I4, 22, IV 5, 25. anyatas A. IV 6, 1. — G. I 5, 24. anyatra A. III 9, 6. — P. II 17, 3. III 15, 6. —  $\mathbf{C}$ . I 3, 2. 12, 2. Il 16, 1. IV 11, 1. 24. — G. ПІ 1, 15.32. 3, 29. 5, 10. IV 1, 4. 10, 21.

anyathâ G. I 2, 30. anyûna A. I 23, 1. anvaksa Ç. II 5, 3. anvañc A. IV 2, 2. 9. anvavalamba G. I 2, 2.3. anvastaka P. III 3, 10. anvaştakya A. II 5, 1. — Ç. III 13, 7. **G.** IV 1, 5. 2, 1. 4, 1. anvaştamadeçam Ç. II 9, 1. anvâkṛti Ç. IV 19, 5. anvârambhaṇiya Ç. I 3, 6. anvâhârya G. IV 4, 3, 21. anvâhâryavant G. I 1, 5. ap A. I 2, 4. 11, 3. 10. 17, 6. 7. 17. 20, 4. 22, 2. 23, 12. 24, 26. II 1, 9. 4, 14. 7, 7. 12. 8, 4. 12. 15. 9, 5. 7. 8. III 2.2. 5, 20. 8, 9. 11, 1. IV 1, 15. 4, 13. 5, 7. 10. 6, 4. 14. 7, 7. 9. 10. 15. 8, 7. — **P**. **I** 3, 13. 5, 10. 8, 5. 6. 4. 14. 12, 5. 14, 3. 16, 1. 22. II 1, 6. 9. 21. 2, 14, 21, 3, 2, 6, 10, 13, 7, 8, 9, 3. 11, 7. 12, 2. 14, 21. III 3, 5, 6, 5, 3, 4, 10, 16, 12, 4, --- C. I 8, 24. 10, 9. 14, 7.8. 26, 18. 28, 7. 8. 9. 23. II 4, 5. 6, 1. 7, 7, 28, 13, 2, 14, 13, W 8, 3. 13, 5. IV 7, 36, 55, 12, 26. 14, 2. 15, 6. V 8, 6. VI 3, 7. 6, 3. 13. — G. I 1, 9. 24. 2, 7, 9, 29, 3, 12, 4, 6, 12, 31, 5, 19. 6, 15. 7, 17. 23. 26. 8, 28. 9, 17. II 1, 13. 8, 6. 9, 12. 10, 18, 26, 34, III 1, 33, 2, 21, 35. 40. 59. 3, 15. 4, 11. 14. 15. 7, 14. 8, 13. 15. 9, 23. 10, 21. 23. IV 2, 36. 3, 7. 9. 14. 25. 29. 31. 7, 3. 9, 16. 19. 10, 9. apa Ç. VI 5, 6. apacâra A. I 22, 21. IV 3, 24. apatighni P. I 4, 16. apativrata Ç. III 13, 5. apatya P. II 5, 42. III 3, 12. 5, 3. apanthadâyin G. III 2, 16.

anyatrakarana Ç. III 13, 5.

apara A. II 3, 3. 4, 1. 5, 8.9. III 7, 4. IV 1, 6. — **P.** I II 1, 13. 7, 4. 11, 1. 16, **1**3. 7, 4. 14, 4. III 2, 2, 4, 7, 11, 3. 12, 9. — Ç. I 1, 14. II 9, 1. III 3, 5. 12, 1. IV 11, 19. 18, 1. — G. I 4, 9. 10. 5, 6. 8, 1. II 6, 5. III 5, 7. IV 5, 29. 6, 14. 15. 7, 22. 8, 13. IV 10, 11. aparam P. III 2, 15. — G. III 3, 33. aparaçvas G. IV 2, 2. aparâjita A. I 7, 19. III 8, 3. 11, 2. IV 1, 1. 6, 14. — Ç. II 12, 1. IV 6, 2. VI 2, 3. **G**. I 3, 9. 10. aparâhņa P. III 4, 8. — Ç. II 8, 1. 12, 1. III 4, 7. — G. I 5, 26. IV 6, 10. 12. 9, 26. aparijâta A. IV 4, 25. aparimita P. II 5, 6. — G. I 9, 11. aparivartayant G. III 10, 11. aparena A. III 5, 11. - G. II 2, 15. 3, 3. IV 2, 19. aparedyus A. II 5, 1. apavarga A. I 23, 23. — C. I 2, 1. — G. I 1, 6. apaçavya Ç. 1 18, 3. apaçu A. IV 8, 38. apasalavi P. III 7, 2. — G. I 4, 12. apasalais A. II 5, 2. apasavyam Ç. I 7, 12. apasyamâna P. III 3, 5. apahati Ç. I 23, 1. apahastaka Ç. II 12, 10. VI 1, 3. apahnava P. III 14, 15. apahvara P. I 16, 24. apâna Å. III 10, 4. 6. — P. I 19, 4. II 2, 8. 6, 18. —  $\mathbf{C}$ . II 18, 2. 3. apâmârga A. II 7, 6. — Ç. III 1, 3. IV 17, 3. — G. III 9, 4. apâyin P. II 17, 13.

apâlâ Ç. I 12, 6.

api A. I 1, 3. 4. 3, 10. 9, 1. 12, 5. 6. II 2, 5. 4, 8. 6, 6. III 4, 6. — **P.** I 3, 31. 4, 11. 15, 7. 8. II 6, 3. 32. 8, 9. 17, 3. III 9, 9. 10, 49. 55. 15, 16. — **C**. I 1, 14. 5, 9. 10, 6. 15, 19. 16, 9. 22, 12. 24, 4. II 2, 2. 7, 19. 13, 7. 14, 26. 15, 10. 11. 16, 3. 17, 1. 2. III 6, 3. IV 3, 7. 5, 14. 7, 54. 55. V 8, 3. — G. I 3, 14. 4, 27. 5, 9. 22. 6, 11. 7, 16. 8, 25. 9, 12. 17. 20. 23. II 1, 9. 10, 25. III 2, 4. 7. IV 1, 18. 7, 22. api vâ Ç. II 2, 2. 7, 19. III 14, 4. 5. — G. I 1, 16. 17. 25. 26. 2, 1. 4, 16. 6, 20. 8, 25. 9, 7. 16. III 2, 38. IV 1, 19. 20. 21. apidhâna A. I 24, 28. — Ç. III 3, 9. — G. III 4, 29. apinyamâna Ç. VI 3, 7. apiçuna Ç. IV 12, 11. apihitapâņi Ç. IV 12, 14. aputriya Ç. I 18, 3. apûpa A. II 1, 10. 4, 5. — P. II 15, 2. III 3, 3. —  $\mathbf{C}$ . III 14, 1. — G. III 10, 11. 16. apûpakṛt Ç. III 14, 2. apûpâşţakâ G. III 10, 9. apúrva P. II 6, 32. appûrvam A. IV 7, 13. apracetas Ç. II 14, 26. aprachindant G. II 9, 16. apranata G. I 2, 15. apratikûla Ç. I 12, 2. apratigrâhya A. III 6, 8. apratiratha A. III 12, 13. aprativâcya P. III 13, 4. apratisiddha Ç. I 8, 11. apratihata P. II 1, 2. apratta A. IV 4, 20. — P. III 10, 41. apratyâkhyâyin A. I 22, 6.7. — **P**. II 5, 5. apratyâharant G. II 6, 9. apramatta P. II 17, 13. 14. 15.

16. - C. II 12, 6. IV 11, 16.

aprayaja Ç. I 10, 5. aprahana C. VI 4, 4. aprâpya P. III 14, 8. aprâvrta P. II 7, 7. apreksana C. I 15, 21. apsaras A. III 4, 1. 9, 1. — P. II 6, 24. - C. IV 9, 3. apsusad P. III 15, 9. abahuvâdin G. I 5, 23. abdaivata G. I 4, 9. abhaksya C. I 12, 2. abhaga G. I 3, 17. abhaya A. II 3, 5, 4, 14, III 10, 11. — P. I 5, 11. III 2, 2. 3, 6. — Ç. II 6, 1 III 5, 1. IV 18, 1. VI 6, 16. abhâva P. II 5, 24. 9, 16. -Ç. I 3, 11. abhi A. IV 2, 18. — P. II 6, 20. III 4, 3. 4. abhigamana Ç. I 6, 2. abhighára G. IV 2, 13. abhigharana Ç. I 13, 16. abhicara G. IV 6, 2. abhijighrana G. II 8, 25. abhijit Ç. I 26, 20. abhitas A. IV 1, 12. — P. I 4, 13. III 14, 6. — **Q**. VI 4, 4. — G. III 7, 4. abhinistâna A. I 15, 4. — P. I 17, 2. — G. II 8, 14. abhibhû P. II 14, 9, 12, 14, 16. III 13, 4. abhimangala P. III 5, 2. abhimatişah P. III 1, 2. abhimaruka A. IV 8, 32. abhimukha A. III 7, 4. — Ç. II 9, 1. IV 12, 23. — G. I 1,11. 6,16. II 8,6. 10,17.36. IV 6, 14. 7, 14. 9, 4. abhiyajña A. I 3, 10. abhiyoga G. IV 4, 27. abhirûpa A. III 7, 2. — G. I 1, 6. II 3, 1. abhivada G. III 1, 27. abhivadaniya A. I 15, 8. — G. 11 10, 23.

abhicastipâ Ç. I 6, 5. abhicastipavan P. I 4, 12. abhiçastenya C. I 6, 5. abhiçiras A. IV 2, 15. — G. II 9, 14. abhicirogra G. II 9, 14. abhisti A. IV 7, 11. abhivarta A. III 12, 12. abhuktvå G. IV 5, 24. 9, 1. abhunjana Ç. IV 7, 50. abhojana G. I 9, 21. III 2, 12 IV 5, 9. abhojya A. III 6, 8. abhyañjana Ç. IV 7, 46. — G. IV 4, 12. abhyanujňá A. IV 7.21. abhyantaratas P. I 11, 1. 4, 5. abhyagara A. II 3, 3. abhyâtâna P. I 5, 7. abhyâtmam A. I 7, 14. 17, 8. — Ç. I 5, 7. — G. III 9, 20. abhyuksana G. III 6, 15. abhyudaya P. II 11, 5. abhra P. II 11, 3. — C. IV 7. 29. VI 1, 12. abhránadhyáya G. III 3, 16. ama A. I 7, 6. — P. I 6, 3. — Ç. I 13, 4. III 8, 4 — G. III 8, 21. amanojňa A. III 6, 5. 7. 10, 9. amantra G. III 10, 13. amaruparihita G. IV 7, 8. amâ Â. IV 3, 18. — Ç. I 24, 13. III 8, 4. 9, 4. amâmsa A. I 24, 33. — P. I 3, 29. III 10, 26. — **Ç.** II 15, 2. amâmsâçin P. II 8, 2. — Ç. II 11, 6. 12, 8. VI 1, 2. amâtya A. II 1, 8. 11. 3, 7. IV 2, 9. 6, 8. 10. 8, 33. — **P.** II 16, 4. — G. IV 8, 5. amâvâsyâ Â. IV 6, 1. — P. II 11, 1. III 12, 2. — Ç. I 1, 6. III 10, 1. IV 7, 7. — G. I 5, 4, 7, 8, 8, 24, 9, 14, III 3, 20. IV 4, 2.

amithuna A. IV 2, 2, 5, 3. aristaka P. III 5, 2. amîvaha P. III 4, 7. — Ç. III 4, 8. amutas **A.** I 7, 13. — **C.** I 18, 3. amutra A. IV 4, 2. 3. 4. — P. II 5, 31. amṛta A. I 24, 13. 28. II 4, 14. III 3, 2. 3. 6, 8. — P. I 3, 27. 5, 11. 16, 6. II 2, 7. III 3, 6.  $5, 3. - \emptyset$ . II 6, 1. III 2, 5.8. amrnmayapâyin P. II 8, 2. amedhya Ç. II 13,5. amogha G. IV 8, 17. ambarîşa Ç. I 1, 8. — G. I 1, 15. avajňíva G. I 6, 18.19. ayatha P. I 5, 11. ayana A. I 4, 1. ayâcita Ç. IV 11, 13. ayajya A. III 6, 8. ayâtayâmatâ Ç. IV 5, 15. — G. I 8, 8. ayâs P. I 2, 8. ayugû G. III 5, 4. ayugma A. II 5, 14. — P. III 10, 48. — **Ç**. IV 1, 2. 3. — G. I 7, 11. ayuj A. II 5, 10. 12. IV 2, 2. 5, 3. — **G**. II 8, 16. IV 2, 33. ayuja Å. I 15, 7. IV 5, 1. — P. I 17, 3. arangara A. II 9, 4. araḍâ G. IV 4, 29. araņa A. III 5, 7. — Ç. IV 5, 8. arani A. IV 3, 13. 6, 4. — P. I 2, 5. — Ç. V 1, 1. 3. aranya P. I 12, 4. II 5, 9. III 8, 3. — Ç. II 9, 1. 12, 6. III 5, 1. 2. 14, 5. IV 7, 23. G. II 9, 26. III 2, 38. 39. IV 1, 21. 5, 14. aralu G. I 5, 15. araçmika A. II 6, 4. arikta Ç. III 5, 2. arișta P. I 3, 14. 25. III 4, 18. - Ç. III 4, 4. 10, 2. V 5, 3. — G. III 9, 22.

ariști P. I 3, 15. 18, 6. II 2, 21. — Ç. VI 6, 16. arisyat C. II 3, 3. arundhati A. I 7, 22. — G. II 3, 10. aroga A. I 5, 3. argha P. I 3, 29. 31. — Ç. II 15, 2. 10. V 9, 5. arghya A. I 24, 7. 13. IV 7, 13. 14. 16. — P. I 3, 1. 5. 13. — Ç. II 15, 1. IV 2, 3. — G. II 3, 16. III 4, 34. IV 10, 5. 12. arghyârha G. IV 10, 23. V arc P. I 3, 4. — C. II 17, 1. arcis A. III 10, 11. √ arj c. api G. I 8, 28. artha A. I 17, 17, 23, 24. II 5, 15. III 7, 8. 9, 4. — P. I 3, 5. II 8, 6. III 3, 5. — **C**. I 9, 2. 19, 3. II 17, 4. IV 4, 9. 8, 16. — G. I 3, 12. II 3, 22. 4, 11. 6, 4. 12. 8, 5. 7. 17. 22. 9, 28. 10, 49. III 3, 5. 5, 29. 9, 5. 23. IV 3, 37. 5, 30. 33. arthapati G. IV 5, 30. artham A. IV 7, 27. — Ç. II 16, 6. — G. I 9, 29. III 8, 6. IV 9, 18. arthamanas G. IV 5, 8. arthavat P. I 1, 2. arthartha G. I 4, 20. ardha A. I 10, 19, 20, 21, II 1, 3. - P. III 6, 3. - C. I 9,5.6. - G. I 8, 6.11. III 7,11. 16. IV 2, 8. 16. 3, 3. ardhacaksus Ç. II 5, 12. 7, 19. ardhamâsa Ç. II 14, 8. III 12, 5. 13, 5. — G. IV 5, 24. 27. 6, 13. 8, 10. ardharâtra A. IV 8, 13. — P. III 4, 8. ardharca A. I 8, 2. 20, 9. 21, 5. III 2, 4. IV 6, 2.5. — C. I 15, 8. 16.

ardharcaças P. II 3, 5. — G. II 10, 39. ardhaçiras A. IV 8, 15. ardhasastha P. II 11, 10. — C. IV 6, 8. 7, 53. ardhasaptama P. II 11, 11. — C. IV 6, 7. aryaman A. I 4,8. 7,13. — P. I 6, 2. 3. --- Ç. I 18, 3. 26, 10. II 3, 1. — G. II 2, 7. arvatas P. III 9, 5. arvâñe G. IV 8, 4. V arh P. I 3, 2. — Ç. I 12, 10. II 16, 6. III 1, 14. — G. III 4, 30. IV 10, 3. 4. 25. arha P. II 9, 12. 13. arhana G. IV 10, 1. alaksana A. IV 5, 2. alakşmî Ç. I 16, 4. VI 5, 5. — G. IV 6, 3. alankarana P. II 6, 26. alankâra G. III 1, 12. alam + kr s. V kr. alavana cf. aksârâlavanâcin. alábha A. I 24, 6. 26. --- G. I 5, 15, 18. II 1, 3, 10, 14. alpasambhâratama G. IV 1, 18. V av A. I 14, 7. 23, 19. II 3, 11. — P. I 5, 10. II 10, 22. 17, 9. — c. pra P. I 7, 2. ava Ç. V 2, 4. avakâ Å. II 8, 14, IV 4, 8. avakâça 🛦. II 3, 8. — Ç. IV 8, 4. — G. I 9, 15. avakîrna P. III 12, 9. avakîrņin P. III 12, 1. avaca A. I 7, 1. avata P. III 4, 3. 5, 2. avatta s. / do c. ava. avadâna A. I 7, 12. 11, 12. 13, 14. II 4, 14. — P. III 8, 6. 11, 6. 8. 12, 4. — Ç. I 3, 5. III 13, 4. — G. I 8, 7, 8, 13. IV 1, 3. 9. 10. 12. avadhāna P. III 5, 1. avanejana P. II 6, 19. III 10, 27. avapatana P. I 16, 2.

avapana P. II 1, 25. avabhrtha A. I 10, 25. — G. I 3, 13. avabhedaka P. III 6, 3. avama G. I 9, 10. avayava P. II 12, 2. avara A. I 3, 1. 6, 1. 2. 3. 4. II 4, 6. 5, 11. — P. I 5, 10. 16, 2. — G. II 8, 23. III 9, 16. IV 1, 16. avarardha C. IV 1, 2. avarardhya G. IV 2, 6. 8, 16. avaroha P. I 14, 3. avalekhana G. III 1, 21. avasa P. III 1, 4. — C. III 8, 3. avasalavi G. IV 3, 6. 8. 13. 24.26. avasâna G. IV 7, 1, 15. avasphûrja P. II 11, 2. avahant A. IV 4, 10. avâñc Å. IV 1, 11. — G. IV 7, 42. avântara G. IV 7, 39. 41. avi Ç. III 3, 1. 7, 2. — G. III 1, 7. IV 9, 14. avichitti G. IV 8, 18. 9, 15. avichindant G. II 2, 6. avichinna A. II 8, 12. 9, 8. IV 6, 7.14. — Ç. I 8, 14. 9, 5, 6. avijnata Ç. II 14, 17. avidant **Ç.** II 7, 19. avidâsin A. I 5, 5. II 6, 9. — G. IV 5, 28. avidhavâ À. IV 6, 12. — Ç. I 11, 5. 12, 1. 6. avinașța Ç. III 6, 2. avinipâtam Ç. II 10, 6. avipravâsa Ç. I 17, 10. avibhramçin G. IV 7, 2. avimukta P. I 15, 8. aviruddha Ç. IV 4, 15. avirodha P. II 17, 7. avivadisnu A. II 7, 2. avivâda Ç. VI 6, 16. avisama C. I 8, 14. avihruta Ç. III 6, 2. avîrahan Ç. III 5, 3.

avrta C. IV 12, 7. aveksana P. II 7, 6. avyatiharant G. IV 7, 40. avyavachinna Ç. VI 3, 10. avyâdhita A. III 7, 1. avyudaka Ç. IV 12, 32. avrata G. I 9, 19. avratya G. I 6, 7. V aç (açnoti) P. III 3, 5. c. vi P. III 2, 2. 3, 6. c. sam P. III 1, 4. Vaç (açnâti) A. I 22, 2. 23, 23. 24, 21. IV 7, 26. — P. I 3, 12. 19, 4. II 3, 2. 9, 13. 15. III 10, 26. 15, 23. — Ç. I 2, 6. II 4, 5. 6, 1. 14, 23. 16, 5. III 7, 5. — G. I 6, 1. II 10, 34. III 2, 60. IV 3, 35. c. pra A. I 8, 9. 13, 2, 15, 1. 16, 5. 24, 20. III 5, 11. IV 8, 31. 34. — P. I 2, 12. 3, 20. 23. 4, 1. 11, 5. 16, 4. 19, 5. II 6, 17. 10, 15. 13, 2. 14, 25. III 1, 4. 15, 23. 24. — Ç. I 5, 1. 10, 7. 24, 3. 7. 27, 6. 11. III 8, 1. 3. IV 5, 10. V 5, 10. — G. II 7, 20. III 3, 7. 8, 7. 12. 23. IV 3, 27. 8, 5. c. sam Ç. III 8, 3. açakti G. IV 5, 25. açatavarşa P. III 10, 14. açana P. II 11, 2. — Ç. VI 1, 7. açani P. III 8, 6. 15, 21. — G. IV 4, 28. açânta G. III 4, 15. açuci A. III 4, 7. açuşka G. IV 7, 8. açûnya P. I 5, 11. — Ç. VI 3, 8, açman A. I 7, 3, 7, 15, 3, III 8, 9. 10. IV 4, 13. 6, 4. 10. 13. — P. I 7, 1. 16, 18. III 2, 7. 10, 24. — Ç. I 13, 10. 12. 14, 2. III 3, 10. — G. II 2, 3.4. açmantaka P. II 5, 24.

açmanvant A. I 8, 2. IV 6, 13. — Ç. I 15, 18. acmamaya A. IV 7, 10. açravaniya Ç. IV 7, 26. acruta G. III 5, 28. açrotriya Ç. IV 12, 4. açleşâ Ç. I 26, 7. acva A. III 12, 9. — P. I 8, 10. 17. III 4, 7. 15, 4. — Ç. I 14, 15. 17. 15, 11. IV 18, 8. — G. III 1, 6. açvatarî P. III 13, 5. açvattha P. II 15, 4. — G. IV 7, 22*.* 23. 24. açvayajña G. III 6, 13. açvayuj Ç. IV 16, 2. açvâvatî P. II 17, 9. III 4, 4. — Ç. III 3, 1. açvin A. I 15, 2. 20, 4. 24, 15. — P. I 9, 5. II 4, 8. 6, 12. 13, 2. 16, 2. III 14, 12. 13. — C. I 17, 9. 26, 27. II 2, 12. IV 16, 2. — G. II 10, 26. açvinî Ç. I 26, 27. aşâdhâ Ç. I 26, 18. 19. astakâ Ā. II 4, 1. 7. 10. 11. III 5, 20. - P. II 12, 1. III 3,1. 4. 5. 7. 13. — Ç. III 12, 1. 5. 14, 2. 5. IV 5, 17. 7, 7. V 10, 7. — G. III 3, 20. 10, 1. 4. 7. 9. 16. 21. 35. IV 1, 21. 4, 19. 24. astagrhita G. IV 7, 32. astan A. I 5, 4. 6, 3. II 4, 6. III 11, 1. — P. I 2, 8. II 6, 9. — Ç. I 11, 5. — G. II 4, 10. III 10, 11. astama A. I 19, 1. 2. III 7, 4. 12, 10. — P. I 15, 3. II 2, 1. — Ç. I 18, 5. II 1, 1. — G. II 7, 2. 10, 1. astamadeça C. II 9, 1. — G. I 6, 14. (codd.) IV 2, 3. astamî A. II 4, 1.15. — P. III 3, 4. — Ç. II 11, 7. — G. III 10, 9. 18. IV 1, 17. 4, 17. astarâtra G. IV 9, 1.

astarca G. IV 1, 13. astavarsa P. II 2, 1. astacata C. V 10, 2. aşţâcatvârimçaka P. II 6, 2. astâcatvârimeat P. II 5, 13. astâdaça Ç. I 28, 20. astâhuti Ç. III 13, 4.

l as (asti).

Praes. Indic. A. I 1,4. 7,6. 15, 3.9. 20,8. 22,2.21. 24,13. 20.28. II 1, 10. 8, 12. 9, 8. 10, 8. III 8, 9. 10. 16. 19. 20. IV 6, 14. 7, 11. — P. I 3, 8, 12, 13, 6, 3, 8, 19. 11, 2, 14, 5, 16, 18, 19, 18, 2. Il 2, 14. 17. 19. 20. 3, 2. 4, 2, 8, 6, 13, 16, 26, 28, 29, 30. 12, 13. 14, 21. III 4, 18. 5, 2, 3, 4, 7, 2, 12, 9. 13, 2, 14, 3, 4, 5, 15, 2, 5, 6, 17. 16, 1. — Ç. I 8,14.18. 9, 3, 15, 13, 4, 18, 3, 19, 2, 22, 2. 25, 4. 6. 11. II 2, 3. 4. 3, 1. 4, 5. 6, 1. 10, 4. III 2, 2, 4, 10, 7, 5, 8, 4, 5, 10, 2. IV 6, 5. 8, 16. VI 4, 4. 5, 6. - G. I 7, 22.23. II1, 10. 3, 9. 11. 6, 7. 8, 13. 9, 13. 10, 22, 28, 33, III 4, **22**. **25**. **26**. **27**. **6**, **3**. **5**. **8**, **3**. 21. IV 10. 12. 13. 14. 15. Conj. A. I 17, 10. — P. I 3, 20. 6, 3. II 1, 11. — Ç. I 27, 7. Pot. A. I 3, 1, 9, 8, 10, 9, 2. 14, 2, 22, 15. II 1, 5. 4, 11. IV 4, 16. 6, 15. 8, 37. — P. I 3, 29. 8, 21. 14, 5. II 5, 10. 7, 18. III 2, 2. 3, 6. 4. 7. 9, 6. 10, 50. 14, 9. 12. - Q. I 5, 6, 7, 9, 12, 2. 13, 15, 22, 6, 25, 6, II 1, 26. 15, 2, 17, 3, III 11, 10, 11. 1V 8, 20. 12, 11. 18, 1. — G. I 2, 9. 5, 15. 23. 26. 7, 18. 8, 12. 22. 25. 9, 4. 19. 10, 43. III 5, 1. 8, 12. IV

1, 18. 2, 10. 3, 28. 6, 16 7, 4. 14. 21. 10, 3. Imperat. A. I 1, 4. 7, 19. 21 7. II 4, 13. 14. 10, 6. II 3, 4. 10, 11. 12, 2. IV 7 31. 8, 22. — P. I 4, 16 5, 11. 6, 2. 3. 8, 8. 19. 12 4. 16, 24. II 2, 6. 4, 3. 1( 22. 14, 18. 17, 9. III 2, 1 **12**. 3, 6. 4, 7. 14. 15. 16. 17 18. 14, 1. 15, 17, 18, 20, 21 - Ç. I 7, 9. 13, 4. 15, 8 16, 12. 25, 6. 28, 15. II 4 1. III 1, 11. 4, 2. 5, 1. 8, 4 9, 3. 13, 2. IV 18, 1. 2. -G. I 8, 28. II 9, 11 (?). I' 8, 3. Imperf. P. III 1, 6. — C. 12, 3. 4. 17, 3. V 7, 2. 6, 16. Part. praes. A. I 3, 10. II 1 10. — **P**. III 3, 5. V as 1. Cl. c. nis nirasan Ç. II 12, 10. (?) V as (asyati). c.  $vi + ati \ C$ . IV 12, 5. c. abhi A. III 5, 12. c. ni A. I 23, 20. — Ç. 2, 8. c. nis G. I 6, 14. c. pra P. II 1, 8, 12, III 8, 1; c. prati A. III 10, 11. —  $\zeta$ I 8, 21. IV 6, 5. c. sam C. I 12, 12. 16, 4. --**G**. II 1, 26, 5, 4, III 5, 1 asamskára P. II 5, 42. — C. 3, 13. asamskrta Ç. I 8, 23. asamsyûta P. II 14, 25. asamsvådam G. III 8, 16. asamhradayant A. IV 5, 5. asakrt P. I 3,31. — C. II 15, 16 asagotra G. III 4, 4.

asañcara P. I 3, 24.

asandarçana A. IV 8, 12.

asat P. II 5, 20.

asamâlambhana G. II 7, 23. asampramâna Ç. VI 2, 6. asambâdha Ç. VI 2, 6. asambhava P. II 17, 5. — C. VI 3, 3. asambhâşâ P. II 8, 3. asaha P. III 13, 5. (?) asâmidhenîka Ç. I 10, 5. asi m. Ç. I 13,1. — G. III 6,5. asura P. III 3, 5. — G. IV 3, 2. asrj A. IV 8, 28. askanna Ç. II 13, 5. askhala P. II 6, 10. astam A. I 22, 12. II 1, 4. 3, 3. 6, 14. 8, 4. III 7, 1. 4. — P. I 8, 9. 9, 2. astamaya G. I 1, 27. III 2, 38. astamita cf. Vi. asthi A. IV 5, 5. — P. I 11, 5. asrâma G. II 6, 6. asruta P. I 16, 18. asvapant A. IV 6, 17. asvapna P. Ill 4, 17. asvasthânastha G. IV 7, 25. V ah(âha) A. I 1, 4. — P. I 3, 4. 15, 7. II 2, 17. 19. III 2, 5. — Ç. I 1, 14. 14, 10. 22, 11. II 2, 4. 7, 19. III 12, 5. IV 5, 3, 6, 16, — G. I 2, 10, 6, 8. 7, 5. 8, 21. 9, 17. II 3, 16. III 2, 8. c. anu A. I 21, 5. III 2, 4. — P. II 3, 3. — Ç. II 5, 1. 12. 12, 12. — G. II 11, 3. 10, 39. c. pra P. I 3, 6, 26. c. prati P. I 3, 27. II 2, 18. aha (ahan) A. IV 4, 18. 26. — **P**. 1 4, 5. II 3, 6. 13, 1. III 4, 2. — **Ç.** IV 4, 2. 7, 5. 6. 9. V 7, 3.

asandheya Ç. II 13, 4.

asamâpta Ç. V 8, 5.

III 4, 5.

asapinda A. IV 4, 19. 22. — G.

asabrahmacarin P. II 11, 9.

asamâpya P. II 5, 33. 34.

ahata A. IV 6, 16. 19. — P. I
14, 3. II 1, 5. 6. 20. s. V han.
ahatavâsas P. III 2, 6. — Ç. I
22, 2. 25, 2.
ahan Â. I 18, 7. 22, 11. II 1,
15. IV 6, 10. — P. I 13, 1.
14, 3. 18, 6. III 3, 5. 4, 15. —
Ç. II 7, 29. 16, 6. III 1, 12.
17. IV 3, 3. 12, 25. VI 1, 8.
11. — G. I 1, 3. 5, 4. 8.11.
13, 21. II 10, 7. 45. III 3, 9.
ahanâ Ç. III 1, 9.
aham

sing. A. I 7, 6, 13, 7, 14, 3. 22, 21. 23, 16. 24, 8. II 6, 1. III 6, 7. 8, 16. 9, 1. — P. I 3, 20. 6, 3. 11, 9. 16, 17. II 2, 12. 18. 20. 4, 2. 3. 6, 19. 23. 17, 13. 14. 15. 16. III 4, 8. 18. 7. 2. 13, 4. 5. 6. -**Ç**. 16, 3. 13,4. 22, 13. II 1, 30. 2, 5. 7. 9. 3, 1. 18, 2. III 2, 8. 4, 10. 5, 3. IV 12, 5. VI 5, 1. 5. — G. II 3, 9, 11, 7, 7. IV 6, 10. 8, 19. 10, 2. mâm Å. I 7, 19. 13, 7. 22, 21. 23, 19. II 1, 12. III 6, 8. — P. I 8,1. 11, 9. 16,17. II 4, 2. 6, 11. 29. III 3, 5. — C. I 13, 4. II 10, 4. VI 6, 16. — G. III 3, 34. 4, 26. mâ Å. I 21, 2. 24, 8. II 1, 10. 2, 3. 6, 13. 10, 6. III 8, 19. 20. IV 8, 22. — P. I 3, 8. 15. 5, 10. II 4, 2. 3. 6, 16. 21. 29. 30. 31. III 4, 14. 15. 16. 17. 12, 10. 13, 3. 14, 11. **15**, 3. **5**. **6**. **7**. **8**. **9**. **11**. **13**. **14**. 15. 17. — **Q**. I 6, 5. 9, 9. II 6, 1. III 5, 1. 2. VI 4, 1. 5, 2. 4. -- G. I 3, 18. (?) II 10, 41. mayâ P. I 6, 3. 8, 19. 11, 4.

mayâ P. I 6, 3. 8, 19. 11, 4. mahyam Â. I 21, 7. III 10, 11. — P. I 4, 16. 6, 3. 8, 8. 19.

III 7, 3. - C. II 4, 1. III 8, 2. - G. III 6, 2.mama A. I 21, 7. III 9, 2. — P. I 3, 27. 28. 6, 2. 8, 8. II 2, 16. 4, 3. III 3, 5. — C. I 4, 2. II 4, 1. 13, 5. III 1, 8. me A. I 1, 4. 7, 3. 10, 23. 23, 8-15. 24, 31. II 2, 3. 4, 10. 14. III 6, 6.8. 8, 9. 10. 9, 1. - P. I 2, 8. 3,25. 6, 2. 12, 4. II 2, 8. 12. 4, 8. 6, 17. 18. 7, 7. 16, 3. 17, 9. III 3, 6. 4, 8. 18. 15, 21. 16, 1. — Ç. I 4, 2. 9, 9. 14, 1. II 10, 4. 6. III 4, 10. 6, 2. 8, 4. 12, 5. 13, 5. 14, 5. V 1, 2. 2, 4. — G. II 1, 20. 8, 21. 10, 38. III 6, 1. IV 1, 21. 6, 5. 10, 19. mat P. I 3, 14. III 13, 6. (?) mayi A. I 21, 4. 24, 22-29. II 4, 14. 10, 6.8. III 6, 7. — P. I 3, 12. 8, 19. 9, 5. II 6, 24. III 3, 7. 16, 1. — C. I 17, 3. 9. II 10, 4. III 7, 5. V 9, 4. VI 8, 6. — G. III 4, 25. IV 10, 15. nau P. I 4, 14. III 2, 7. plur. vayam A. I 21, 1. II 6, 14. 10, 4. III 7, 8. — P. I 16, 25. 111 2, 2. — **Ç**. 1 22, **7**. II 10, 4. asmân A. I 10, 12. II 1, 4. 4, 14. 9, 9. — P. I 16, 19. 19,2. III 4,7. — Ç. II 14,5. nas A. I 8, 9. 10, 23. 14, 7. 16, 5, 6, 23, 25, II 1, 6, 7. 3, 5, 6, 11, 4, 14, 10, 6, III 5,7. 6,5. IV 6,18. 7,11.15. - P. 1 2,8. 4,16. 5,11. 6, 2. 15, 8. 19, 2. 3. II 10, 15. 22. 11,12. 17,9. III 1,2.3. 4. 2, 2, 12, 13, 3, 5, 6, 4, 4, 7. 18. 9, 5. 6. 10, 19. 14, 6.

15, 18. — Ç. I 4, 2. 6, 6. 7, 9. 15, 12. 16, 5. 19, 6. 20, 5. 25, 6. 27, 7. II 2, 1. 6, 2. 10, 7. 13, 5. . . . . . . III 3, 1. 4, 2.4. 5, 1. 7, 2.3. 8, 3. 4. 9, 1. 3. 11, 5. IV 5, 8. 6, 4. 13, 4. 17, 5. 18, 1. 2.3. V 1, 8. 2, 4. 10, 2.3. VI 4, 2. 5, 6. 6, 9. 16. — G. III 3, 32. 8, 2.16. 9, 18. IV 3, 22. 29. asme A. I 15, 3. — P. I 18, 5. 6. asmabhyam P. III 1, 4. asmåkam A. II 6, 12. — P. I 3, 14. — Ç. III 4, 4. 6, 2. — G. I 8, 28. asmâsu P. I 5, 11. — Ç. III 11, 4. aharahar A. III 1, 4. — P. II 9, 16. III 10, 54. — **Ç**. I 4, 1. II 6, 8. 10, 2. IV 12, 1.31. 15, 19. — G. III 6, 8. 7, 23. IV 7, 42. ahaccara C. II 14, 16. ahahcesa P. II 5, 8. ahi A. II 3, 3. III 12, 11. — P. II 14, 5. ahirbudhnya P. II 15, 2. — Ç. 1 26, 25. ahîna A. I 23, 4. 20. ahuta P. I 4, 1. — Ç. I 5, 1. 10, 7. - G. I 6, 1. 9, 18.ahutâd P. II 15, 3. ahura G. II 10, 29. ahorâtra A. II 4, 14. III 4, 1. — P. III 3, 6. 4, 18. — C. II 11, 6. 14, 8. III 3, 8. 13, 5. IV 5, 17. 6, 9. 8, 20. 9, 3. VI 1, 2. - G. III 2, 37. 3, 23. 27.â Ç. [I 13, 4. 16, 8?] III 2, 9. - G. III 8, 2. â c. abl. A. I 15, 8. 19, 5. 6. 7. 23, 23. II 1, 13. 14. III 7, 4. 6. 10, 5. IV 4, 10. 6, 6. 7. 17. 8, 8. - P. I 5, 11. 11, 8.

16, 23. II 5, 36. 37. 38. 9, 16. **14**, 22. III 2, 4. 4, 4. 10, 6. 8. 10. 16. 35. 36. —  $\mathbf{C}$ . 1 3, 7. 6, 6. 17, 2. 24, 12. II 1, 6. 7. 8. 4, 5. 9, 1. 3. 17, 2. III 6, 2. IV 7, 42. 15, 19. — G. I 3, 13. 4,29. 6,16. 9,14. II 3,5. 7, 23. 10, 4. III 2, 12. 38. 3, 13. 16. IV 6, 16. âkarşa P. II 10, 17. âkarşin Ç. VI 1, 13. âkâlam P. Il 11, 2. — Ç. IV 7, 2. - G. III 3, 17.âkâça Å. I 23, 14. III 9, 1. IV 1, 12. — P. 1 12, 2. — G. I 4, 9. âkûta P. I 5, 9. åkûti A. III 5, 8. — P. I 5, 9. âkhara Ç. V 2, 5. âkhurâja G. IV 4, 31. âgantr G. Il 10, 20.(?) ågama Ç. VI 6, 16. âgâra G. III 9, 4. âgâvîya A. II 10, 7. âgneya(î) A. I 10, 14. II 4, 12. - P. II 3, 7. 14, 9. 12. 14. 16. III 15, 6. — Ç. I 9, 7. II 15, 4. — G. I 8, 22. 23. 25. 111 2,51. 10,3. agrayana A. II 2, 4. — P. III 1, 3. — Ç. III 8, 1. âgrahâyanî P. Il 14, 22. 16, 5. III 2, 1. 3, 1. —  $\mathbf{C}$ . III 12, 1. IV 17, 1. — G. III 7, 23. 9, 1. 10, 9. IV 8, 1. âghâta G. IV 7, 8. âghâra A. I 10, 13. — P. I 5, 3. âcamana P. II 14, 24. âcamanîya Å. I 24, 7. 13. 28. IV 6, 4. — P. I 3, 5. — G. IV 10, 5. âcarita P. II 11, 6. âcaritatva P. II 17, 18. âcântodaka G. I 1, 2. IV 10, 18. âcâma A. II 5, 5. — G. I 4, 31. âcâra G. III 3, 29. âcârya A. I 18, 7. 20, 2. 6. 7. Abhandl. d. DMG. IX. 1.

22, 2. 10. 12. 13. 24, 4. III 4, 4. 5, 22. 8, 1. 2. IV 4, 21. — P. I 3, 1. 8, 14. II 1, 23. 2, 20. 4, 3. II 5, 8. 29. 12, 2. III 3, 12. 10, 39. — C. I 1, 10. 6, 6. II 1, 25. 28. 2, 6. 3, 1. 5, 9. 10. 6, 7. 7, 3. 4. 7. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 17. 19. 26. 8, 2. 11, 6. 12, 2. 4. 8. 11. 14. 15, 4. 16, 2. 18, 1. 2. III 1, 18. IV 5, 13. 7, 9. 8, 2. 12. 10, 3. 11, 23. 12, 1. VI 1, 1. 2. 3, 2. 6. 6, 11. — G. II 10, 16. 17. 19. 22. 26. 35. 36. 44. III 1, 15. 2, 15. 35. 52. 3, 12. 15. 26. 4, 8. 9. 11. 28. 30. 5, 2. IV 10, 24. âcita G. IV 6, 13. 9, 12. âcitasahasrakâma G. IV 9, 12. âchâdana A. IV 7, 17. âja À. I 16, 2, 19, 10. — P. II 5, 19. - C. I 27, 2. - G.II 10, 9. III 2, 51. âjñâ G. II 7, 19. âjya A. I 3, 2, 9, 10, 4, 3, 8, 9, 23, 24. IV 1, 17. 19. 3, 17. 8, 42. — P. I 1, 2. 4. 2, 7. 5, 3. 5. 10, 1. 11, 1. 17, 17. III 4, 7. 9, 4. — Ç. I 8, 21. 22. 9, 13. 13, 16. 16, 5. 21, 3. IV 16, 2. 18, 1. V 1, 9. 8, 3. - G. I 5, 19. 7, 19. 27. 28. 8, 1. 2. 3. 4. 15. 17. 27. 9, 26. II 4, 3. III 2, 40. 3, 35. IV 1, 13. 7, 31. 9, 4. âjyabhâga A. I 3, 5. 10, 13. 15. III 5, 4. — P. I 19, 2. II 10, 3. 14, 3. 15, 2. 17, 8. III 1, 2. 3, 5. **Ç.** I 9, 7.10. **G**. I 8, 3, 17, 9, 26. âjyasthâlî Ç. I 8, 18. 9, 13. 14. âjyahoma A. I 3, 4. âjyâhuti A. I 23, 24. III 5, 4. 6, 8. 11, 1. IV 3, 26. — P. I 2, 7. 11, 1. 19, 2. II 1, 6. 3, 2. 10, 3. 14, 3. 15, 2. 17, 8. III 1, 2. 2, 2. 3, 5. 4, 7. 12,

9. — Ç. I 8, 12. 9, 4. 10. 10, 2. 11, 4. II 8, 1. III 11, 3. — G. I 9, 26. 27. II 1, 24. 3, 6. 4, 10. 5, 2. 7, 14. III 3, 34. 8, 10. ânjana A. III 8, 1. -- Ç. I 12, 4. IV 15, 11. VI 2, 5. — G. IV 3, 13. âți f. P. I 19, 11. âtapa P. II 8, 5. 9. âtura A. I 23, 20. III 6, 3. âtta G. III 10, 24. âtman A. I 10, 12. 15, 9. 21, 3. II 1, 12. III 2, 2. 4, 7. 8, 1.7. 9, 1. — **P.** I 16, 18, 18, 2, II 6, 28. 7, 8. 8, 5. — Ç. I 10, 9. II 13, 2. IV 5, 16. 8, 19. 12, 5. V 1, 1. 5, 12. VI 5, 1. — G. II 3, 9. III 4, 16. 5, 30. IV 5, 20, 21, 26, 8, 8. âtreya A. III 11, 2. âdarça P. II 6, 28. — Ç. I 12, 7. 28, 6. 13. IV 15, 12. **G.** II 9, 4. 13. 15. âdahana A. IV 1, 15. — G. II 1, 4. âdâna P. II 5, 12. âdi A. I 9, 1. 15, 4. 22, 22. III 5, 12. IV 8, 16. — **P**. I 3, 6. 4, 6, 7, 4, 12, 1, 17, 2, II 1, 14. 6, 32. 8, 9. 10, 18. III 10, 11. 37. — **C.** I 1, 13. 14, 2.11. 24, 4. II 7, 25. 26. IV 1, 13. 5, 12. V 10, 4. VI 6, 11. — G. I 5, 5. II 6, 1. 8, 14. IV 6, 13. âditas G. III 3, 5. âditya A. I 20, 7. 23, 10. 24, 17. II 4, 14. 6, 12. 14. III 6, 5. 7, 1. 11, 1. 12, 16. IV 4, 11. 6, 18. — P. I 3, 27. II 6, 15. 7, 6. III 3, 6. 4, 8. 14. 10, 36. — Ç. I 4, 2. II 3, 1. 2. 12, 2, 12, 14, 8. III 8, 7. IV 7, 52. 11, 2. 12, 23. VI 3, 4. 4, 13. 6, 1. — G. II 6, 7. III 1, 32. 2, 40. 4, 20. IV 5,

30. 31. 33. 34. 6, 10. 12. 14. 9, 4. âdityadevata G. IV 7, 24. âdityavrata G. III 1, 28. 30. âdic f. P. III 3, 6. âdevana A. I 5, 5. — G. II 1, 4. âdeça A. I 23, 18. — Ç. II 11, 13. - G. I 1, 4. 7, 3. IV4, 24. âdecana A. I 22, 22. IV 8, 22. — P. II 10, 10. — Ç. II 11, 1. — G. III 2,60. âdya Ç. II 7, 23. 11, 8. IV 5, 4. 5. V 9, 4. âdyanta Ç. VI 3, 9. âdhâna P. I 2, 1. II 4, 1. — C. II 4, 5. 12, 6. - G. III 1,27. 2, 12. âdhikârika Ç. VI 4, 9. âdhipatya A. II 6, 3. — C. II 3, 1. — G. IV 9, 1. âdheya s. agnyâdheya. ânaduha A. I 8, 9. 14, 3. 17, 3. 11. IV 6, 4, 8, 14. — **P**. I 8, 10. II 1, 12. 13, 2. — **C**. I 16, 1. 28, 6. II 7, 28. III 1, 2. - G. II 3, 3. 4, 6. 9, 5.17. 26. ânanda P. I 5, 11. ânartana P. I 11, 5. ânupûrvya P. I 4, 8. — G. IV 7, 40. ânustubha A. I 24, 18. ântarikșa P. II 14, 9, 12, 14, 16, - Ç. IV 15, 14. 1/âp A. III 6, 2. c. ava P. I 3, 13. c. upa G. I 9, 5. c. pra A. II 8, 16. IV 2, 10. 4, 2. 3. 4. 10. 13. — **P**. ΠΙ 11, 10. 14, 8. —  $\mathbf{C}$ . I 15, 22. III 3, 1. — G. II 1, 22. 4, 5. c. sam A. III 10, 7. — P. II 5, 33. 34. 35. 6, 1. -**Q.** I

19, 3. II 7, 19. 28. V 8, 5.

— G. II 2, 17. 4, 11. 5, 10. III 9, 19. îps Ç. III 1, 17. c. upa P. II 17, 9. âpad G. II 4, 3. âpohisthîya Ç. I 14, 8. III 1, 4. âplavana G. III 4, 7. âbhicârika Ç. I 10, 9. âbhû P. II 17, 15. âbhyudayika A. IV 7, 1. — Ç. IV 4, 1. âma Ç. II 12, 10. âmantrana G. IV 2, 38. âmapiçita Ç. VI 1, 3. âmaya G. IV 7, 23. âmâvâsya G. I 5, 6. 9, 14. âmnâya G. I 6, 12. âyata A. I 3, 1 II 8, 10. — G. IV 2, 4. âyatana A. I 11, 2. IV 2, 10. 6, 2. — Ç. IV 12, 15. âyasa A. IV 3, 19. — G. II 9, 17. IV 8, 12. âyâma A. IV 1, 9. — G. IV 2, 17. 5, 8. âyudha G. III 8, 10. âyurdâ P. II 4, 8. — Ç. I 25, 6. âyuşkâma P. I 19, 10. — G. IV 8, 11. âyuşmant A. I 15, 1. 17, 10. IV 6, 6. — P. I 4, 12. 13. 6, 2. 16, 6. II 1, 11. — Ç. I 24, 4. 28, 15, âyuşya A. III 8, 21. IV 8, 35. — P. I 16, 3. 5. III 8, 2. — Ç. III 1, 7. âyus A. I 4, 4. 17, 12. 13. 16. 18, 5. II 4, 14. 9, 2. III 6, 8. IV 6, 8. — P. I 5, 11. 16, 6. 8. 18, 3. 19, 10. II 1, 19. 2, 7. 12. 4, 3. 8. III 1, 3. 2, 2. 11. 14. 3, 6. — **Q**. I 25, 6. 27, 7.8. VI 6, 16. — G. I âyobhavya Ç. I 14, 6. âranya A. III 9, 1. — G. IV 8, 14.

âranyaka Ç. VI 1, 1. ârâma Ç. V 3, 1. ârohana P. II 7, 6. III 14, 1. 15, 1. 4. — Ç. IV 7, 34. 35. — G. III 1, 24. ârta A. III 8, 16. — P. II 11, 6. ârti P. III 14, 14. — Ç. IV 7, 38. artvijya A. I 23, 19. ârdra A. I 11, 2. II 8, 5. III 8, 4. IV 8, 15. — P. II 10, 13. 11, 4. — G. III 5, 24. ârdrâ A. IV 8, 3. — Ç. I 26, 4. ârșa A. I 6, 4. arşeya Ç. IV 5, 5. âlambha A. I 15, 1. âlikhant P. I 16, 23. âlohavant A. IV 8, 6. âva (f. âvî) A. I 19, 12. åvapantika P. I 6, 2. — Ç. I 14, 1. âvarta Ç. I 5, 9. âvartana G. I 1, 3. âvasathya P. I 2, 1. âvasu G. I 6, 15. âvâpa P. I 5, 6. — Ç. I 9, 12. — G. I 8, 16. âvâmadevyam Ç. VI 2, 7. âvâhana Ç. IV 2, 5. 4, 11. âvika P. II 5, 16. — Ç. I 12, 8. — G. II 10, 12. âvid P. II 6, 16. âvis A. II 1, 5. âvîtin A. III 4, 3. âvrt A. IV 4, 9. — P. III 11, 2. — **Ç**. I 3, 2. 8, 5. 28, 22. II 3, 2. III 13, 7. — G. I 1, 10. II 7, 18. 9, 18. 22. 10, 27. III 7, 20. 8, 4. 11. 22. 9, 10. 10, 10. 16. 17. 35. 36. IV 1, 10. 4, 20. 25. 34. 6, 15. avrtaiva A. I 11, 5. 15. 15, 10. 16, 6. 17, 19. âveça P. III 4, 7. âçamsin A. I 23, 12. âcaya A. II 1, 6. âçâ G. IV 4, 29.

âçin A. IV 4, 16. — P. I 8, 21. II 5, 10. 8, 2. - C. VI 1, 2.— G. II 3, 15. 10, 47. âçiş A. II 4, 13. — P. I 5, 10. - Ç. IV 12, 6. âçauca P. III 10, 2, 6, 29, 38. âccarya P. II 11, 5. âçraya G. II 10, 24. 25. açvattha P. II 15, 4. — G. II 10, 11. âçvayuja P. III 9, 3. âçvayujî A. II 2, 1. — P. II 16, 1. 2. — Ç. IV 16, 1. 2. — G. III 8, 1. açvayujîkarman A. II 2, 1. âçvayujya Ç. III 11, 2. âçvalâyana A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. VI 1, 1. aşâdhî Ç. VI 2, 1. — G. III 3, 22. V as A. IV 4, 10. 6, 6. 17. — P. I 3, 4, 9, 22, 15, 8, II 17, 13. 14. III 10, 44. — Ç. I 17, 2. II 9, 1. III 1, 12. IV 8, 2. 11, 20. 12, 20. — G. I 6, 16. II 3, 5. III 2, 19. âsîna A. I 7, 3. 10, 16. 11, 10. III 4, 6. — P. II 3, 4. 5, 30. — Ç. I 13, 1. 2. — G. I 4, 13. 14. IV 5, 14. c. upa A. III 7, 3. — P. III 2, 2. — G. II 7, 12. âsana A. IV 7, 8. — P. I 1, 2. 3. 4. III 4, 9. — **C.** IV 8, 5. 6. — G. I 6, 14. 15. 21. III 2, 30. âsasya G. I 4, 29. âsâdana Ç. I 3, 4. åsura Å. I 6, 6. — Ç. I 10, 9. âsecana P. I 14, 3. asecanavant A. IV 3, 17. astarana G. III 9, 15. åsthåtr G. III 4, 32. åsya P. I 3, 18. 25. III 13, 6. — Ç. II 12, 10. IV 7, 55. VI 1, 5. — G. IV 5, 28. 8, 14.

âsvâda A. II 8, 6. åhavaniya A. IV 2, 11. 15. 4, 2. 8. âhaspatya G. II 8, 14. âhita P. III 10, 11. âhitâgni A. II 2, 4. IV 1, 1. — P. III 10,10. — Ç. I 15, 9. III 6. 1. — G. I 6, 11. 8, 23. 25. IV 4, 7. âhuti Â. I 1, 3. 4. 4, 3. 7, 15. 10, 23. 23, 24. III 3, 2. 5, 4. 6, 3. 8. 11, 1. IV 3, 26. — P. I 2, 7. 11, 1. 4. 19, 2. — C. I 1, 10. 3, 8. 10. 16. 9, 8. 11. II 8, 1. III 11, 3. 13, 4. V 1, 8. 8, 4. — G. I 1, 22. 23.27. 28. 4, 4. 5, 13. 6, 1.13. 9, 24. II 1, 24. 3, 6. 7. 5, 5. III 3, 34. 8, 10. 9, 4. IV 8, 7. 9, 12. 13.

âhutimant G. I 7, 15. âhnika Ç. VI 4, 10.

i Interj. P. I 5, 9. 1/i A. III 7, 10. IV 4, 7.8. 8. 39. 43. — P. I 4, 15. 16, 8. — G. II 1, 24. 2, 8. Intens. i P. III 4, 7. c. ati C. I 2, 3, 4, 3, 7, 11, 2, 11 1, 6. V 2, 3. — G. I 9, 14. II 1, 7. 10, 4. atîta P. III 10, 45. — (cf. anatita). c. adhi A. I 1, 4. 13, 2. 21, 4. 22, 2. III 1, 3. 2, 2. 3, 1. 2. 3. 4. 4, 6. 5, 10. 14. 9, 1. — P. II 5, 43. 10, 23. 11, 10. III 10, 31. 16, 1. — **C.** I 2, 6, 4, 1, II 1, 11, 5, 10. 10, 8. III 7, 2. IV 6, 9. 7, 51. 52. 8, 12. 14. 15. 18. 19. VI 2, 1. 3, 6. — G. I 1, 7. 5, 12. II 10, 38. III 3, 5. 20. 4, 1.

Caus. A. I 19, 9. — P. II 5, 40. — G. II 10, 6. c. pra + adhi Ç. VI 2, 10. 3, 7.

c. anu Å. IV 6, 7. — P. III 9, 5. — Ç. III 9, 1. 11, 5.

c. apa A. IV 2, 10. — P. I 5, 11.

c. abhi P. III 13, 2.

c. ava P. I 16, 2.

c. abhi + ava A. III 5, 20.
— P. II 11, 7. III 10, 16.
— G. III 1, 33.

c. vi + ava A. II 1, 13.

c. astam

astanita Å. I 22, 12. II 1, 4. 3, 3. 8, 4. III 7, 4. — P. I 8, 19. 9, 2. II 14, 22. — Ç. I 17, 3. IV 7, 19. V 1, 5. — G. I 1, 27. 5, 10. II 8, 1. 10, 46. III 7, 11.

c. abhi + astam Å. III 7, 1.
c. â Å. I 7, 6. 15, 9. 17, 6.
II 8, 16. 9, 5. 10, 6. III 4,
5. 6, 8. — P. I 5, 11. 6,
3. 18, 1. II 1, 6. III 1, 3.
2, 2. 10, 23. 18, 4. 14, 2.
15, 2. — Ç. I 13, 11. 12.
19, 6. III 7, 1. 2. V 1, 2. —
G. III 3, 34. IV 3, 4.

c. abhi + â G. I 5,22. III 3,15. 4,28.

c. prati + â Ç. IV 12,4. VI 6,2. — G. III 2,52. IV 8,5.

c. sam + â Â. II 7, 7. — P. I 8, 9. — Ç. IV 12, 3. 10. c. upa + sam + â G. III

2, 53.

c. ud Å. IV 6, 18. 8, 14. —
P. I 3, 8. 9, 2. II 6, 16.
— Ç. I 6, 4. II 10, 1. 12,
12. VI 2, 4. — G. I 1, 28.
5, 10. III 4, 20. IV 6, 12.

c. anu + ud G. IV 6, 12.

c. abhi + ud A. III 7, 2. — G. III 3, 34.

c. upa A. I 22, 24. 23, 23. II

10, 6. III 5, 17. 10, 11. — P. I 8, 21. 19, 2. II 2, 13. III 2, 12. 3, 5. 9, 6. 10, 10. — Ç. I 4, 2. II 11, 6. III 11, 11. IV 8, 1. VI 1, 2. — G. II 8, 21. 10, 7. III 2, 56. 8, 12. IV 8, 5. 9, 9. — (cf. anupeta).

c. abhi + upa P. II 14, 19.

c. parâ Ç. III 2, 2.

c. anu + parâ A. IV 6, 10.

c. vi + parâ P. I 8, 9.

c. pari A. I 11, 10. II 1, 10. 7, 7. III 12, 11. IV 6, 3. — P. II 3, 1. 14, 19. III 3, 5. 7, 2. 11, 1. — G. III 9, 4.

c. pra Å. IV 4, 6. — P. III 10, 44. —

preta Å. IV 2,2.15. 3,27. — P. II 11, 7. III 10, 2. 8. 14. 21. 27. 28. 35. 49. 50. — Ç. I 1, 5. IV 2, 7. 3, 5. 6. 7, 14. 47. — G. I 1, 12. III 3, 24.

c. prati Â. I 7, 1. III 10, 4. — Ç. I 12, 12. II 11, 13.

c. vi Å. IV 2, 10. — P. III 1, 2. — G. II 8, 1.

c. sam G. III 9, 7.

idâ, ilâ P. I 16, 19. — Ç. I 10, 5. III 10, 2.

indva P. III 7, 3.

itara A. I 10, 5. 20, 3. 23, 18. II 1, 8. 3, 8. 5, 14. III 5, 16. IV 4, 21. 6, 5. 7, 13. — P. II 1, 14. 6, 14. 7, 2. 12, 2. III 10, 3. 12. 15. 37. 42. — C. I 3, 13. II 1, 28. 2, 5. 7. 9. 5, 9. 11. 7, 3. 7. 8. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 17. 12, 4. IV 8, 2. 13. VI 3, 2. — G. I 4, 14. II 2, 15. 10, 13. III 2, 32. IV 1, 2. 2, 36. 3, 7. 9. 14. 25. 4, 3. 8, 4, 22.

itas A. I 7, 13. 8, 1. — P. I

6, 2. 16, 23. — Ç. I 18, 3. III 2, 2. VI 4, 13.

iti A. I 1, 3. 4. 2, 3. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 3, 1. 3. 7. 8. 10. 4, 4. 8. 5, 1. 4. 5. 6, 3. 7, 3. 6. 7. 13. 17. 19. 22. 8, 1. 2. 4. 6. 7. 8. 9. 11. 9, 3. 7. 10, 6. 7. 10. 12. 13. 23. 11, 2. 3. 12, 3. 4. 6. 13, 3. 7. 14, 3. 4. 6. 7. 15, 1. 2. 3. 16, 5. 17, 6, 7, 8, 9, 10, 12, 13, 16, 17, **18**, **5**. **6**. **7**. **20**, **4**. **5**. **6**. **7**. **8**. **9**. 11. 21, 1. 2. 3. 4. 7. 22, 2. 8. 9. 13. 21. 23. 29. 23, 1. 2. 5. 6. 8. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 19. 20. 21. 24. 25. 24, 7. 8. 13. 14. 15. 16. 17. 18. 19. 20. 21. 22. 28. 29. 31. 32. II 1, 4. 6. 7. 9. 11. 12. 14. 2, 2. 3. 4. 3, 3. 5. 6.7.11. 4,6.10.13.14.16. 5, 5. 6, 2. 3. 4. 5. 7. 8. 12. 13. 14. 15. 7, 6. 8, 12. 14. 15. 16. 9, 2. 3. 4. 5. 8. 9. 10, 4. 5. 6. III 1, 2, 3, 2, 4, 3, 1, 2, 3, 4, 4, 2, 4. 6. 5, 4. 6. 7. 8. 9. 17. 19 4. 5. 6. 7. 7, 1. 2. 7. 8. 9. 10. 8, 1. 9. 10. 16. 18. 19. 20. 21. 9, 1. 2. 6. 10, 2. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 11, 1. 2. 12, 2. 3. 11. 12. 14. 17. 18. 19. IV 1, 2. 3. 8. 14. 16. 2, 3. 10. 18. 20. 3, 20. 21. 24. 25. 26. 27. 4, 1. 2. 3. 4. 6. 7. 8. 9. 5, 4. 7. 10. 6, 2. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 12. 13. 14. 15. 7, 11. 13. 14. 15. 18. 19. **22**. **25**. **26**. **27**. **30**. **31**. **8**, **5**. **9**. 14. 15. 18. 19. 21. 22. 23. 25. 26, 27, 28, 29, 30, 32, 34, 38, - P. I 2, 6, 8, 11, 3, 1, 4, 8. **12. 13 -- 18. 20. 25 -- 28. 30.** 31. 4, 1. 2. 12—16. 5, 8. 9. 11. 12. 6, 2. 3. 7, 1. 2. 3. 5. 8, 2. 5-10. 12. 13. 19. 20. 9, 3. 4. 5. 10, 1. 2. 5. 8. 9. 11, 2. 3. 4. 12, 1. 3. 4. 13, 1. 14, 2. 3. 5. 15, 4. 6. 7. 8. 16, 1. 2. 4. 6 — 15. 17—25. 17, 4. 6. 18, 2— 6. 19, 2. 3. 4. 6. II 1, 6. 7. 9. 10. 11. 15. 16. 20. 21. 2, 6. 7. 8.9.12-21. 3, 2.7. 4, 2.3.5. 8. 5, 8. 31. 32. 35. 43. 6. 10. 11. 12. 13. 15. 16. 17. 18. 19. 20. 21. 23. 24. 25. 26. 27. 28. **29**. 30. 31. **7**, **4**. 6. **7**. **10**. **11**. **12**. 13. 9, 2. 9. 10. 11. 15. 10, 4. 5. 6. 7. 8. 9. 11. 15. 16. 17. 22. 11, 12. 12, 3. 13, 3. 4. 5. 14, 6. 7. 9. 10. 11. 12. 14. 16. 17. 18. 19. 21. 15, 2. 3. 4. 5. 8. 9. 16, 2.3.4. 17, 9. 10. 12. 13. 14. 15. 16. III 1, 2. 3. 6. 2, 2. 3. 5. 7. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 3, 2. 5. 6. 7. 9. 4, 3. 4. 5. 6. 7. 8. 10. **11**. 12. 13. 14. 15. 16. 17. 18. 5, 2. 3. 4. 6, 2. 3. 7, 2. 3. 8, 6. 10. 9, 4. 5. 6. 7. 10, 9 13. 14. 15. 19. 21. 28. 30. 53. 12, 7. 9. 10. 13, 2, 3, 4, 5, 6, 14, 2, 3, 4. 5. 6. 7. 11. 12. 13. 15. 15, 2. 3. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 24. — **Ç**. I 1, 10. 13. 14. 2, 5. 4, 2. 5, 1. 2. 10. 6, 1 3. 5. 6. 7, 9. 11. 8, 6. 8. 13. 14. 16. 18. 19. 20. 22. **24.** 9, 3. 5. 6. 9. 11. 15. 18. 11. 1. 4. 12, 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 13, 1. 2. 4. 5. 7. 11. 12. 14, 1. 7. 10. 15, 1. 2. 3. 4. 6. 8. 10. 11. **12**. 13. 14. 15. 16. 17. 18. 20. 22. 16, 1. 4. 5. 6. 7. 8. 12. 18, 4. 19, 1. 2. 4. 5. 6. 20, 5. 21. 2. 3. 22, 5. 7. 8. 10. 11. 12. 13. 23, 1. 24, 2. 4. 7. 8. 9. 10. 25, 6. 7. 27, 7. 8. 9. 28, 6. 7. 9. 12. 14. 15. II 2, 1. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 12. 13. 14. 3, 2. 3. 4, 1. 2. 6. 5, 10. 11. 12. 6, 1. 2. 3. 7, 8. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 17. 19. 25. 26. 8, 1. 10, 4. 7. 11, 4. 12, 3.6.16.18. 13, 5. 14, 4. 5. 9. 11. 12. 13. 16. 18. 23. 26. 15, 3. 16, 1. 2. 17, 4. 18, 2. 3. 4. III 1, 2. 3. 6. 8. 9. 10. 11. 13**.** 16. 2, 1. 2. 5. 6. 8. 3, 1. 3. 4. 5. 6. 10. 4, 2. 4. 8. 5, 1. 2. 3. 6, 3. 7, 3. 5. 8, 2. 3. 4.

5. 6. 7. 9, 1. 2. 3. 5. 10, 2. 3. 11, 5, 14, 15, 12, 3, 5, 13, 1, 2. 3. 14, 2. 5. IV 1, 3. 7. 2, 5. 6. 3, 6. 4, 11. 12. 13. 14. 15. 5, 3. 4. 5. 7. 8. 9. 10. 6, 4. 5. 55. 8, 12. 13. 16. 17. 9, 3. 10, 3. 12, 5. 6. 13, 3. 4. 5. 14, 3. 5. 15, 2. 4. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 13. 16. 22. 16, 2. 3. 17, 5. 18, 1. 2. 3. 4. 5. 7. 8. 9. 11. V 1, 2. 3. 7. 8. 9. 2, 4. 5. 6. 7. 3, 3. 4. 4, 2. 5. 5, 2. 11. 12. 6, 2. 8, 2. 4. 6. 9, 4. 10, 2. 3. VI 2, 2. 5. 13. 3, 6. 12. 14. 4, 1. 2. 4. 7. 8. 9. 10. 13. 5, 1. 3. 4. 5. 6. 6, 1. 3. 5. 6. 9. 10. 13. 16. — G. I 1, 11. 18. 22. 2, 8. 30. 3, 1. 2. 3. 4. 3, 9. 10. 11. 15. 16. 18. 4, 18. 26. 31. 5, 3. 9. 19. 6, 8. 9. 14. 15. 20. 7, 3. 5. 9. 18. 22. 23. 25. 28. 8, 4. 6. 9. 14. 21. 28. 29. 9, 3. 7. 13. 17. 18. 19. 23. II 1, 7. 9. 10. 18. 19. 20. 21. 24. 2, 4. 6. 7. 8. 11. 13. 14. **15**. **16**. **3**, **6**. **9**. **11**. **12**. **16**. **17**. 20. 21. 4, 1, 2, 3, 6, 10, 5, 2, 7, 9. 6, 3, 8, 11. 7, 4, 5, 6, 7, 8, 10. 12. 14. 15. 17. 19. 21. 22. 23. 8, 4. 7. 12. 13. 14. 21. 9, 4. 5. 6. 7. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 21. 10, 16. 20. 21. 22. 26. 27. 28. 29. 30. 31. 32. 33. 34. 37. 38. 39. 41. 46. III 1, 26. 2, 2. 9. 21. 22. 23. 28. 40. 41. 45. 47. 48. 50. 62. 3, 4. 6. 7. 32. 34. 4, 14. 15. 16. 17. 18. 20. 22. 23. 25. 26. 27. 28. 29. 31. 32. 34. 5, 1. 18. 19. 20. 22. 6, 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 9. 13. 7, 17. 19. 21. 8, 2. 3. 5. 10. 16. 21. 23. 24. 9, 3, 6, 7, 9, 11, 18, 10, 3, 6. 7. 9. 13. 16. 19. 20. 21. 22. 24. 28. 32. 35. IV 1, 13. 21. 2, 13. 28. 35. 38. 39. 3, 2. 3. 4. 6. 8. 10. 11. 12. 13. 18. 19. 20. 21. 22. 23. 24. 26. 27. 29. 4, 19. 22, 23, 24, 26, 33, 5, 3, 4, 5, 8,

18. 22. 28. 6, 1. 5. 7. 9. 10. 11. 12. 14. 7, 31. 33. 36. 41. 8, 2. 3. 7. 17. 19. 24. 9, 4. 5. 15. 16. 17. 19. 10, 1. 2. 6. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 18. 19. 20. 22. 24. itihâsa A. III 3, 1, 2, 3, IV 6, 6. - Ç. I 24, 8. - G. I 6, 6. itiheti Ç. IV 12, 11. itthâ Ç. III 1, 13. IV 6, 5. VI 5, 6. id Ç. V 5, 12. VI 4, 4. idam ayam A. I 12, 4. IV 3, 27. 4, 2. 3. 4. 6, 5. — **P.** I 5, 11. 15, 6. II 6, 17. 7, 7. III 2, **7.** 12, 10. 13, 5. 6. 14, 12. — C. I 6, 3. 7, 9. 22, 10. 25, 6. 28, 15. II 10, 7. III 4, 2. 7, 3. V 1, 3. — G. II 7, 4. 15. 8, 4. 9, 10. IV 7, 24. iyam  $\tilde{\mathbf{A}}$ . I 5, 4. 8, 7. —  $\mathbf{P}$ . I 5, 11. 6, 2. 8, 9. 13, 1. II 2, 8. III 3, 5. - C. I 12,6. 14, 1. II 2, 1. III 12, 3. — G. II 1, 7. 2, 6. 14. 6, 8. 7, 19. 10, 37. III 6, 7. idam A. I 1, 4. 10, 10. 12. 17, 10. 24, 8. III 9, 1. 10, 2. IV 7, 13. — P. I 4, 12. 13. 7, 2. II 1, 11. 2, 8. 10, 22. III 4, 4. 8. 15, 16. --**C.** I 22, 7. 28, 15. II 1, 30. III 10, 2. V 2, 6.7. VI 5, 5. — G. II 1, 7. IV 5, 3. 8, 19, 10, 2, imam A. I 1, 4, 7, 7, 12, 3. II 1, 9. IV 3, 25. 6, 9. — **P.** I 2, 8. 3, 8. 7, 1. 16, 10. II 17, 13. 14. 15. 16. III 6, 2. 11, 10. — Ç. I 12, 6. 25, 6, 27, 7, II 17, 4, V 2, 4. — G. II 2, 4. IV 5, 5. 8, 19. imâm A. I 7, 13. 23, 25. —

> P. I 4, 16. 5, 11. 8, 9. II 11, 12. III 4, 4. — Ç. I

18, 3. III 2, 5, 6, 8, V 2, 4. - G. IV 10, 2. anena A. I 12, 6. ayâ ? Ç. V 8, 2. asmai A. I 15, 4. IV 5, 10. -- P. II 3, 3. III 10, 54. -- Ç. I 27, 7. II 5, 12. III 1, 7. VI 4, 4. — G. II 7, 17. 10, 41. III 1, 14. IV 2, 27. asyai A. I 7, 16. 13, 5. 7. (?) **14**, **4**, --- **P**. I **5**, 11. **6**, **3**. 8, 8, 9, 11, 2, 9, 16, 20, — Ç. I 12, 3. asmât A. IV 3, 27. asya A. I 8, 9. 10, 23. 14, 3. 17, 10, 16, 18, 5, 20, 4, 21, 7. II 8, 14. III 3, 3. 4. 6. IV 6, 8. 8, 29. 30. 31. 32. **P.** I 16, 19. 18, 3. 5. 19, 7. II 1, 11, 15, 2, 14. 16. 17. III 3, 5. 6, 3. 15, 22. **— Ç.** I 24, 4. 5. II 2, 10. 3, 5. 17, 3. III 2, 8. 7, 3. IV 12, 6. VI 6, 5. — G. I 1, 21, 22, 4, 28, 6, 2, 3, 9, 4. 23. III 2, 44. asyâs A. I 5, 5. 13, 7. (?) -P. I 13, 1. III 3, 5. 13, 4. — Ç. I 12, 8. 18, 3. 22, 14. — G. II 1, 21. 3, 14. asmin A. I 15, 1. II 9, 5. IV 4, 2, 3, 4, — P. I 5, 10. II 17, 9. — Ç. I 24, 4. V 9, 4. asyâm P. I 5, 10, 11, 16, 22. — Ç. III 2, 2. 12, 3. — **G**. II 6, 8. ime  $\hat{A}$ . III 6, 8. IV 4, 9. 6, 14. — **C**. I 9, 6. imân Â. IV 7, 11. — P. I 6, 2. — **C**. III 6, 2. imâs A. II 3, 3. IV 6, 12. 8, 23. — P. I 15.6. II 14, 4. — C. IV 18, 1. V 6, 2. — G. III 6, 1. 2. ebhis A. I 19, 9. — P. II 5,

40. — Ç. II 1, 13. V 9, 6. — G. II 10, 6. ebhyas P. I 12, 4. II 17, 13. 14. 15. 16. eşâm A. I 5, 4. — P. II 15, 8. 17, 13. 14. 15. 16. III 2, 2. — Ç. II 16, 5. IV 18, 1. VI 3, 8. — G. I 4, 25. II 10, 8. âsâm A. II 10, 8. — G. III 8, 8. idâvatsara P. III 2, 2. idvatsara P. III 2, 2. Vidh A. I 10, 12. — C. I 1, 2. 8. II 10, 4. c. sam A. I 10, 12. - P. II 4, 3. III 9, 4. — Ç. I 20, 5. II 10, 4. III 11, 3. idhma A. I 3, 9. 10, 3. 12. IV 2, 14. 6, 4. — G. I 5, 14. 15. 7, 19. 8, 17. IV 9, 2. idhmâbarhişî 🛦. I 10, 3. indu P. III 4, 7. indra A. I 2, 2. 5. 3, 8. 10, 4. 15, 3. 17, 12. 21, 4. II 6, 3. 14. III 9, 1. 10, 5. 11, 2. — **P.** 1 5, 9, 10, 9, 5, 18, 5, 6. II 2, 7. 20. 6, 16. 24. 10, 22. 13, 1. 2. 15, 2. 9. 16, 2. 4. 17. 4. III 1, 2. 6. 3, 5. 4, 8. 18. 7, 3. 12, 10. 15, 3. —  $\mathbf{C}$ . I 4, 2. 11, 4. 17, 9. 19, 5. 24, 10. 26, 16. 28, 15. II 3, 1. 12, 2. 14, 7. III 1, 16. 4, 10. 8, 4. 10, 2. VI 1, 1. 5, 3. 6. — G. II 6, 11. 8, 19. III 6, 11. IV 4, 28. 7, 41. 8, 24. indradhanus P. II 7, 13. indrapatnî P. II 17, 9. indravajňa P. II 15, 1. indrâgnî A. I 2, 2. II 2, 4. — C. I 26, 14. II 14, 4. V 3, 3. 10, 3. indrâņî P. II 15, 2. 16, 2. III 8, 10. — Ç. I 11, 4. — G. IV 4, 32. indrâbrhaspatî P. II 6, 21.

indriya A. I 21, 4. III 6, 8. — P. II 6, 23. — G. I 2, 7. III 1, 26. 3, 34. indriyahan P. II 6, 10. indriyâvant P. III 14, 6. irâ A. II 9, 4.5. — Ç. III 5, 3. irâvatî A. II 8, 16. iriņa A. I 5, 5. iva A. I 7, 7. 13. 24, 8. III 12, 3. 11. — P. I 3, 8. 7, 1. 13, 1. 15, 6. II 7, 18. III 2, 2. 4, 4. 7. — Ç. I 13, 12. 19, 6. 25, 6. 27, 7. **G**. I 7, 7. III 4, 12. 28. 5, 30. IV 5, 22. V is (icchati) P. I 5, 7. 11, 6. II 10, 17. III 2, 16. 3, 12. —  $\mathbf{C}$ . IV 5, 15. 16. 7, 27. — G. III 5, 3. IV 5, 20. 8, 8. c. anu P. III 3, 5. V is (isyati) c. pra A. IV 4, 1. — P. III 15, 21. c. sam + pra A. I 18, 6. — P. III 14, 2. — G. II 10, 33. ista (?) P. II 9, 15. iş (f.) A. I 7, 19. — P. I 8, 1. 19, 2. III 9, 6. —  $\mathbf{C}$ . I 8, 19. 14, 6. III 11, 14. — G. II 2, 11. işira Ç. VI 4, 1. işîkâ Ç. IV 17, 3 işu A. I 3, 1. III 12, 10. 18. ișudhi A. III 12, 7. — Ç. I 19, 6. isti A. IV 1, 4. iha A. I 5, 4. 8, 8. 10, 23. 18, 4. II 8, 16. III 6, 8. IV 6, 5. — P. I 5, 10. 8, 10. 10, 1. II 6, 10. 17, 9. III 1, 2. 4, 4. 7. 9, 4. 14, 10. 11. —  $\mathbf{Q}$ . I 12, 6. 13, 4. 15, 22. 16, 12.

Vî s. Vi Intens. Vîkș Å. I 8,7. 20,7. 24,14.

6. 10. III 1, 11. 4, 16.

19, 6. 25, 6. II 13, 5. III 2, 1.

3, 1. 7, 2. 11, 4. — G. II 4,

II 3, 5. 6, 12. III 2, 2. 9, 6. IV 6, 10. 12. — P. III 2, 7. — Ç. II 12. 9. IV 7, 52. 10, 2. 11, 1. 15, 12. VI 4, 1. 13. — G. III 4, 28.

c. anu A. III 12, 13.

c. apa P. III 10, 23.

c. ava Å. I 24, 15. III 12, 10. IV 4, 9. — P. I 1, 4. 16, 15. II 7, 8. 16, 4. — Ç. IV 12, 19. 28. — G. I 2, 19. II 7, 9. III 2, 39. 5, 13. 8, 5. IV 3, 22. 23. 8, 4. 5.

c. ud P. I 8, 7. 17, 6. II 2, 15. — Ç. VI 5, 6. — G. IV 8, 3.

c. pari A. I 5, 1. II 8, 1.

c. pra P. II 6, 28. — G. II 9, 10. 11. 13. 10, 20. IV 10, 9.

c. prati A. I 24, 14. — P. I 3, 16. — Ç. VI 3, 4.

c. sam Å. I 15, 8. — P. I 4, 16. II 3, 3. — Ç. III 6, 1. 7, 1.

ikṣaka Â. I 8, 7. — G. II 2, 14.
\( \rho \) id Â. III 5, 6. — G. IV 5, 7.
ilita G. II 10, 7.
îpsu P. II 5, 43.

psu F. H 5, 45.

J' îr A. II 10, 16. — P. I 4, 16.

c. ud Å. II 4, 6. IV 2, 18. -- Ç. I 19, 1. IV 18, 11. îriņa G. II 1, 4.

irts (rdh) P. I 5, 8.

V ie Ç. I 22, 7.

içâna A. IV 8, 19. — P. III 4, 8. 8, 6, 13, 4. — Ç. I 11, 7. içvara G. I 6, 3. III 6, 11.

u Å. I 10, 11. 12, 2. II 9, 4. III 7, 8. — P. I 4, 14. 16. 8, 10. II 2, 9. 9, 15. III 1, 6. 14, 15. — Ç. I 22, 7. III 3, 1. 7, 2. IV 6, 4. VI 4, 4. — G. I 4, 26. 6, 21. 8, 3. 12. III 8, 24. IV 1, 18.

ukthya C. III 14, 2. V uks  $\dot{\mathbf{A}}$ . II 9, 5. —  $\mathbf{P}$ . III 4, 4. — Ç. III 2, 8. 3, 1. 5, 3. c. abhi A. I 3, 1. — P. I 1, 2. 3. 16, 1. — **Ç**. I 7, 8. 8, 16. IV 18, 4. — G. I 1, 9. 2, 6. 7, 26. 28. III 7, 15. 10, 31. IV 3, 29. 9, 16. 19. c. ava P. I 4.3. II 17, 8. — Q. I 5, 3. V 1, 7. c. nis P. I 3, 19. c. pari P. I 1, 4. II 4, 3. 9, 2. — **C.** I 8, 17. II 10, 3. 5. -- G. I 3, 4. 8, 2. c. anu + pari G. I 3, 11. 8, 26. c. abhi + pari G. I 3, 5. c. pra A. I 10, 7. 11, 3. II 8, 11. 9, 7. IV 2, 10. 5, 4. - P. 1 1, 2. III 4, 9. -G. III 10.21. uksan A. I 1, 4. - Ç. III 3, 10. ugra A. IV 8, 19. — P. I 5, 9. III 8, 6. ucca Ç. II 12, 16. uccârana P. III 16, 1. uccâvaca A. I 7, 1. uccais A. III 10, 3, — C. II 18, 2.4. — G. 1 3, 18. 5, 10. uccaistarâm-uccaistarâm Ç. IV 15, 17. ucchista Ç. IV 7, 40. — G. I 2, 30. II 3, 22. ucchiştablâj G. IV 3, 28. ucchrayana A. IV 8, 29. ucchrita Ç. IV 8, 5. ucchvâsa G. IV 3, 12. V uñch Ç. II 17, 1. uñchaçila Ç. IV 11, 13. uta A. I 1, 4. III 12, 17. IV 7, 15. — P. I 11, 16. 12, 4. III 2, 2. 4, 7. — Q. I 16, 7.22, 7. IV 18, 1. utûla P. III 7, 1. 2. utkara G. IV 4, 31. uttama A. I 7, 15. II 6, 12. 10, 6. - P. I 2, 8. 7, 2. 16, 9.

II 6, 15. III 8, 13. — **C**. I 11, 2. II 7, 23. 11, 8. III 9, 4. 10, 2. 14, 1. V 2, 4. — G. II 1, 10. III 4, 23. 5, 23. IV 3, 20. 6, 9. 7, 36. uttara A. I 7, 18. 8, 3. 10, 14. 16. 21. 14, 3. 20, 10. II 8, 6. 10, 3. III 2, 2. 12, 4. 5. IV 2, **15**. **5**, **6**. **8**. **9**. **6**, **7**. **8**. **8**, **20**. - P. I 4, 6. 16. 16, 14. 21. II 6, 22. III 2, 6. 3, 5. 4, 13. 14, 4. — Ç. I 7, 4. 9, 7. 13, 3. 15, 4. II 2, 11. 5, 8. 12, 14. III 3, 6. 10, 1. IV 15, 5. 18. — G. I 3, 9. 10. 4, 4. 5, 3. 7, 4. 13. 8, 11. II 1, 10. 2, 7. 9, 19. IV 1, 15. 2, 8. 9. 39. 7, 22. 8, 25. uttaraghṛta G. II 7, 9. uttaratas A. I 2, 9. 3, 1. 11, 2. 17, 2. 15. 20, 2. 24, 18. II 5, 2. IV 2, 16. 6, 10. 8, 27. – P. I 3, 22. 7, 1. 8, 4. 11, 1. II 1, 12. 16. 3, 3. 6, 9. 9, 7. 17, 6. 16. III 2, 6. 7. 4, 5. 17. 8, 11. — **Ç**. I 7, 7. 8, 8. 9, 6. 13, 10. 28, 6. 17. II 7, 2. 14, 17. III 2, 6. 7. IV 17, 5. — G. I 3, 3. 7, 9. 17. 8, 4. II 8, 3. 11. 9, 5. III 4, 8. 7, 21. IV 7, 41. 10, 1. uttarapaçca Ç. I 9, 5. uttarapaccima A. IV 2, 12. uttarapurastât A. I 7, 3. 10, 18. IV 4, 8. uttarapûrva P. III 5, 2. uttaraloman A. I 8, 9. — G. II 3, 3. uttaraçânti Ç. VI 2, 7. uttarâpara A. III 7, 4. — P. II 9, 10. — Ç. II 9, 1. uttarârdha A. I 10, 21. — C. VI 1, 11. — G. I 8, 11. 14. uttarâsanga G. I 6, 21. uttarîya P. I 4, 13. 16, 24. II 5, 17. 6, 21. uttariyatâ G. I 2, 21.

uttarena A. IV 2, 15. uttâna A. I 3, 3. -- C. I 13, 2. — G. II 2, 16. IV 3, 18. **19. 2**0. utthâna P. I 16, 23. III 10, 6. - Ç. I 24, 12. 25, 1. IV 18, 11. VI 4, 11. utpavana A. I 3, 2. utpâta P. II 11, 2. — Ç. IV 7, 2. 52. utsanga Ç. I 16, 8. 22, 10. V 7, 3. utsarga A. III 5, 13. — P. II 10, 25. III 9, 1. —  $\varphi$ . III 11, 1. IV 5. 17. 15, 21. V 11, 1. utsarjana A. III 5, 23. utsådana Ç. IV 7, 43. utsecana G. III 3, 12. ud P. I 2, 8. II 6, 15. III 2, 14. - Ç. I 15, 20. IV 6, 4. V 2, 4. — G. III 4, 23. uda<sup>0</sup> s. udakamandalu, udakumbha, udadhâna ff. udak (zu udañc) A. I 3, 1. 10, 12. III 2, 2. — P. I 8, 10. — C. I 8, 20. — G. II 9, 25. 10, 34. III 10, 25. 34. IV 1, 7. udaka A. I 6, 1. 17, 6. 24, 30. II 8, 5, 12, 9, 8, III 7, 3, IV 2, 10. 4, 10. 5. 4. 6, 7. 14. — P. I 3, 5, 26. II 1, 6, 23, 11, 4. 12, 2. III 10, 13. 21. 24. 28. 44. 46. 14, 15. — **C.** I 24, 3. IV 3, 4. 14, 1. 2. VI 2, 4. — G. I 1, 2. 3, 1. 11. II 9, 4. 11. III 1, 27. 29. 2, 10. 28. 3, 8. **12. 7. 12. 13. 8, 21. 10, 29.** IV 2, 28. 35. 5, 28. 10, 18. 19. udakakarman P. III 10, 1.7. udakamandalu G. I 6, 21. udakânta P. III 10, 10. udakârtha P. II 8, 6. udakumbha A. I 7, 3. 6. 20. 22, 21. — P. I 8, 3. II 6, 9. III 10, 54. — Ç. I 6, 2. 18, 5. III 4, 3. IV 15, 5. — G. II 1, 13. III 9, 7.

udaktúla G. IV 5, 16. udakpadî G. III 10, 26. udakpâd A. I 11, 10. udakpravana G. III 9, 14. udakyâ Ç. IV 7, 47. 11, 6. udakçiras G. II 8, 2. 10. udaksamstha A. I 10, 17. 18, 6. — Ç. I 7, 6. 8, 5. udagagra A. I 24, 8. II 8, 15. — Ç. I 8, 21. 27, 9. — G. I 7, 24. II 6, 2, 10, 7, 3, 8, 9. 11. 9, 8. 10, 16. 17. 35. 36. III 4, 10, 9, 13, udagayana A. I 4, 1. — P. I 4, 5. — **C.** I 5, 5. II 11, 5. — **G**. I 1, 3. III 3, 10. udagdvára C. VI 2, 6. — G. IV 7, 16. udanmukha A. II 3, 7.12. IV 2, 7. — Ç. IV 8, 2. 12, 25. VI 3, 2. — G. II 1, 13. 2, 2. IV 2, 33. udañe A. I 11, 5. 24, 25. IV 1, 1. 4, 10. 8, 28. — P. I 8, 1. — Ç. IV 8, 2. VI 5, 6. — G. I 1, 9. 2, 5. 7, 8. 27. 9, 1. II 8, 2. 5. 10. III 3, 15. 4, 9. 33. 10, 15. IV 7, 3. 16. 8, 2. 14. 9, 3. 10, 6. udadhâna G. I 4, 9. udadhârâ P. II 14, 19. udapâtra A. III 5, 11. — P. I 11, 1. 4. 16, 22. II 9, 16. 14, 18. III 2, 7. 4, 5. —  $\mathbf{C}$ . I 22, 13. II 17, 2. IV 1, 3. 3, 4. 17, 4. V 9, 2. — G. II 5, 5. IV 3, 5. 6. 26. 4, 15. udapâna P. II 7, 6. — G. III 5, 13. udapeşam P. I 13, 1. 14, 3. udamantha Ç. III 2, 4. udaya A. IV 6, 2. 17. — Ç. VI 3, 4. — G. I 1, 28. udara A. III 8, 13. IV 3, 10. — Ç. I 19, 6. 22, 14. udalAb

udicî (loc.) G. III 7, 15. udumbara A. II 8, 11. — C. I 22, 8. III 2, 1. 5. IV 17, 3. — G. IV 7, 22. 23. 24. udgåtr A. 1 23, 3. 11. uddie f. A. II 4, 14. uddeça G. III 5, 1. uddharana P. III 11, 4. udbāhuka A. IV 1, 9. udvahana P. I 10, 1. udvâha Ç. II 13, 3. udvecam G. III 7, 8. ] und A. I 17, 7. 18, 4. — P. II 1, 9. - C. I 28, 8. — G. II 9, 12. c. sam P. II 1, 21. undana P. II 1, 14. - G. II 9, 20. unnayana A. I 14, 1. — P. I 4, 2. - Q. I 22, 1. V 7, 1.unnîpa (?ºva?) Ç. IV 14, 4. unmardana A. III 8, 1. upa P. III 4, 4. — G. III 4, 29. upakanisthika A. I 3, 3. IV 5, 5. 6, 11. — **Ç**. I 8, 21. — G. I 6, 14. 7, 25. II 6, 11. 7, 19. upakarana C. I 22, 6. upakrama Ç. IV 15, 21. — G. I 1, 23. IV 2, 16. 22. upagrhya C. V 2, 5. upagohya P. II 6, 10. upaghâtam P. II 14, 13. 22. -C. IV 15, 11. 19. VI 2, 11. — G. I 8, 2. 9, 26. IV 2, 39. upacâra A. II 5, 15. — Ç. IV 4, 6. — G. IV 3, 36. upatâpa A. IV 8, 40. upadeça P. II 13, 5. upadrastr A. I 23, 5. upanayana A. I 4, 1. 15, 8. — P. I 4, 2. — Ç. I 5, 2. II 11, 2. - G. I 9, 28. III 1,10. 3, 2. upanisad A. 113, 1. — C. VI 4,5. upanişkramana P. III 2, 4. upaneya Ç. II 1, 26.

upaparvan Ç. VI 1, 11. upapâda Ç. IV 19, 2. — G. I 4, 14. upabarhana C. I 12, 4. upabhrt A. IV 3, 3. upamûla G. I 5, 17. upayamana P. I 1, 4. 9,1. uparama C. IV 7, 1. upari A. III 8, 6. — C. IV 12, 10. upariçayyâ G. III 1, 18. uparistat P. I 2, 9. 16, 15. III 8, 11. — Ç. I 7, 7. 12, 13. II 12, 5. — G. I 9, 27. II 10, 19. III 8, 15. upariståddaiksam G. IV 5, 13. uparodha P. II 17, 6. uparyâsana P. II 5, 12. upala A. IV 3,18. upalambha G. II 8, 24. upavasatha G. I 5, 13. 6, 11. upavâta A. III 8, 4. upavása A. I 10, 2. — Ç. II 7, 29. 17, 3. upavîta Ç. II 2, 3. 13, 3. 6. upavîtitva A. IV 7, 13. upavîtin Â. III 2, 2. 7, 3. — C. IV 9, 3. upavîra P. I 16, 23. upaveçana Ç. V 5, 1. upaçruti P. I 16, 23. upasañcâra G. IV 2, 7. upasadya Ç. III 7, 3. upasarga G. III 3, 18. upasecana P. III 3, 11. upastaraņa A. I 24, 13. II 3, 3. - Ç. I 13, 16. upastha A. I 17, 3. III 2, 2. 7, 2. 8, 14. IV 3, 12. — P. I 5, 11. 14, 5. III 3, 5. 14, 6. — Ç. I 19, 2. IV 8, 10. -**G**. II 1, 10. 4, 7. 5, 9. upasthâna A. III 7, 2. IV 8, 24. — P. III 4, 9. — Ç. IV 13, 3. 5. — G. IV 6, 12. upasparçana Ç. IV 9, 2. — G. III 1, 27. 29. 2, 10. 3, 34.

upahâsa P. I 11, 6. — G. III 5, 3. upahûta Ç. III 7, 2. upâmçu A. III 10, 4. — Ç. II 18, 2. 3. — G. I 3, 18. upameuyaja A. I 10, 4. upâkaraņa A. II 4, 13. III 5, 1. — Р. III 11, 2.5. — Ç. IV 5, 1. — **G**. III 3, 1, 16. upâkarman P. II 10, 1. — Ç. IV 5, 15. 17. upanjana Ç. I 15, 3. upânah A. III 8, 1. 19. — P. II 6, 30. 32. — C. III 1, 10. 18. — G. I 2, 24. III 1, 25. 4, 26. 5, 12. upávarohana C. V 1, 7. ubha A. I 7, 20. III 8, 2. — P. I 9, 5. II 11, 12. 13, 7. III 4, 8. 13, 3. — Ç. I 3, 15. 17, 9. II 3, 1. 16, 2. — G. I 8, 22. 25. II 3, 15. 8, 21. 9, 21. III 2, 48. IV 10, 11. 19. ubhaya A. I 7, 5. III 8, 5. 10, 12. — P. II 5, 35. 17, 7. — G. I 6, 21. IV 5, 17. ubhayatahphala G. II 6, 6. ubhayatas A. I 6, 1, 2, 3, 4, III 10, 11. —  $\mathbf{C}$ . I 6, 5. 8, 21. 16, 8. — G. I 4, 7. III 3, 11. ubhayatahsasya A. I 5, 5. ubhayatra A. I 9, 7. — G. III 3, 12. uras A. IV 3, 5. 27. uruvyacas A. III 10, 6. — C. II 18, 3. urvarâ P. II 7, 15. 17, 9. ulûka P. II 11, 6. — Ç. V 5, 1. ulûkhala A. IV 3,14. — P. I 16, 23. — Ç. II 14, 11. — G. I 7, 1. III 7, 8. IV 2, 9. ulkâ P. II 11, 2. 14, 11. ulkapata G. III 3, 18. ulmuka A. I 11, 6. III 10, 11. - G. III 10, 22. IV 3, 3. 29. 4, 10. V uş

c. upa A. II 4, 9. ușas P. II 9, 8. III 3, 5. ustra P. III 15, 5. usna A. I 17, 6, 17, III 8, 9. — P. II 1, 6. — C. I 28, 7. 9. — G. I 2, 22. II 9, 4. 11. III 4, 11. ușnișa A. III 8, 1. 21. — P. II 6, 25. — Ç. II 12, 15. III 1, 18. ușpîșin Ç. II 12, 12. usra A. II 10, 5. — Ç. I 15, 5. 8. usriyâ Ç. III 10, 3. ûdhas A. II 10, 6. — Ç. III 9, **3. 12**, **5**. ûna A. II 2, 3. — P. II 4, 8. 16, 3. ûru À. III 8, 15. IV 3, 13. 6, 3. — P. I 3, 25. 4, 16. ûrj (f.) A. I 7, 19. 16, 5. II 4, 14. 10, 6. — P. I 8, 1. 19, 2. III 3, 6. 4, 13. — C. I 8, 20. 14, 6. 27, 7. III 7, 2. — G. IV 3, 26. ûrja Ç. II 6, 1. ûrjasvant P. III 4, 4. ûrjâvant P. I 15, 6. — Ç. I 22, 10. — G. II 7, 4. ûrjî P. I 15, 6. — Ç. I 22, 10. ûrņāsûtra Ç. II 1, 17. ůrnástuká A. I 7, 16. ûrdhva A. I 8, 10. 14, 4. 19, 8. 21, 7. 22, 15. 19. III 10, 3. IV 5, 1. 8, 13. — P. I 11, 10. 15, 4. II 5, 38. III 3, 1. 12, 7. - Q. I 7, 7. 22, 8. 24,13. 25, 11. II 1, 9. III 12, 1. IV 1, 5. 18, 13. VI 2, 1. — G. I 1, 23. 3, 13. 9, 24. II 5, 7. 7, 5. 23. 8, 6. 10, 5. III 1, 33. 5, 1. 10, 9. 18. IV 3, 1. 4, 17. 5, 1. 7, 41. 42. 8, 3. ûrdhvajñu Ç. I 10, 8. ûrdhvadeca G. II 2, 15. ûrdhvâgra Ç. I 8, 21.

ûrdhvânguli A. I 21, 7. — Ç. II 3, 5. ůrmi Ç. I 15, 20. 28, 6. IV 18, 4. ûvadhya A. IV 8, 28. — P. III 8, 12. ûşara A. II 7, 2. — G. IV 7, 8. 1 ûh G. II 5, 4. c. apa G. IV 8, 14.

c. sam + upa  $\tilde{\mathbf{A}}$ . III 12, 1.

c. pra G. II 9, 16.

c. vi A. I 14, 4. — P. II 6, 17. — Ç. I 10, 8. — G. II 3, 24.

c. pari + sam A. I 3, 1. 20, 11. — P. I 1, 2. II 4, 2. — Ç. II 10, 3. — G. I 1, 9. 3, 1. IV 5, 5.

rkças G. II 10, 39. rganta G. IV 5, 28. rgveda P. II 10, 4. — Ç. I 16, 3. 24, 8. re f. A. I 1, 3, 7, 6, 8, 9, 12, 3, 23, 6, 25, II 1, 4, 9, 9, 10, 4, III 3, 1. 2. 3. 7, 7. 9, 2. 10, 6. IV 6, 10. 18. — P. I 3, 21. 6, 3. 16, 9. II 6, 13. 11, 12. — Ç. I 1, 11. 13, 4. 21, 3. 24, 2. II 8, 1. 13, 8. 14, 26. III 10, 3. IV 5, 3. 8. 6, 5. 13, 3. V 3, 3. 5, 2. 9. 6, 2. VI 2, 5. — **G**. 1 6, 19. II 1, 18. 2, 15. 3, 12. 4, 1. 5, 9.10. 6. 3. 11. 7, 6. 7. 14. 21. III 2,48. 3, 32. 9, 7. 18. IV 6, 7. 7, 34. 10, 7. riisin A. I 15, 3. — P. I 18, 5. rju Ç. IV 4, 8. rna G. IV 4, 26. rta A. I 5, 4. II 9, 2. — P. III 3, 5. 4, 6. — Ç. III 8, 4. V 8, 4. VI 4, 7. — G. I 3, 17. II 1, 7, 4, 3, 10, 37. rtâyant A. 1 24, 15. rtâvarî Ç. I 28, 6. rtu A. I 7, 19. II 2, 4. 4, 12. 14.  $\cdot$  — P. I 8, 1. 11, 7. II 11, 2.

III 2, 2, 3, 5. — Ç. I 14, 6. 19, 1. II 14, 8. III 13, 5. IV 5, 17. 11, 17. 18, 1. rtudevata G. III 10, 3. rtumati G. II 5, 8. rtvij A. I 6, 2. 23, 1. 2. 6. 21. 24, 1. — P. I 3, 1. 3. III 10, 46. — Ç. II 15, 5. — G. I 9, 8. IV 10, 24. rddhi A. IV 4, 4. V rdh (Des. s. irts). c. sam A. I 8, 8, 10, 23, II 7, 7. - P. II 17, 9. - C.II 1, 30. 10, 4. 17, 4. rdhnuka A. IV 7, 25. rsabha A. I 1, 4. 14, 9. II 6, 13. IV 8, 10. — P. III 3, 5. — C. 1 22, 18. — G. III 6, 12. rsi A. I 1, 4. 7, 22. 8, 11. 22, 16. III 4, 1. 2. 5, 4. 22. 9, 1. — P. I 16, 6. II 10, 9. 19. 12, 2. — Ç. II 7, 12. 18. 20. 23. 27. IV 5, 15. 6, 6. 9, 3. VI 1, 1. 6, 16. — G. III 3, 15. rsidaivatachandâmsi Ç. II 7, 19.

eka A. I 3, 9. 10. 4, 2. 6. 7. 5, 4. 7, 15. 8, 11. 9, 3. 13, 6. 21, 1. 23, 2. II 1, 15. 4, 2. 12. 5, 6. 10, 7. III 5, 6. 8. 9. 17. IV 1, 8. 2, 3. 7. 3, 7. 9. 16. 23. 24. 4, 10. 7, 2. 4. 29. 8, 5. 14. — P. I 2, 2, 5, 4, 4, 10, 11, 5, 1, 12. 8, 1. 4. 14, 4. 15, 8. II 2. 13. 3, 4. 5, 7. 8. 6, 3. 6. 10, 22. 10, 25. 14, 11. 17, 11. III 3, 5. 9, 9. 10, 9. 30. 33. 49. 52. 55. 12, 7. 14, 11. —  $\mathbf{C}$ . I 1, 4. 7. 9. 3, 8. 12. 16. 4, 2. 5, 4. 7, 5, 7, 13, 7, 16, 8, 22, 5, 28, 10. II 2, 2. 10, 8. 11, 4. 8. 12, 7. 17. 14, 23. IV 1, 9. 3, 5. 5, 3. 7. 9. 8, 6. 17. 12, 12. VI 3, 8. 4, 2. 5, 6. - G. I 4, 22.23. 24. 5, 3. 7, 16. 18. 8, 17. 21. 9, 8. II 1, 7. 9. 13. 2, 11. 3, 17. 21. 5, 7. 9, 27. 10, 25.

III 1, 30. 2, 4. 47. 62. 3, 11. 13. 5, 25. 33. 9, 22. IV 4, 8. 5, 2. 7, 8. ekakapâla Ä. II 1, 4. — P. II 14, 3, 10. — G. III 10, 12. ekaklîtaka A. III 8, 8. ekagrâmîna Ç. II 16, 3. ekachandasya G. IV 9, 4. ekatas P. I 19, 5. ekatva Ç. I 1, 13. ekadâ G. I 5, 9. ekadeça G. I 2, 21. III 2, 58. ekadravya A. IV 7, 10. ekadhânya G. III 2, 58. ekanaksatra A. IV 5, 1. ekapad A. I 7, 19. — P. II 15, 2. - C. I 14, 6. 26, 24.ekapavitra Ç. IV 2, 2. ekapinda Ç. IV 2, 4. ekabarhis A. I 3, 10. ekabhûyas G. IV 5,21. ekamanas P. I 8, 8. - C. II 4, 1. ekamûla A. I 22, 21. ekarâtram P. II 11, 9. III 10, 4.45. ekavarņa A. IV 2, 6. — P. III 9, 6. — Ç. III 11, 7. ekavastra P. III 10, 18. —  $\mathbf{C}$ . IV 12, 22. — G. III 2, 58. ekavâsas G. III 1, 31. ekavimcati A. I 17, 4. — Ç. I 1, 14. — G. II 9, 4. ekaviata A. I 21, 7. ekaçûla G. IV 1, 2. ekasvistakrt A. I 3, 10. ekâkşarya G. IV 8, 10. ekâjya A. I 3, 10. ekâdaça(î) A. I 19, 3. — P. III 10, 48. — Ç. II 1, 4. — G. II 10, 2. ekâdaçan A. I 11, 12. — P. II 2, 2. ekârghya Ç. IV 2, 3. ekâşţakâ P. III 3, 5. — G. IV 4, 33. ekâha A. I 23, 4. IV 4, 26. — **Ç**. IV 7, 5.

5. 7, 2. — Ç. I 15, 6. II 7, 20. 25. — G. I 4, 7. IV 6, 5. 8, 2. ekaikaças G. IV 2, 27. 10, 5. ekoddista A. IV 7, 1. — Ç. IV 2, 1. V ej P. I 16, 1. etat A. I 1, 4. 2, 4. 3, 10. 4, 4. 6, 1. 7, 12. 21. 10, 15. 25. 26. 11, 7. 11. 12, 3. 14, 3. 17, 5. 18, 1. 20, 7. 22, 22. 23, 20. 24. 25. 24, 7. II 3, 12. 4, 10. 13. 14. 5, 9. 6, 6. 7, 6. 8, 1. III 1, 4. 2, 2. 3, 4. 5, 10. 19. 20. 21. 23. 6, 4. 8, 1. 9, 3. 5. 12, 14. IV 1, 15. 19. 2, 1. 3, 1. 4, 8, 14, 5, 7, 7, 17, 8, 32, 35, 40. — P. I 1, 5. 3, 8. 31. 4, 12. 14. 16. 5, 4. 6. 7, 1. 8, 1. 5. 7. 9. 10, 2. 11, 4. 5. 14, 3. 5. 16, 9. 21. II 1, 23. 4, 5. 9, 10. 10, 10. 14, 14. 22. 15, 8. HI 1, 6. 3, 5. 4, 8. 8, 11. 14. 15. 9, 6. 10, 21. 34. 12, 11. 13, 5. 6. 14, 13. 15. 15, 4. — Ç. I 1, 14. 2, 8. 3, 2. 9, 12. 10, 5. 11, 1. 6. 12, 12. 13. 15, 3. 4. 6. 8. 10. 16, 8. 24, 7. 25, 4. 28, 19. II 3, 1. 4, 6. 7, 19. 26. 27. 10, 4. 8. 12, 9. 13. 13, 7. 14, 4. 5. 18, 3. III 10, 3. 11, 14. IV 1, 4. 7. 3, 8. 5, 10. 7, 52. 54. 11, 7. 13, 4. 14, 5. 15, 13. 16, 3. 17, 5. VI 2, 5. 3, 8.13. 14. — G. I 1, 10. 2, 10. 3, 15. 4, 12, 15, 20, 23, 24, 28, 5, 12, 13. 6, 1. 5. 6. 21. 7, 15. 27. 8, 10. 19. 28. 9, 1. 7. 15. 24. II 1, 11. 18. 2, 15. 16. 3, 12. 5, 9. 7, 6. 7. 14. 21. 8, 13. 15. 9, 3. 18. 19. 22. 10, 13. III 1, 27. 2, 48, 55, 3, 13, 32, 34, 5, 2, 19. 21. 37. 6, 8. 7, 13. 17. 21. 8, 22. 9, 3. 4. 6. 7. 11. 18. IV 1, 21. 2, 35. 3, 8. 13. 24. 4, 28. 30. 5, 27. 6, 15. 7, 26. 9, 4.

ekaika A. I 11, 14, 24, 7. IV 5,

ena A. I 7, 19. 10, 7. 11, 10. 12, 3. 17, 8. 9. 19, 9. 20, 9. II 1, 6. 13. 4, 13. 8, 16. 9, 6. III 9, 3. 12, 12. 13. IV 1, 3. 2, 14. 4, 2. 3. 4. 10. 8, 22. — P. I 3, 8, 31, 4, 12. 14.16. 7, 1. 8, 1.5.7.9. 11, 4. 5. 14. 5. 16, 8. 18. 19, 5. II 2, 15. 19. 21. 3, 2. 5, 40. III 10, 11. 22. — Ç. I 28, 12. 14. II 1, 10. 2, 4. 6, 6. 12, 2. 15, 10. III 1, 14. 2, 5. 6. 8. 9. 6, 2. 12, 3. 13, 2. IV 15, 20. VI 3, 5. — G. 1 5, 26. 7, 23. 26. 8, 20. 28. II 3, 4.12. 5, 6. 9, 14. 15. 10, 6. 7. 27. 33. 37. III 2, 39. 4, 30. 10, 25. IV 10, 3. etatprabhrti G. II 1, 24. 3, 6. III 4, 20. 8, 3. 10. Vedh P. I 6, 2. edha Ç. II 10, 4. edhase Ç. V 1, 8. eva A. I 1, 4. 7, 3. 4. 11, 5. 11. 15, 7. 21, 3. 23, 3. 7. II 1, 15. 4, 11. 5, 2. 8, 2. 16. III 2, 2. 3, 2. 5, 21. 6, 2. 8, 2. IV 4, 7. 8. 6, 5. 7, 4. 21. 8, 40. — **P**. I 1, 5. 3, 29. 30. 31. 8, 20. 10, 1. 15, 8. 16, 2. 18, 7. II 3, 7. 7, 4. 8, 8. 10, 10. 17, 3. III 4, 4. 6, 4. 7, 3. 8, 15. 9, 6. 10, 3. 15. 26. 12, 11. 13, 6. 15, 4. 16. —  $\mathbf{Q}$ . I 3, 9. 7, 5. 10, 9. 11, 6. 12, 13. 13, 14. 15, 19. 16, 12. 24, 7. 25, 4.10. 28, 19. II 4, 3. 5, 7. 12, 2. 7. 13. 14. 14, 5. 15, 3. 10. 16, 1. 3. 5. III 3, 1. 11, 10. 12, 3. 14, 6. IV 12, 30. V 5, 8. 9, 5. VI 1, 1. — G. I 1, 5. 16. 18. 20.21.23. 2, 1, 29, 30. 3, 8.9. 10. 11. 4, 3. 13. 15. 17. 20. 21. 23. 24. 26. 28. 29. 30. 5, 8. 12. **1**3. 26. 6, 5. 6. 7. 11. 13. 21. 8, 2, 3, 10, 11, 18, 22, 7, 21. 25. 27. 9, 7. 8. 15. 16. 17. 21.

7. 13. 36. 43. III 1, 8. 10. 2, **54**. 6, 4. 5. 13. 8, 19. 22. 9, 2. 4. IV 1, 6. 16. 18. 22. 2, 11. **14**. 30. 36. 3, 3. 6. 8, **13**. 24. 26. 4, 6, 30. 6, 15. 7, 26. 9, 9. 10, 17. evamrûpa G. III 2, 22. evamvid A. IV 4, 7. 8, 29. — P. I 11, 6. evamvidha Ç. I 2, 7.8. evamjátíya G. II 1, 20. evam A. I 13, 4. 17, 15. 22, 21. 23, 18. 25. II 5, 10. III 7, 5. 10, 8. IV 2, 10. 4, 2. 3. 4. 8, 22. — P. I 2, 9, 7, 4, 11, 10. 16, 22. II 1, 13. 4, 2. 3. 4. 5, 31. III 2, 15. 10, 14. 39. 11, 5. - Q. I 12, 6.13. 14, 2.3.19, 5. 25, 10. 28, 16. 17. II 6, 1. 7, 18. 20. 9, 3. 10, 8. III 2, 7. IV 2, 7. 3, 7. 15, 14. 19. V 9, 6. VI 4, 6. 6, 6. 7. 8. — G. I 2, 2, 3, 3, 13, 6, 11, 7, 28. 9, 23. II 2, 10. III 2, 29. 32. 42. 49. III 7, 15. 8, 17. 24. 9, 20. IV 8, 22. evamanta A. III 4, 1. — Ç. IV 9, 3. evameva G. II 3, 11. 8, 23. IV 1, 16. 2, 36. 3, 7. 9. 14. 25. evam-evam Ç. II 7, 18. evâ Ç. VI 4, 4. ehas A. II 6, 8. aida G. I 9, 17. aiņeya Å. I 19,10. — P. II 5, 17. — Ç. II 1, 2. — G. II 10, 9. aitareya A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. VI 1, 1. aindra P. II 15, 2. 16, 2. III 3, 2. -- C. II 3, 2. 14, 7. 15, 7.

IV 16, 1. - G. I 8, 24. [II]

2, 48. 51.

26. II 1, 7. 3, 5. 4, 3. 7, 5.

16. 18. 8,6. 9, 18. 20. 22. 10,

aindrágna C. II 15, 9. IV 19, 3. - G. I 8, 24. 9, 12. III 8, 9. omkåra Ç. II 5, 11. IV 8, 12. 9, 3. VI 3, 12. — G. II 10, 40. ojas  $\hat{A}$ . II 6, 3. 10, 6. — P. I 3, 25. - C. 16, 5. 17, 7. 27,7. III 3, 5. VI 6, 16. odana A. I 16, 4. 22, 12. II 4, 4. 5, 2. — P. III 15, 23. — **C.** I 22, 5. 27, 5. — **G.** IV 1, 6. 2, 14. 6, 13. om A. I 14, 4. 24, 31. 32. III 2, 3. 4, 1. 5, 12. 10, 7. IV 7, 30. — P. I 3, 28. II 10, 18. - Ç. I 24, 8. II 5, 11. 18, 2. 4. IV 8, 13. — G. I 3, 18. osadhi A. I 2, 4. 13, 5. 17, 8. II 7, 3. III 2, 2. 3, 4. 4, 1. 5, 2. IV 1, 13. — P. I 5, 10. II 1, 10. 10, 2. III 1, 4. 4, 8. — **Ç**. I 11, 2. 12, 9. 28, 12. IV 5, 2. 9, 3. — G. I 4, 9, 7, 22. 9, 16. II 6, 8. 9, 14. III 2, 35. IV 7, 4. 10, 6. oşadhî P. I 13, 1. 16, 6. II 2, 21. — Ç. II 14, 12. ostha G. III 4, 29. oşthya P. III 16, 1.

audaka G. II 2, 15.
audavâhi Â. III 4, 4. — Ç. IV
10, 3.
audumbara Â. I 19, 13. — P.
I 15, 4. II 5, 27. 6, 17. 10,
13. III 4, 9. — Ç. II 1, 20.
V 10, 2. — G. II 7, 4. 9, 4.
13. 15. III 6, 5. IV 9, 2.
audgâhamâni G. III 10, 7. 13.
aupaniṣada Ç. II 11, 12. — G.
III 1, 28.
aupavasathika G. I 5, 26. 6, 1.
3. 4.
aupâsana P. I 9, 1. III 8, 3.
aurna G. II 10, 8.

auçanasa A. III 12, 16.

Abhandl. d. DMG. IX. 1.

kamsa A. IV 6,19. — G. I 3, 8. 7, 2. 9, 7. II 9, 4. 11. III 2, 35. 45. IV 1, 8. 10. 2, 28. 39. kakupkâram Ç. III 4, 5. VI 3, 12. kaksa A. II 4, 9. — C. III 14, 5. — G. I 2, 2, 3, IV 1, 21. kankata P. II 14, 15. kata P. I 5, 2. — G. II 1, 20. **22**. **23**. katuka G. IV 7, 4. kana G. IV 6, 14. kantaka P. I 14, 4. — Ç. I 20, 3. — G. IV 7, 4. kaṇṭakin Â. II 7, 5. IV 1, 14. kaņtha A. III 8, 21. — Ç. I 22, 10. kanthya P. III 16, 1. kandûy Ç. IV 12, 18. katama G. II 8, 13. katham G. I 9, 13. kathâ A. IV 6, 6. kad A. IV 8, 23. kanikradat A. III 10, 9. kanistha Å. IV 2, 9. 4, 12. — P. III 2, 6, 10, 28. kanî A. I 4, 8. kanyalâ G. II 2, 8. kanyâ A. I 5, 2. 6, 1. 7, 13. — P. I 6, 2. — Ç. I 6, 4.6. 11, 1. 2. 4. 12, 11. 15, 9. 18, 3. 28, 22. kapardin Ç. V 6, 2. kapâla A. II 1, 4. IV 3, 5. 5, 10. — P. II 7, 12. II 14, 3. 10. — G. III 7,7. 10,11.12. kapinjala P. I 19, 8. kapucchala G. II 9, 18. kapuşnikâ G. II 9, 12. 14. 19. kapota A. III 7, 7. — Q V 5, 1. 2. √ kam A. I 7, 3. II 4, 6. III 6, 4. — P. I 14, 5. 16, 8. II 14, 19. - G. I 1, 19. 6,4. 10. kamandalu G. I 6, 21. kambûka G. IV 9, 15 karaņa P. I 6, 2. II 1, 22. III

10, 50. 16, 1. — G. I 1, 12. II 7, 1. 8, 8. 9, 1. III 1, 2. karambhin G. III 3, 6. karkandhu Ç. IV 19, 2. karna A. I 15, 2. III 6, 7. IV 3, 8. — P. I 3, 25. 16, 6. 18, 5. II 6, 19. III 16, 1. — C. I 24, 9. III 8, 6. IV 12, 22. V 5, 11. — G. I 2, 8. III 3, 34. karnavestaka P. II 6, 26. kartr A. I 11, 8. 9. IV 2, 10, 19. 6, 13. — P. III 4, 8. — G. II 8, 10. karman A. I 4, 1. 6, 2. 10, 23. 22, 2. 23, 5. II 1, 1. 2, 1. III 7, 2. 8, 6. IV 6, 1. - P. I1, 1. 2, 11. 5, 8. 10. II 3, 2. 14, 1. 17, 9. 17. 19. III 2, 1. 10, 1. 7. 25. 12, 8. —  $\mathbf{C}$ . I 2, 1. 7. 10, 1. 7. 14, 11. 28, 18. II 4, 5. 16, 1. III 4, 1. IV 5, 16. 13, 1. 2. V 10, 4. VI 1, 6. — G. I 6, 7. 16. 9, 28. 29. II 1, 11. 6, 8. 10, 34. III 10, 2. IV 5, 23. 8, 1. 10. 17. 19. karvara Ç. V 8, 2. karşû A. II 5, 6. — P. III 3, 11. — G. IV 2, 16. 18. 19. 21. 22. 3, 3. 5. 6. 8. 13. 18. 24. 4, 8. karhicit Ç. I 10, 8. V kal c. pra G. III 6, 1. c. anu + sam  $\hat{A}$ . IV 2, 8. kalaça A. II 1, 2. 9. 8, 16. — P. III 4, 4. -- C. III 2, 9. — G. II 1, 13. kalahin A. II 7, 11. kalpa A. I 11, 1. II 4, 13. 5, 3. III 3, 1, 2, 3, 5, 15, — P. II 6, 7. 10, 14. III 9, 10. — **Ç**. 1 1, 13. 9, 19. II 11, 2. 14, 2. IV 1, 13. 7, 53. — G. I 5, 20. 6, 21. 7, 28. 8, 10. 9, 25. 111 2, 54. Lalman A. IV 8, 5.

kalyana A. I 4, 1. 8, 6. 23, 22. - Ç. III 7, 4. kavaca A. III 12, 3. kavi P. II 2, 9. 11, 12. III 3, 5. — G. III 10, 22. kavyavâhana G. IV 2, 39. kaçyapa P. II 9, 2. — Ç. I 28, 8. √ kaş c. ni A. I 15, 1. kahola A. III 4, 4. - Ç. IV 10, 3. VI 1, 1. kâmsa G. IV 6, 13. kâmsya P. I 3, 5. III 4, 9. kâka Ç. V 5, 4. kâkâtanî Ç. I 23, 1. kanks G. II 7, 17. 3, 3. 9. 13. kânda Ç. VI 6, 9. kâtyâyana Ç. VI 1, 1. kâma A. I 7, 4.5. 10, 23. 15, 6. 16, 2. 3. 4. III 6, 2. 8, 4. 5. IV 1, 2. 3, 26. 7, 15. — **P.** 1 3, 13. 4, 16. 9, 5. 11, 2. 19, 8— 12. II 6, 23. 7, 2. 17, 3. III 12, 9. — Ç. I 14, 4. 17, 9. 27, 2. 3. 4. 5. II 2, 13. 4, 2. III 2, 2. 12, 5. 13, 2. — G. I 4, 10. II 1, 10. III 6, 3. 4. 5. IV 3, 27. 5, 15. 16. 17. 18. 30. 31. 32. 6, 10. 13. 7, 9. 10. 11. 15. 16. 17. 8, 11. 12. 18. 25. 9, 1. 6. 12. 13. 14. 15. kâmatas C. I 1, 7. kâmam A. I 9,6. IV 7, 5. 8, 6. — P. I 11, 8. II 5, 43. 6, 8. 7, 4. — Ç. II 7, 23. 26. G. I 3, 15. 4, 2. 28. III 8, 20. kâmavarşin G. III 2, 29. kâmodaka P. III 10, 46. kâmya A. I 10, 5. III 6, 1. — G. I 5, 26. 6, 3. III 8, 3. IV 5, 1. 7. 9. kâra A. III 4, 1. — P. II 9, 2. 10, 18. 17, 12. — Ç. III 8, 1. IV 8, 12. 9, 3. VI 3, 12. - G. I 9, 25. IV 1, 15. 9, 10. kârin Ç. IV 11, 4.

karkarina P. III 15, 20. kârttikî P. III 9, 3. — Ç. III 11, 2. — G. III 3, 22. kårpåsa G. II 10, 8.12. kârya A. I 23, 19. — Ç. IV 11, 9. 16. 13, 1. kâla A. I 3, 9. 9, 4. 19, 5. 22, 28. IV 7, 2. 17. — P. I 2, 1. 2. II 5, 36. 41. 4, 5. 6. III 10, 44. — Ç. I 1, 4. 12. 3, 2. 7. 8. 9. 11, 2. II 1, 6. 11, 13. 16, 4. IV 9, 2. V 1, 6. VI 5, 1. — G. I 1, 3. 4, 22. 23. 5, 10. II 5, 8. 6, 1. 10, 4. III 3, 13. 17. 28. IV 5, 25. kâlaklîtaka Ç. I 23, 1. kāça G. II 10, 10. kâçyapa P. II 13, 2. kâsâya A. I 19, 11. kâştha P. II 7, 16. 9, 16. — Ç.  $\Pi$  17, 2. — G. III 10, 31. kâsaktika G. I 2, 25. kâsrti G. III 5, 35. kimvadanta P. I 16, 23. kimca A. I 22, 15. 24, 8. — Ç. III 4, 10. V 2, 7. kimcana A. I 4, 7. II 3, 3. -P. I 16, 2. II 14, 5. III 10, 25. 14, 14. — C. III 2, 2. -G. II 1, 7. kimcit A. I 12, 5. 6. — P. II 9, 16. 17, 9. III 4, 18. 15, 22. - Ç. I 2, 7. 14,11. IV 1, 11. 7, 52. 8, 20. V 5, 13. — G. I 6, 6. kitava A. II 7, 11. kitavî A. I 5, 5. kim A. I 13, 3. 20, 8. 23, 21. — P. I 3, 8. II 2, 17. 19. III 15, 20. — Ç. I 8, 8. 16, 6. II 2, 4. III 2, 2. — G. II 7, 10. 8, 13. 10, 22. V kir (kar? akârişam) s. V 2. kr. kilina G. IV 7, 8. kînâça P. III 1, 6. kîrtay (denom.) A. IV 6, 6. c. anu Ç. I 6, 4.

c. pari P. III 12, 8. c. pra C. I 1, 14. kîrti P. II 5, 31. III 2, 11. — Ç. II 17, 4. VI 6, 16. kîlâla Ç. III 3, 1. 7, 2. kuthârikâ Ç. IV 8, 11. kunda Ç. II 7, 28. kundala A. III 8, 1. 10. — Ç. III 1, 18. kutaçcit A. III 10, 8. kumāra A. I 15, 1. 19, 10. II 8, 16. -- P. I 16, 3. 24. II 1, 5. III 4, 4. — Ç. I 7, 9. 16, 8. 24, 2. 25, 3. II 14, 21. III 2, 5. 6. 8. 9. 4, 2. — G. II 4, 7. 10. 7, 17. 19. 21. 8, 1. 2. 10. 19. 9, 8. III 2, 8. kumâraka Ç. V 7, 3. kumârî A. I 5, 4. 9, 1. 15, 10. 16, 6. 17, 19. — P. I 4, 5. 6, 1. — Ç. I 5, 5. 12, 1. — G. II 1, 7. 6, 9. kumbha A. I 7, 3. 6. 20. 22, 21. II 8, 16. IV 5, 2. 6, 4. — P. I 8, 3. II 6, 9. III 4, 4. 10, 54. — Ç. III 4, 3. IV 15, 5. — G. I 1, 26. II 1, 13. III 9, 7. kumbhin P. I 16, 23. kumbhi Ç. III 2, 9. kula Å. I 5, 1. 17, 1. 18. — Ç. I 1, 8. II 12, 6. 16, 4. — G. I 1, 15. 4, 24. II 3, 1.9. 9, 25. III 4, 8. kulankula Ç. IV 12, 11. kulapati G. III 3,30. kulyâ Å. II 4, 13. III 3, 3. — Ç. III 13, 2. kuça A. I 3, 3. 14, 4. 17, 4. 8. 22, 21. II 7, 4. 8, 15. IV 6, 4. 8, 15. 22. 27. — P. I 1, 4. 14,4. II 1,10. 5,24. 6,9. 17, 13. III 4, 9. 5, 2. — Ç. I 8, 2. 9. 14. 17. 9, 3. 13. 13, 6. **20**, 3. **27**, 9. **28**, 12. 13. 15. **Ⅱ** 7, 5. 28. III 4, 3. IV 15, 5. 11.

17, 3. - G. I 2, 1. 5, 16. 7,9. 8, 27. IV 2, 24. kuçabhitta Ç. I 28, 6. kuçala G. I 5, 26. 7, 7. II 1, 2. kuçalîkr A. I 19, 10. — G. II 9, 25. 10, 7. kuçendva P. III 7.3. kuşumbhaka A. III 5, 7. — Ç. IV 5, 8. kustha P I 7, 5. kuşthin A. IV 8, 4. kusîda G. IV 4, 26. kůpa A. III 9, 6. — Ç. IV 12, 28. V 2, 1. kûbara G. III 4, 31. kûbarî P. III 14, 5. kûrkuru P. I 16, 24. kûrca P. III 8, 11. kûrma P. I 14, 5. Vkr., skr (karoti, krņoti) A. I 3, 10. 5, 4. 6, 5. 10, 23. 11, 2. 5. 12, 3. 13, 5. 14, 8. 17, 17. 18, 6. 20, 10. 22, 2.20.21. 24, 15. 31. II 1, 3. 9. 3, 3. 4, 14. 5, 2. 6, 9. 12. 7, 8. 8, 9. 13. III 1, 3, 4, 2, 2, 3, 4, 5, 11, 8, 6. 21. 10, 12. IV 1, 3. 2, 22. 3, **18. 6**, **1**. **10**. **7**, **2**. **18**. **19**. **8**, **26**. — P. I 1, 2. 3, 15. 18. 30. 4, 15. 8, 3. 5. 11. 11, 4. 14, 5. 16, 3. 5. 6. 16. 19. 17, 1. 2. II 3, 2. 4, 2. 6, 12. 16. 24. 7, 3. 6. 15. 8, 5. 6. 9. 9, 16. 17, 13. 14. 15. 16. III 1, 4. 2, 2. 8. 3, 5. 6. 4, 2. 9, 4. 9. 10, 13. 14. 15. 25. 34. 42. 11, 2. 10. 11. - **Ç**. I 3, 10. 6, 6. 8, 21. 9, 9. 11, 5. 15, 3, 22, 16, 4, 24, 4. 7. 13. 25, 8. 28, 9. 10. II 2, 3. 4, 5. 7, 28. 10, 8. 12, 1. 5. 6.14.17. 13, 2.4. 15, 1.3. 16, 2. III 2, 1. 4, 5. 10, 1. 2. 14, 6. IV 1, 6. 3, 4. 4, 3. 8, 10. 11. 11, 9. 12, 22. 14, 1. 15, 11. 19, 2. V 4, 1. 7, 1. 2. 10, 1. 11, 2. VI 3, 8. 4, 12. 6, 9. - G. I 1,14.19. 2, 1. 3,7. 4,

5. 23. 24. 25. 5, 8. 6, 10. 21. 7, 14. 16. 21. 8, 26. 9, 13. II 1, 1. 3, 19. 6, 8. 8, 1. 9. 9, 9. 25. 26. 10, 7. 17. 34. 41. III 1, 3. 2, 35. 43. 3, 8. 4, 3. 12. 6, 5. 6. 7, 9. 13. 22. 9, 4. 10, 5. 28. IV 1, 9. 18. 19. 22. 2, 8. 11. 18. 38. 39. 3, 18. 5, 21. 7, 15. 18. 25. 9, 20. 10, 22. Caus. A. I 17, 3. 6. 18. 18, 3. 24, 31. c. amâ Ç. III 9, 9. c. alam A. I 6, 1. 2. 8, 10. 19, 10.  $\Pi$  2, 2. — **P**.  $\Pi$  2, 5. III 9, 6. — Ç. I 8, 7. II 1, 27. III 1, 5. 11, 12. 13. IV 1, 5. — G. II 10, 7. III 4, 25. c. upa + â A. I 11, 2. II 1. 9. — Ç. IV 5, 16. — G. III 3, 13. c. sam +  $\hat{A}$   $\hat{A}$ . III 10, 12. c. upa G. III 10, 10. c. nis P. III 3, 5. 4, 5. 14. c. pra P. II 17, 17. III 10, 25. — Ç. II 17, 4. — G. I 4, 22. c. prâdus G. I 1, 27. 28. c. vi P. II 7, 17. c. sam A. II 3, 13. 9, 9. IV 6, 18. — P. I 1, 2. 10, 1. III 4, 7. 9, 4. - C. 1823. — G. I 7, 19. 9, 26. krkaşâ P. I 19, 10. krt (kvip) s. svistakrt. — Ç. III 12, 3. 14, 2. - G. III 10, 35.krt (accus. krtam) P. I 17,2. — Ç. I 24, 4. — G. II 8, 14. 1/ krt (krnt) P. I 4, 13. III 3, 6. — G. II 1, 18. 7, 22.

— G. II 1, 18. 7, 22.
c. ava G. IV 2, 12.
c. â G. III 10, 30.
c. nis P. I 3, 18.
kṛta Â. I 7, 16. III 9, 1. 4. IV
7, 2. — G. I 3, 6. 9, 7. —
P. s. vaṣaṭkṛta.
kṛtamangala Ç. I 12, 1.

krtalaksana G. II 1, 6. krtaçânti Ç. VI 2, 10. krtaçmaçru Ç. VI 1, 6. krtakrta A. I 3, 4. 22, 25. kṛtârgha P. I 3, 31. — Ç. II 15, 10. krtartha G. III 9, 5. krtodaka P. III 10, 44. kṛttikâ Ç. I 26, 1. krtya G. I 1, 2. III 1, 22. 6, 8. 7, 2. IV 2. 5. 3, 1. krntana G. II 7, 17. kṛmi s. krimi. kṛçana G. II 10, 30. 1/ krs P. II 13, 4.6. III 1, 6. c. apa C. VI 4, 11. c. abhi Ç. VI 6, 5. c. pra A. II 10, 3. — G. I 7, 13. kṛṣi Ç. IV 13, 1. kṛṣṭa P. II 17, 6. krsti P. I 4, 12. kṛṣṇa A. IV 2, 7.15. 5, 1. 8, 6. — Ç. I 24, 7. V 5, 8. — G. III 2, 30. IV 7, 7. 27. kṛṣṇadanta P. I 12, 4. kṛṣṇabhakṣa G. III 2, 14. kṛṣṇavastra G. III 2, 13. kṛṣṇaçakuni P. II 8, 3. kṛsara A. II 4, 4. 5, 2. — G. II 7, 9. 9, 5. 7. V 1. k $\hat{\mathbf{r}}$  (kirati). c. ava A. IV 5, 8.9. — P. III 12, 9. —  $\mathbf{C}$ . IV 1, 3. c. pari G. IV 9, 21. c. pra A. IV 7, 30. V 2. kr, akârişam Ç. I 17, 1. IV 5, 10. — **G**. III 3, 7.V klp  $\hat{A}$ . I 23, 6. III 6, 8. — C. I 22, 13. V 9, 3. 4. — G. I 2, 21. II 5, 9. 10, 23. c. ava Ç. VI 1, 9. c. upa A. III 8, 1. IV 6, 4. — P. I 10, 2. — G. I 5, 14. II 9, 3. IV 2, 31. 9, 2. c. pra A. II 5, 2. — G. II 1, 20.

c. vi Ç. I 19, 6. klpta P. III 3, 5. klpti A. I 23, 15. ketâ P. III 4, 14. ketu A. III 6, 8. — P. III 3, 5. keça A. I 17, 7, 16, 18, 3, 6, 22, 25. IV 1, 16. 6, 4. — P. II 1, 6. 7. 12. 19. 22. 23. — Ç. I 28, 6. 9. 13. 15. 23. II 1, 23. III 1, 2. — G. II 5, 6. 9, 26.III 1, 9. 4, 24. keçapakşa A. I 7, 16. 17, 8. keçaveça A. I 17, 18. keçaçmaçru Ç. IV 7, 42. keçânta P. I 4, 2. II 1, 3. 7. 18. 20. 24. 25. — C. I 5, 2. 8. 16, 6. — G. III 1, 2. 3. kovidára G. I 5, 15. koça P. III 16, 1. — Ç. I 12,4. koçâtakî Ç. I 23, 1. kautumba A. II 6, 10. kautomata G. IV 5, 19. kautsa G. III 10, 6. kaulâla A. IV 3, 19. kauçîlava G. III 1, 19. kauşîtaka A. III 4, 4. kauşîtaki Ç. IV 5, 6. 10, 3. VI 1, 1. kauşîtakin A. I 23, 5. kauhalîya G. III 4, 34. kratu A. I 23, 23. III 4, 6. 6, 7. — P. III 1, 6. 5, 3. V krand C. III 2, 5. 6. IV 7, 37. Intens. s. kanikradat. c. abhi C. I 19, 6. c. â P. III 4, 4. — Ç. III 2, 5. 6. 8. √ kram ppp. krânta Ç. V 5, 4. c. ati Ç. II 9, 2. IV 7, 51. — G. II 2, 13. III 2, 24. c. anu Ç. VI 6, 16. — G. II 2, 12. c. abhi A. II 6, 13. — P. II 5, 30. III 14, 8. c. â Ā. I 24, 9. — P. III 10, 24. — Ç. I 13, 12. II 7, 5. — G. I 2, 32. II 2, 3. 9.

c. ud A. I 8, 3. — G. IV 8, 3. c. abhi + ud A. I 7, 19. — G. II 2, 11. c. upa G. I 7, 4. 8, 2. c. nis A. III 2, 2. IV 4, 8. — P. I 4, 15. — Ç. II 12, 9. III 5, 1. - G. II 3, 8. III 3, 15. IV 6, 14. 8, 2. 14. 9, 3. c. upa + nis A. II 1, 9. — Р. II 14,11. — Ç. II 12,11. c. pari A. IV 6, 14. — P. I 7, 3. - Q. III 9, 2. - Q.I 3, 12. 6, 13. II 1, 13. 2, 2. 8, 3. 11. c. anu + pari P. I 16, 16. c. pra A. IV 6, 7. — P. I 8, 1. — Ç. I 14, 5. — G. II 2, 12. c. upa + sam G. III 4, 31. krama P. I 14, 5. kramaņa Ç. I 14, 2. kravyåd Å. IV 6, 2. krânta Ç. V 5, 4. krimi (cf. krmi) G. II 6, 6. IV 9, 19. krimimant G. IV 9, 19. kriyâvant Ç. I 2, 6. 1∕ krî (krîņâti) P. III 10, 26. — **C.** III 14, 2. — **G.** I 5, 24. c. pari G. II 6, 6. 7. c. vi G. I 5, 24. / krid P. III 9,6. — Ç. III 11,14. krîta A. IV 4, 15. 1/ krudh P. III 13, 5. krûra G. III 4, 15. krodha P. III 13, 5. — G. III 1, 16. kroça G. III 3, 34. **√** klid aklinna A. III 2, 2. klîtaka A. III 8, 8. — G. II 1, 10. kloman G. IV 1, 4. kva A. I 3, 1. — P. III 7, 2. kvacit P. I 1, 5. — C. I 2, 8. — G. I 2, 24.

1/ kṣaṇ P. II 1, 21. — G. III 3, 6. 7, 22. 9, 4. kṣatra P. I 5, 10. 10, 2. — Ç. III 3, 6. IV 18, 7. — G. III 9. 11. kṣatriya A. I 19, 3. 6. 10. 11. 12. 13. II 8, 7. IV 2, 17. — P. I 17, 4. — Ç. I 28, 3. II 1, 4. 7. 16. 19. 22. 5, 5. — G. II 10, 2. 4. 12. III 1, 6. IV 7, 6. kṣapaṇa P. II 12, 4. — C. IV 5, 17. V kşar, kşarâni (1 sg. ipv.) Â. II 4, 14. c. ava A. I 20, 4. c. upa A. III 3, 3. √ kṣal (kṣâlayati). c. pra A. I 24, 10. 13. — P. I 3, 10. 16, 20. II 14, 20. 24. III 6, 2. - C. I 3, 12.II 7, 4. — G. I 2, 5. 3, 7. 7, 1. 5. 8, 20. II 6, 9. III 10, 29. IV 3, 30. 10, 10. kṣāra A. I 8, 10. 22, 19. IV 4, 16. — P. I 8, 21. — G. II 3, 15. 10, 47. 1/ 1. kşi, kşayati P. III 5, 3. √ 2. kşi, kşita, kşîyate Å. II 10, 6. — P. III 5, 3. 15, 22. c. apa Ä. IV 6, 1. V ksip (ksipati) c. vi + ni A. IV 3, 25. c. pra C. V 9, 6. ksiptayoni A. I 23, 20. kşîra A. IV 5, 4. — P. III 10, 28. — Ç. I 13, 6. kşîrin Â. II 7, 5. IV 1, 14. — G. IV 7, 4. 1/ kşu, kşutvâ A. III 6, 7. — G. I 2, 32. ksutpipåså G. IV 9, 15. kşudra G. IV 5, 32. 9, 14. kşudrapaçukâma G. IV 9, 14. kşudrasûkta A. III 4, 2. — C. II 7, 21. IV 10, 3. kşudh Ç. I 2, 6. — G. IV 9, 15. kşura A. I 17, 9. 10. 16. — P.

II 1, 11. 17. 19. 21. — Ç. I 28, 6. 14. 15. — G. II 9, 4. 10. 13. 15. III 1, 22. kşurapâni G. II 9, 4. kşetra A. I 5, 5. II 10, 3. 4. III 4, 1. — P. II 17, 6. 16. — C. IV 9, 3. 13, 2. 5. kşema P. II 7, 5. III 4, 4. 7. — Ç. III 3, 1. 5, 1. ksemya P. III 6, 4. 7, 3. kşodhuka G. I 6, 2. ksauma P. II 5, 16. — C. I 12, 8. — G. II 10, 8. 12. IV 2, 32.

kha Ç. I 15, 6. khadira Ç. I 15, 10. — G. IV 8, 11. V khan, khanati, khâta, khâtvâ, khânayati A. II 8, 2. IV 1, 6. 4, 8. - P. III 5, 2. - Q. III2, 3. - G. IV 2, 16. 7, 14.c. ava G. IV 2, 17. c. ni A. IV 8, 15. — P. III 8, 12. 10, 5. - C. I 15, 6.28, 23. III 3, 10. — G. II 9, 26. c. pari A. II 7, 5. khala P. II 17, 16. khalamâlinî P. II 17, 9. khalayajña G. IV 4, 30. khalu A. I 1, 4. 3, 1. 7, 1. -G. I 6, 6. II 3, 5. III 2, 22.29. khândika G. III 3, 8. / khâd P. II 10, 15. khâdira G. I 5, 14. 15. √ khid c. ud A. I 11, 10. II 4, 13.

IV 3, 20. 1 khyâ G. I 3, 18. c. ava Ç. I 4, 2. c. â A. IV 6, 6. — G. II

8, 17. c.  $vi + \hat{a} + \hat{A}$ . I 9, 4. 22, 22. IV 7, 6. — P. III 8, 75. 9, 2. 10. 15, 4. - C. I 1,1. 12. 9, 19. II 7, 27. 11,

2. 14, 2. IV 1, 13. — G. II 10, 13. III 1, 2. 10. 6, 13. 9, 2. IV 4, 1. c. abhi + vi G. III 2, 41. c. pra + sam  $\hat{A}$ . II 1, 15. gana A. II 10, 8. — P. I 5, 10. II 10, 17. III 4, 18. — Ç. II 2, 13. VI 5, 3. — G. I 8, 17. gaņakāma Ç. II 2, 13. gatâdhvan G. I 5, 9. gati Ç. IV 9, 3. gandha A. III 6, 7. IV 7, 17. -P. I 19, 4. II 13, 2. — Ç. IV 3, 4. — G. III 1, 19. 5, 15. 6, 15. IV 2, 37. gandharva A. III 4, 1. 9, 1. --P. I 4, 16. 11, 2. II 12, 2. — **Ç**. I 11, 4. 19, 2. IV 9, 3. — G. II 1, 19. III 4, 27. gandhavant G. III 4, 11. <sup>0</sup>gandhi Ç. VI 2, 5. V gam (gacchati) A. I 24, 24. III

5, 7. 6, 8. — P. I 4, 12. II 6, 16. 7, 3. 5. 12, 2. 14, 11. 23. III 7, 2. — Ç. I 2, 8. 6, 1. III 6, 3. 9, 5. IV 5, 8. 8, 18. 12, 7. 9. 29. — G. III 10, 33. IV 4, 23. c. adhi A. III 7, 9. — G. I

9, 13. 22.

c. anu P. III 10, 8. — C. IV 7, 14. V 1, 8.

c. abhi P. I 3, 14.

c. â A. IV 1,3. — P. I 3, 15. II 6, 17. III 13, 4. — **C.** II 2, 14. 15, 1. 16, 3. 4. III 2, 9. 9, 3. IV 16, 3. — **G.** I 5, 12. II 3, 17. 4, 6. IV 5, 33, 34.

c. prati + â Ç. III 9, 3. — G. III 6, 2.

c. upa Ç. VI 2, 3.

c. sam G. II 10, 20. <sup>0</sup>gama P. III 15, 20. gamana P. II 5, 12. III 10, 10. — Ç. II 13, 2.

gayasphâna P. III 4, 7. gâyatrî P. II 3, 7. 10. — Ç. II gariyas C. IV 11, 14. garutmant **C.** I 22, 15. gargî A. III 4, 4. garta A. II 8, 2, 14, 15. IV 4, 8. 5, 7. — **Ç**. I 15, 6. III 2, 3. 5. gartasad A. III 10, 10. gardabha P. II 11, 6. III 12, 2. garbha A. I 13, 1. 2. 14, 1. 19, 2. — **P**. I 9, 5. 13, 1. 15, 3. III 3, 5. 13, 5. - C. I 19, 5.6. 21, 1. 22, 1. II 1, 1. 3. 4. 5. — G. II 5, 9. 6, 1. 7, 1. 10, 1. 2. 3. IV 3, 27. garbhakâma P. I 9, 5. — Ç. I 17, 9. garbhalambhana A. I 13, 1. garbhaştama P. II 2, 1. garbhinî P. II 7, 10. — C. I 19, 5. II 14, 21. garhita A. II 8, 3, 5. gala G. I 2, 26. gava P. III 8, 1. gaviș A. I 1, 4. gavî A. II 10, 8. gavya P. II 5, 19. 20. — C. I 25, 6. II 1, 5. V gâ c. â Å. I 20, 9. — P. I 5, 11. II 2, 6. 8. 9. III 3, 5. — Ç. II 2, 1. — G. II 9, 10. 10, 21. c. upa + â G. III 2, 50. c. upa Ç. I 6, 5. c. vi P. II 16, 3. gâtumant P. III 4,7. gatuvid P. I 2, 11. gâthâ A. I 3, 10. III 3, 1.2.3. — P. I 7, 2. 15, 8. III 10, 9. gâthin A. I 14, 6. — P. I 15, 7. — **Ç**. I 22, 11. gâdha P. III 3, 5. gâna G. I 9, 29. gândharva A. I 6, 5. gâmin Ç. IV 11, 17. gàyatra A. I 24,15. — Ç. I 22,15.

5, 4. 7, 10. gârgî Ç. IV 10, 3. gârgya A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. gârhapatya A. IV 2, 12. 15. 4, 3. — P. I 5, 11. 6, 3. gåvedhuka Ç. V 6, 2. V gâh c. ava Ç. IV 9, 2. — G. IV 5, 28. gir Ç. I 25, 6. giri A. III 4, 1. — P. III 7, 2. 15, 13. — Ç. III 13, 5. IV 9, 3. girișad P. III 15,13. gîta P. II 7, 3.4. — G. III 3, 28. guņa A. IV 7, 8. — Ç. I 2, 2. 1/ gunth c. ava Ç. IV 12, 20. guda P. II 7, 16. V gup C. I 24, 4. c. adhi A. II 4,14. c. abhi P. III 3, 6. c. anu P. I 8, 10. II 1, 23. 14, 22. — Ç. II 14, 15. — G. I 1, 9. 24. 5, 19. jugups Ç. IV 12, 8. — G. I 6, 7. gupta A. I 15, 1. — P. I 17, 4. guru A. II 10, 8. III 9, 4. 10, 1. IV 4, 17. 19. 6, 1. — **P**. II 5, 11. 6, 4. 9. 11, 7. — **C**. II 6, 7. 8. 7, 22. 11, 10. 12, 6. IV 8, 5. 12, 3. — G. II 3, 13. 4, 11. III 1, 33. 2, 43.47. 4, 2. gulpha A. IV 1, 17. V guh P. II 6, 10. c. upa P. II 6, 10. guhya G. II 7, 16. grtsamada A. III 4, 2. — Ç. IV 10, 3. grha A. I 2, 4. 8, 8. II 10, 1. 2. III 4, 5. IV 6, 7. 8, 39. —  $\mathbf{P}$ . I 2, 3. 18, 1. II 17, 16. III 4, 18. — Ç. I 12, 10. 15, 1.

9. 22. 16, 12. II 16, 2, 3. III 1, 9. 3, 1. 4, 10. 5, 2. 6, 1. 2. 7, 1. 2. V 10, 1. 11, 1. — G. I 3, 15. 5, 22. II 4, 6. III 9, 4. IV 3, 22. 5, 34. 7, 20. grhadevatâ A. I 2, 4. grhadvára G. IV 7, 20. grhapati P. II 9, 14. 15. III 8, 10. — Ç. I 1, 5. — G. I 1, 12. 4, 24. III 9, 15. 18. grhamedhin Ç. II 16, 6. — G. I 4, 18. grhahan (f. 0ghni) P. I 11, 2. 4. grhîta s. 1/grabh. grhya A. I 1, 1. 9, 1. 23, 25. — **P.** I 1, 1. 12, 2. II 9, 3. 13. — Ç. I 25, 11. II 14, 3. 16, 6. III 4, 2. 7, 3. 8, 1. IV 15, 3. V 2, 5. — G. I 1, 21. 23. 3, 13. 15. 9, 13. grhyâ P. II 9, 2. grhyâkarman (?) G. I 1, 1. V gr (6. girati) c. ni G. III 6, 3. 8, 16.  $\sqrt{g_{\mathbf{r}}^2}$  (9.)  $\mathbf{A}$ . III 5, 7. —  $\mathbf{P}$ . III 5, 3. — **Ç**. IV 5, 8. V gai  $\hat{\bf A}$ . I 3, 10. — P. I 7, 2. II 7, 4. III 10, 9. —  $\mathbf{C}$ . I 22, 16. — G. II 4, 4. c. anu G. III 2, 31.34.36. 3, 8. c. pra P. I 7, 2. c. sam A. I 14, 6. — P. I 15, 7. - Q. I 22, 11.go A. I 6, 4. 13, 2. 18, 8. 24, 7. 30. II 6, 7. 10, 5. III 4, 1. 6, 5. 8, 6. IV 2, 3. 5. 3, 20. 6, 14. 19. 8, 42. — P. I 3, 26. 27. 8, 10. 15. 18, 4. II 1, 24. 7, 14. III 3, 5. 8. 4, 4. 7. 8, 5 17. 9, 4, 5, 10, 49, 11, 2, 14, 8. — C. I 12, 10. 14, 10. 13. 24, 7. 28, 21. II 12, 15. III 1, 14. 15. 3. 1. 7, 2. 9, 1. 3. 11, 3. 5. IV 7, 50. 9, 3. 16, 3. 18, 8.  $\nabla$  5, 7. — G. II 3, 2. 3. 4, 6. 8, 18. 9, **29.** 10, **50**.

III 1, 5, 8, 24, 2, 51, 4, 31. 6, 1, 3, 7, 15, 8, 3, 7, 10, 18. IV 1, 20. 3, 34. 7, 27. 8, 21. 10, 1. 18. 19. gogrâsa Ç. III 14, 4. gotra  $\hat{A}$ . IV 4, 10. —  $\hat{C}$ . I 6, 4. — G. II 3, 13. 4, 11. 9, 25. 10, 25. godâna A. I 4, 1. 18, 1. — P. II 1, 9. III 6, 2. —  $\mathbf{C}$ . I 28, 18.19. — G. I 9,28. III 1. 1. godânika G. III 1, 28. cf. gau<sup>0</sup>. gopati Ç. III 9, 1. gopaçu Ç. II 15, 1. III 14, 3. gopây Â. I 20, 7. — P. II 17, 13. 14. 15. 16. III 4, 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 17. — Ç. II 13, 5. 18, 3. III 6, 2. gopâyana Ç. III 10, 2. goptr (f. i) A. II 4, 14. -P. II 17, 13. III 3, 6. — Ç. II 13,5. 18,3. — G. II 10,37. gobrâhmaņa Ç. IV 9, 3. gomatî P. II 17, 9. III 4, 4. — Ç. III 3, 1. gomaya A. I 17, 3. 11. IV 4, 13. 6, 4. 14. — P. II 1, 12. 23. III 4, 9. 10, 24. — Ç. I 7, 2. 28, 6. — G. I 5, 13. II 9, 5. 17. 26. 4, 8. 14. 18. goyajňa P. III 8, 15. 9, 2. — G. III 6, 10. 13. golaka Ç. IV 19, 4. — G. IV 4, 26. gostha A. I 5, 5. II 10, 6. IV 8, 40. — P. II 1, 23. III 15, 15. — Ç. III 9, 3. 5. — G. II 1, 4. III 6, 4. IV 9, 6. gosava A. IV 7, 11. gohya P. II 6, 10. gautama A. III 4, 4. — G. III 10, 8. gautami Ç. IV 10, 3. gaudânika A. III 8, 6. cf. go<sup>0</sup>. gaupatya G. IV 5, 18. gaura G. IV 7, 5.

gaurasarşapa P. III 10, 24. V grath c. vi Ç. I 24, 11. c. sam P. II 6, 24. grathna G. II 7, 4. granthi C. I 15,11. II 2, 2. III 8, 5. - G. II 10, 28. IV9, 8. grapsa P. I 15, 4. V grabh A. I 3, 3. 5, 4. 5. 7, 3. 17, 7. 20, 4. 5. 23, 20. III 6, 3. IV 4, 10. — P. I 4, 5.15. 6, 3, 13, 1, 15, 8, II 2, 17, 6, 10. III 10, 27. — Ç. I 5, 5. 13, 2. 19, 6. II 3, 1. III 8, 2. — G. I 1, 8, 20, 26, 8, 11. II 1, 7. 8. 10. 17. 2, 2. 16. 3, 9. 7, 15. 9, 15. 10, 26. III 4, 16. 27. IV 1, 13. 2, 35. 3, 2. 3. 6. 8. 13. 24. 26. 7, 32. c. anu A. I 9, 2. c. ud A. I 24, 19. c. upa + ud G. II 2, 16. c. upa A. IV 7, 13. — P. II 6, 18. — Ç. I 6, 1. c. ni G. II 9,15. c. pari A. I 11, 10. 15, 9. — Ç. II 7, 6. III 2, 1. — G. II 8, 21. 9, 21. c. prati A. I 24, 13.15. III 6, 8. IV 7, 14. — P. I 3, 7. 13. 17. II 2, 12. 6, 23. 29. III 15, 22. 23. 24. — **C.** I 8, 21. 10, 8. IV 7, 55. 10, 12, 14, c. sam A. I 21, 5. II 6, 4. — Ç. I 9, 13. II 2, 11. 7, 7. IV 12, 6. — G. II 2, 5. III 6, 4. 7, 7. 13. IV 2, 9. c. abhi + sam G. I 6, 14. 7,25. II 6, 11. 7, 19. c. upa + sam A. I 21, 4. --**P.** II 6, 9. — **C.** IV 8, 8. 15. VI 3, 6. graha C. III 8, 2. grahana A. I 9, 1. 22, 3. — P. II 5, 15. III 16, 1. — Ç. I

3, 4. 9, 2. V 10, 5. VI 2, 4. — G. I 9, 28. grâma À. I 7, 1. III 2, 2. IV 1, 2. 3. 8, 12. 32. — P. I 8, 11. 12. 13. 16. 12, 4. II 7, 5. 11, 4. 6. 17, 7. III 8, 14. 10, 17. 23. 35. — Ç. I 14, 14. II 6, 4. 12, 9. III 2, 2. 5, 1. 2. IV 7, 24. VI 1, 8. — G. III 1, 25. 3, 15. 5, 35. IV 6, 14. 8. 2. 14. 15. 9, 3. 5. grâmakâma Ç. III 2, 2. grâmâgni P. III 10, 12. grâmântara G. III 5, 32. grâmâranya Ç. IV 7, 23. gramya A. III 9, 1. gravan A. IV 3,5. — Ç. III 12,5. grāsa Ç. III 14, 4. — G. IV 1, 20. grîvâ A. I 8, 9. 14, 3. IV 6, 8. — Ç. I 5, 9. — G. II 3, 3. grişma A. II 4, 14. — P. III 2, 2. 12. — Ç. IV 18, 1. glapsa A. I 14, 4. V glai P. I 16, 25. — C. VI 3, 8. gharma P. III 3, 5. y ghas **C**. I 15, 3. √ghŗ c. abhi A. I 10, 12. — P. III 11, 4. — G. I 7, 8. 8, 3. 7. 11. 12. II 2, 6. III 10, 15. 34. IV 1, 7. 2, 15. c. prati + abhi A. I 7, 10. 10, 22. — G. I 7, 8. III 10, 15. 34. IV 1, 7. 2, 15. c. â A. I 10, 13. ghṛta A. I 1, 4. 15, 1. 16, 5. II 9, 5. 10, 6. III 3, 2. 3. 12, 14. IV 7, 18. — P. I 3, 5. 16, 4. II 1, 8. 10, 13. 13, 2. 14, 8. 16, 2. 4. III 4, 4. 9. 7, 3. -**C.** I 25, 6. 27, 6. III 2, 5. 8. 3, 1. 5, 3. 9, 3. IV 5, 3. V 10, 2. — G. II 7, 9. IV 9, 5. ghrtapratîka Ç. I 25, 6. ghrtayoni Ç. I 25, 6.

ghrtavant Ç. I 22, 7. ghṛtâc A. II 10, 6. — Ç. III ghrtaudana A. I 16, 4. — Ç. I 27, 5. √ghrş c. ni G. IV 2, 30. c. sam + ni C. I 24, 3. ghora G. III 4, 15. IV 3, 19. ghoşa G. III 2, 23. ghosavant A. I 15, 4. — P. I 17, 2. - C. I 24, 4. - G.II 8, 14. ghoṣiṇî A. IV 8, 27. 28. — Ç. III 9, 1. V ghrâ c. abhi G. II 8, 22. c. ava P. I 18, 3. 7. c. â A. III 6, 7. ghrana Ç. IV 7, 27.

ca A. I 1, 4. 3, 1. 6. 4, 4. 5, 1. 6, 8. 7, 1. 6. 11. 9, 5. 10, 3. 4. 12. 19. 20. 12, 3. 7. 13, 1. 2. 14, 3. 4. 8. 15, 3. 4. 8. 17, 3. **12**. **13**. **21**, **5**. **22**, **15**. **26**. **28**. 23, 1. 19. 20. 24, 3. 4. 15. II 1, 2, 4, 3, 3, 13, 4, 7, 14, 5, 2, 5. 10. 7, 6. 12. 8, 12. 9, 8. 10, 6. III 4, 4. 5, 4. 12. 22. 6, 5. 7. 8. 8, 1. 6. 9, 1. 10, 5. 6. 9. 11, 2. 12, 12. IV 1, 17. 2, 1. 10. 15. 17. 3, 7. 9. 11. 16. 19. 23. 4, 10. 19. 21. 22. 23. 25. 27. 6, 4. 14. 18. 19. 7, 26. 8, 25. 42. — P. I 1, 4. 2, 8. 10. 3, 8. 19. 27. 28. 4, 12. 13. 16. 5, 3. 7. 9. 12. 6, 2. 8, 6. 11. 9, 5. 10, 1, 2, 12, 2, 14, 3, 4, 5, 15, 4. 16, 7. 25. 18, 4. 19, 3. II 1, 7. 14. 16. 20. 25. 2, 5. 3, 5. 5, 4. 6, 5. 13. 17. 20. 21. 23. 32. 7, 3, 5, 9, 15. 8, 3, 4, 5, 9, 4. 5. 7. 8. 12. 14. 16. 10, 8. 9. 14. 18. 11, 2. **3**. 5. 6. 7. 8. **12**, 2. 4. 13, 2. 5. 7. 14, 3. 4. 6. 17. 20. 15, 2. 6. 16, 2. 5. 17, 17.

18. III 1, 3. 2, 3. 6. 3, 6. 7. 11. 12. 13. 4, 8. 9. 10. 11. 12. **13. 14. 15. 16. 5, 2. 3. 4. 7, 2.** 8, 6. 9, 6. 10, 9.14. 33. 39. 40. 41. 43. 47. 11, 2. 4. 5. 10. 12, 10. 13, 3. 5. 14, 11. 15, 16. 22. — Ç. I 1, 13. 3, 4. 5. 8. 15. 6, 2. 8, 5. 13. 21. 24. 25. 9, 10, 11, 13, 10, 2, 4, 5, 9, 11, 5. 7. 12, 6. 13. 13, 3. 7. 10. 16. **15**, **4**. **5**. **17**, **7**. **9**. **22**, **6**. **24**, **3**. 5. 7. 10. **25**, 1. 3. 5. **28**, 6. 13. 15. 21. II 3, 1. 7, 18. 29. 9, 2. 10, 4, 6, 8, 11, 7, 8, 9, 12, 13, 12, 2. 6. 10. 16. 13, 5. 6. 8. 14, 5. 7. 9. 16. 17. 21. 22. 16, 1. 2. 3. 4. 5. 17, 1. 4. III 1, 2. 18. 2, 7. 3, 3. 4. 5. 6. 4, 9. 6, 3. 9, 3. 11, 13. 12, 5. 13, 1. 5. 14, 2. IV 1, 6. 8. 2, 8. 5, 3. 12. 17. 6, 6. 7, 3. 6. 7. 8. 9. 11. 15. 31. 47. 50. 55. 8, 1. 9, 3. 10, 3. 11, 7. 12, 2. 8. 26. 13, 3. 15, 3. 20. 17, 3. 5. 18, 1. 19, 2. 5. V 1, 5. 6. 2, 7. 8. 5, 3. 4. 5. 10, 3. 4. VI 1, 4. 11. 12. 13. **2**, 5. 8. 3, 5. 9. **4**, 2. 8. **5**, 5. 6. 6, 2. 16. — G. I 1, 4. 9. 2, **5. 24. 27. 32. 3, 9. 10. 5, 20.** 6, 12. 14. 7, 1. 25. 8, 17. 9, 27. 28. II 1, 15. 16. 18. 25. 3, 9. 10. 4, 2. 3. 5, 9. 6, 11. 7, **14.** 17. 19. 21. 22. 8, 14. 19. 20. 9, 7. 10, 19. 37. 40. 41. 43. III 1, 14.32. 2, 20.53.58. 3, 3. 4. 10. 12. 15. 19. 21. 22. 24. 25.34. 4, 15.17.18. 5, 36.38. 6, 6. 7. 7, 11. 12. 21. 8, 3. 9, 17. 10, 16. 20. 29. IV 1, 4. 6. 11.16. 2, 12.14.21.26.30.31. **32. 35. 3, 6. 8. 13. 24. 29. 4, 31. 5**, **2**. **7**. **8**. **6**, **8**. **7**, **19**. **22**. 26. 8, 7. 24. 9, 4. 11. 10, 19. 26. caiva A. I 2, 4. — Ç. I 2, 5. II 14, 5. — G. I 1, 22. 3, 9. 10. 6.21. II 8, 17. III 8, 15. IV 4, 6.

cakra A. I 14, 7. II 6, 1. IV 2, 3. — P. I 15, 8. III 14, 2. -- Ç. I 15, 4. V caks c. â Â. III 5, 19. — P. II 7, 14. — Ç. I 7, 11. — G. I 8, 29. 9, 7. II 7, 17. III 10, 9. IV 8, 17. c. prati + â Ç. II 6, 1. c. pra Ç. IV 5, 8. c. prati A. III 5, 7. c. vi A. III 5, 7. — Ç. IV 5, 8. c. pari + sam G. III 5, 2. cakṣus A. I 10, 15. 24, 14. III 8, 9. — P. I 3, 25. 4, 16. 8, 7. 17, 6. 19, 4. II 2, 15. 6, 18. III 6, 2. 16, 1. —  $\mathbf{Q}$ . I 16, 5. 22, 15. II 1, 30. III 8, 7. VI 4, 1. 6, 1. — G. III 4, 22. 28. 8, 5. IV 5, 30. caṇḍâla Ç. II 12, 10. VI 1, 3. catur A. I 4, 3. 8, 9. 10, 6. II 1, 4, 4, 1, 5, 9, 3, 9, III 7, 2. IV 6, 10. 8, 22. 23. — P. I 4, 1. 8, 1. III 1, 2. 2, 16. 4, 5. 9, 6. —  $\mathbf{Q}$ . I 5, 1. 11, 5. 16, 2. 7. 20, 5. III 4, 8. 11, 13. 13, 1. 3. 5. IV 3, 4. V 9, 2. VI 2, 1. — G. II 1, 8. III 7, 4. 8, 10. IV 2, 17. caturaksara A. I 15, 5. 6. — P. I 17, 2. — Ç. I 24, 4. caturanjali G. II 1, 15. caturavattin G. I 8, 6. caturavarårdhya G. IV 2, 6. caturaștaka G. III 10, 4. caturasra A. II 8, 9, 10. — C. I 7, 2. caturgrhîta G. IV 1, 13. caturtha(î) A. I 4, 8. 7, 14. 14, 1. 17, 14. 22, 17. II 3, 12. III 12, 6. - P. I 7, 5. 11, 1. 13,1. 17, 5. III 10, 51. 53. — C. I 12, 12. 14, 4. 16, 4. 21, 1. III 8, 1. IV 2, 8. — G. I 4, 8. II 1, 26. 7, 2. III 4, 19.

8, 18. IV 1, 16. 5, 33. 10, 16. caturthîkarman Ç. I 18, 1. — **G**. II 5, 1. caturdaçî A. II 3, 1. — Ç. II 11, 7. IV 7, 7. caturdhâ G. I 4, 6. caturbila A. II 10, 6. — C. III caturvimça A. I 19, 7. — P. II 5, 38. — Ç. II 1, 8. — G. П 10, 4. caturvimçatyaha P. II 3, 6. catuhçarâva A. II 4, 5. catustaya C. I 24, 7. catuspatha A. I 5, 5. 8, 6. IV 6, 3. - P. III 12, 2. 15, 8.— Ç. I 15, 14. — G. II 1, 4. 4,2. IV 6,14. 8,2.14. 9,3. catuspathasad P. III 15, 8. catuspad A. I 7, 19. 16, 5. — P. I 4, 16. III 4, 7. — Ç. I 7, 9. 14, 6. 27, 7. III 4, 2. 8, 3. catus A. I 14, 5. — P. II 12, 3. - C. I 24, 7. - G. I 8,4. II 5, 2. cana A. IV 8, 30. candra P. I 11, 2. — Ç. I 16, 3. — G. II 5, 3. candramas A. I 14, 2. 23, 9.17. III 11, 1. — P. I 5, 10. 11, 9. 14, 3. 16, 17. H 10, 7. III 4, 17. — G. I 5, 4. 7. 8. II 8, 6. 7. IV 5, 32. V cam c. â A. I 24, 13. 30. III 2, 2. IV 7, 2.23.28.29. — P. I 3, 15. 25. 26. III 10, 24. — Ç. I 4, 1. П 6, 1. IV 5, 11. VI 2, 9. - G. I 1,2. 2, 5. 29. 32. III 3, 8. 8. 21. 10, 13. 18. c. anu + â Å. I 24, 28. camasa A. IV 3, 11. 25. — G. I 3, 12. 9, 7. III 7, 9. 11. 12.

15. IV 9, 2.

camasâdhvaryu A. I 23, 13. V car A. I 6, 3. 11, 15. III 7, 8. — P. II 1,16. 5,13. 8,1. III 3, 5. 9, 6. 13, 8. — **Ç**. I 17, 5. II 11, 10. 13. 12, 2. 3. III 11, 14. 12, 3. IV 12, 12. — G. II 10, 42. III 1, 30. 31. 2, **29**. **31**. **50**. **5**, **36**. c. â P. II 11, 6. c. ud G. III 8, 5. c. pari A. I 9, 1. — P. II 14, 22. — Ç. I 17, 8. — **G**. I 1, 24. c. vi Ç. III 13, 5. c. sam P. III 14, 6. carana P. II 5, 1. — Ç. II 6, 8. 12, 6. - G. I 2, 27. III 1, 15.caritavrata A. I 8, 12. 22, 20. caritravant A. IV 8, 15. carisnu C. II 1, 30. caru A. III 6, 1.3. — C. I 3, 3. 10, 4. II 12, 17. III 13, 6. V 2, 3. 4, 1. 5, 6. 6, 2. 8, 2. 3. — G. II 10, 48. III 6, 10. 7, 18. 8, 1. 9. 13. 9, 8. 10, 10. 16. IV 1, 6. 12. 2, 14. 39. carusthâlî G. I 3, 8. 5, 19. 7, 2. IV 2, 28. carman A. I 8, 9. 14, 3. IV 3, 25. 6, 4. 8. 8, 25. 26. — P. I 8, 10. — G. II 3, 3. 4, 6. carya P. III 12, 8. caryâ A. III 7, 8. carșani P. III 1, 4. calana P. II 11, 2. câtusprâcya P. I 2, 4. câtra P. I 15, 4. — G. II 7,7. câru Ç. I 25, 6. V ci A. IV 2, 14. 22. c. â G. IV 6, 13. 9, 12. c. pra G. III 5, 14. c. vi A. IV 8, 27. 28. c. sam A. IV 5, 7. cikitvas P. I 3, 27. citi A. IV 2, 14. citta A. I 21, 7. — P. I 5, 9. 8, 8. — Ç. II 4, 1.

citti P. I 5. 9. 18, 6. — Ç. I 12, 4. citya G. III 3, 34. citra P. I 5, 11. — Ç. I 16, 6. IV 6, 4. citrà C. I 26, 12. citrapaksa P. III 6, 3. cid Ç. I 15, 11. 27, 7. V 8, 4. — G. II 4, 3. cira Ç. I 14, 1. cîvara G. IV 9, 7. V cud c. pra Ç. IV 8, 12. cůdákarana P. I 4, 2. II 1, 1. — Ç. I 5, 2. — G. II 9, 1. III 1, 2. cůdákarman Ç. I 28, 1. 19. — **G**. I 9, 28. cetana P. III 13, 3. cetas P. III 13, 3. ced A. I 5, 5. 12, 5. 6. III 7, 1. 2. 7. 8, 18. IV 1, 1. 4, 2. 3. 4. 8, 6. — P. I 3, 11. 5, 5. 16, **24.** II 5, 30. 6, 22. 32. 8, 9. III 6, 3. 10, 6. 11. 36. 44. 45. 50. 11, 1. — Ç. I 3, 12. 9, 14. 13, 3.4. 15, 1. IV 6, 9. 8, 20. 14, 5. V 7, 1. — G. I 3, 7. 8, 6. III 2, 6. IV 9, 20. 10, 7. V cest C. IV 15, 7. — G. I 6, 21. caitya A. I 12, 1. III 6, 8. caitrî Ç. IV 19, 1. codanâ Ç. I 12, 12. coditatva P. II 17, 4. caula A. I 4, 1. 17, 1. cyavana P. I 16, 23. V cyu A. II 8, 15.

chatra Â. III 8, 1. 19. — P. II 6, 29. 32. — Ç. III 1, 9. 18. — G. I 6, 21. V chad P. III 9, 6. — Ç. III 11, 8. 9. — G. I 7, 12. III 2, 20. c. â Â. III 8, 9. — P. II 6, 20. 7, 17. — Ç. IV 12, 32.

c. abhi A. I 5, 4.

15, 10. — G. II 8, 2. 10. 9, 8. 10, 7. III 2, 47. c. pra A. IV 3, 20. 25. 6, 16. 16, 24. — P. II 6, 22. — C. I 8, 4. chadis P. II 6, 29. chadman A. III 8, 19. chandas A. I 24, 15. 16. 17. 18. III 4, 1. 5, 4. 11, 1. — P. II 10, 8. 12, 2. III 3, 5. —  $\mathbf{C}$ . I 22, 15. II 7, 14. 19. III 14, 2. IV 5, 15. 6, 6. 7. 9, 3. — **G**. III 3, 5, 15, 16. chandoga P. II 10, 20. chavi P. III 12, 6. châyâ A. I 13, 5. V chid A. IV 3, 16. — P. I 16, 3. — Ç. I 8, 14. 15, 9. 28, 15. II 13, 3. 5. — G. I 7, 22. IV 2, 12. c. vi + ava Q. VI 3, 10. c. â G. IV 2, 20. c. pra A. I 3, 3. 17, 10.11. — P. II 1, 12. — G. II 9, 16, 17. c. vi A. I 7, 13. II 8, 12. 9, 8. IV 6, 7. 14. — Ç. I 8, 14. 9, 5. 6. chubuka P. III 6, 2.

<sup>0</sup>ja C. III 13, 5. jagat P. I 7, 2. jagatî P. II 3, 9. — Ç. II 5, 6. jagada P. III 4, 4. 8. jaghana C. II 1, 28. IV 12, 24. jaghanya A. IV 2, 9. 4, 12. — G. I 4, 26. jangama C. IV 9, 3. janghâ A. IV 3, 14. jatá P. II 6, 17. V jan A. I 5, 4. 7, 3. 8, 11. 15, 9. III 10, 9. IV 3, 27. 4, 24. 6, 5. — P. I 5, 11. 16, 19. 18, 2. 19, 2. II 2, 9. III 1, 2. 3, 5. - C. I 5, 10. 16, 8. 19,6. 22, 7. III 12, 3. V 8, 2. — G. II 7, 15. III 6, 3. 9, 17.

c. å Å. II 8, 16. — Ç. I 19, 6. caus. A. I 8, 9. c. pari A. IV 4, 25. c. pra P. I 6, 3. — C. I 13, 4. 19, 2. 23, 1. III 2, 2. 10, 3. 4. V 7, 1. — G.  $\Pi$  4, 6. caus. A. I 7, 6. c. sam + pra G. III 6, 4.5. c. vi P. I 11, 8. jana A. II 1, 9, 14, — P. I 3, 27. III 2, 2. 4, 8. 13, 3. 4. —  $\mathbf{C}$ . IV 12, 9. —  $\mathbf{G}$ . I 6, 2. 3. IV 8, 3. 4. janana A. I 15, 2. 22, 20. 26. — P. I 16, 3. — G. II 7, 20. 8, 1. 8. janapada A. I 7, 1. janâgrîya Ç. VI 2, 6. janitr C. I 9, 9. janitri P. III 3, 5. — C. III 12, 3. — G. II 8, 4. janimant C. I 9, 9. janus A. III 10, 9. — P. III 9, 6. — C. III 11, 14. janman P. III 15, 6. — C. I 25, 5. 10. janya G. II 1, 13.  $\gamma$  jap A. I 7, 6. 8, 6. 15, 2. 9. 23, 15. 16. 24, 31. 32. II 3, 5. 7. 10. 13. 6, 5. 12. 10, 4. III 6, 7. 10. 7, 4. 7. 10, 6. 7. 9. 11, 2. 12, 6. 19. IV 2, 19. 6, 14. 18. 8, 39. 43. — P. I 16, 6. 24. 18, 2. 5. II 6, 19. 10, 22. 11, 12. 15, 9. III 2, 7. 12. 9, 6. 10, 9. 13, 4. 14, 10. 12. 13. — Ç. I 13, 3. 14, 1. 15, 2. 16. 19, 3. II 2, 11. 3, 5. 4, 4. 9, 2. III 6, 3. 11, 6. IV 1, 8. 5, 12. 6, 4. 14, 3. 5. V 10, 3. VI 6, 14. — G. I 6, 19.  $\Pi$ 1, 19. 21. 2, 4. 9. 16. 4, 1. 8, 4. 13. 9, 10. 21. 10, 20. III 3, **32**. **36**. **7**, **17**. **21**. **9**, **3**. **11**. **18**. IV 3, 11. 12. 5, 8. 9, 16. 19. 21. 10, 2.

c. pari G. II 3, 18. IV 5, 19. c. prati G. I 3, 18. japa Ç. IV 4, 7. jamadagni A. III 5, 7. — P. II 6, 23. — **C.** I 28, 8. IV 5, 8. 10, 3. — G. II 9, 21. jamadagnya A. I 7, 9. jaya P. I 5, 7. 9. jaradasti A. I 7, 19. 17, 10. — P. I 6, 3. II 1, 11. — Ç. I 13, 4. 27, 7. jarant A. IV 2, 18. jaras A. IV 6, 8. — P. I 4, 13. jarâ P. I 4, 12. III 3, 5. — Ç. III 8, 4. jarâyu P. I 16, 2. java P. II 17, 16. javana P. I 19, 9. — C. I 27, 4. jâ P. I 4, 16. jâgata A. I 24, 17. jågr P. I 16, 22. — G. I 6, 6. jâgrvi P. III 4, 16. jâta A. I 6, 1. 15, 1. 24, 8. — **P.** I 16, 3, 17. — **C.** I 19, 6. 24, 2. 25, 6. jâtakarman Ç. I 24, 1. V 7, 2. jâtarûpa Ç. I 24, 3.11. — G. II 7, 21. jâtavedas A. I 10, 12. 21, 1. II 4, 13. IV 6, 5. — P. II 4, 3. III 3, 9. — Ç. II 10, 4. 7. 13, 5. III 13, 2. IV 6, 4. — G. IV 3, 29. 4, 22. 23. jâtaçilâ G. III 9, 5. jâtușa G. III 8, 6. jâtûkarnya Ç. IV 10, 3. jânanti N. pr. A. III 4, 4. jânu A. I 21, 4. II 8, 2. IV 3, 26. 4, 8. — Ç. I 8, 10. II 7, 5. 10, 3. IV 8, 8. — G. I 3, 1. II 10, 36. III 1, 33. jâyâ Â. III 5, 17. — P. I 7, 3. III 2, 6. — Ç. I 6, 1. 9, 9.III 4, 9. 10. — G. I 1, 8. 20. jârahan (f. "ghnî) P. I 11, 4. — C. I 16, 4. jåla P. I 16, 24.

√ji G. III 4, 32. c. apa P. II 7, 6. c. parâ Â. III 8, 3. 11, 2. IV 1, 1. 6, 14. —  $\mathbf{Q}$ . IV 6, 2. jihvâ P. III 16, 1. — G. II 7, 19. III 6, 3. jîmûta Å. III 12, 3. /jîv Å. I 7, 6. 15, 1.3.9. — P. I 4, 12. 5, 11. 6, 3. 11, 9. 16, 17. 18. 18, 2. 3. II 6, 20. 17, 9. — Ç. I 14, 1. 24, 4. — G. III 8, 5. c. sam P. I 8, 19. jîva A. IV 2, 18. 4, 9. 6, 9. — P. II 4, 3. III 7, 2. 9, 6. — Ç. I 15, 2. IV 18, 11. V 9, 4. — G. IV 3, 18. jîvana A. III 6, 4. — P. II 1, 16. jîvapati A. I 7, 21. 14, 8. jîvapatnî A. I 7, 22. — G. II 7, 12. jîvaputra A. I 13, 6. jîvaprajâ Å. I 7, 21. 14, 8. jîvam A. I 8, 4. jîvasû G. II 7, 12. jîvase P. I 18, 5. — Ç. I 25, 6. 28, 8. II 13, 5. — G. II 9, 12. jîvâtave P. II 1, 16. jîvâtu Ç. I 22, 7. jîvita G. I 3, 13. jîvin A. III 8, 15. V jus A. I 21, 7. — P. I 8, 8. — C. I 24, 6. 10. II 4, 1. IV 14, 3. — G. I 7, 3. III 10, 21. IV 7, 1. c. anu Ç. VI 5, 2. c. upa Ç. VI 5, 2. c. prati P. III 4, 7. justa A. I 10, 6. 7. 11, 2. 3. IV 8, 9. 15. juhû A. IV 3, 2. — Ç. I 20, 4. 1/ jrmbh A. III 6, 7. **√**jr̂ **P**. I 11, 4. III 3, 5. jetva G. III 4, 32. jaimini A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. VI 6, 11.

josana P. III 10, 10. <sup>0</sup>jña Ç. II 13, 5. ) jnap c. sam A. I 11, 10. II 4, 13. — G. III 10, 28. y jñâ A. II 10, 8. IV 2, 14. 7, 26. - P. I. 5, 7. -  $\emptyset$ . III 7, 2.c. anu A. III 9, 4. IV 7, 18. — P. II 6, 4. III 2, 11.15. 4, 6. — Ç. I 12, 3. II 6, 7. IV 11, 25. — G. III 4, 3. c. â A. III 11, 1. — G. IV 4, 24. c. pra P. III 3, 5. — G. IV 4, 26. c. prati A. I 13, 3, 23, 16. II 9, 9. - P. III 4, 7. -**Ç**. II 14, 5. c. vi A. I 5, 4. 10, 15. 20, 11. 21, 3. II 8, 14. III 2, 2. 4, 6. 7. 9, 6. 10, 8. IV 1, 3. 4, 7. 8. 8, 18. 30. 38. — P. I 5, 9. - C. II 14, 17. VI3, 5. jñâti A. IV 4, 22. — P. I 6, 2. III 10, 16. —  $\mathbf{C}$ . I 12, 8. 14, 1. jñâtikarman G. II 1, 11. jñâtimant Ç. I 9, 9. jñâtr A. III 10, 11. jñâna G. I 5, 12. III 9, 21. jñâpita A. IV 7, 2. jyâ Å. I 19,12. IV 2,22. — P. II 5, 22. — **C.** II 1, 16.jyâyas A. II 3, 9. — Ç. I 1, 5. / jyut c. ava P. II 8, 7. ivestha A. IV 2, 9, 4, 12, - P. I 5, 10. II 9, 13. —  $\mathbf{C}$ . I 26, 16. III 4, 9. IV 14, 5. 18, 6. — G. II 8, 21. 24. jyeşthasâman G. III 2, 54. jyeşthâ P. II 13, 1. jyaişthasâmika G. III 1, 28. jyaistya P. II 17, 9. jyok A. I 17, 13. — P. II 1, 16. III 2, 2.

jyotişmant P. I 5, 11. III 1, 3. 3, 5. jyotis A. III 7, 1. — P. II 10. 17. 15, 5. III 3, 5. — Ç. VI 4, 1. — G. III 2, 41. 3, 18. jyautsna G. II 8, 1.6. 1/ jval G. IV 8, 15. c. pra A. IV 4, 1. takşaka Ç. IV 18, 1. tada (tala) A. III 12, 11. tadaga Ç. V 2, 1. tandula A. I 10, 10. — P. I 9, 2. II 13, 2. — Ç. I 3, 10. 12. - G. I 7, 5. 6. III 10, 10. IV 5, 28. 31. 32. tata P. I 5, 10. tatâmaha P. I 5, 10. tatkålam P. II 11, 5. 6. — G. III 3, 28. tatprabhrti G. II 3, 15. tatra A. III 9, 3. IV 5, 7. 7, 16. 28. — P. I 10, 2. III 10, 22. — G. I 2, 10. II 3, 2. 9, 3. III 2, 55. 4, 9. 5, 2. 21. 6, 8. 8, 20. IV 2, 27. 7, 15. tathâ A. I 3, 5. 7, 15. III 2, 2. 5, 13. - P. II 4, 4. - C. I1, 14. 19, 6. II 13, 8. IV 5, 15. — **G**. I 1, 13. 19. 6, 10. 7, 13. 9, 28. II 2, 9. 15. III 2, 27. 10, 8. IV 2, 4. 17. 37. 3, 15. 16. 4, 24. 7, 22. tathâ-tathâ Ç. II 7, 18. tathaiva C. II 4, 3. V 9, 6. — G. I 3, 11. II 2, 9. 7, 20. tathâdeçam G. IV 4, 24. tathâmukha G. IV 2, 5. tad A. I 1, 4. 3, 1. 10. 4, 3. 5, 4. 6, 1. 2. 4. 5. 6. 7. 8. 7, 1. 2. 6. 13. 19. 8, 9. 9, 4. 10, 2. **1**2. 23. 11, 4. 6. 12, 3. 13, 7. 14, 3. 15, 8. 17, 7. 10. 11. 12. 13. 19, 12. 13. 20, 4. 7. 10. 21, 1.

4. 5. 22, 10. 29. 23, 5. 6. 8. 9.

15. 16. 17. 19. 24, 8. 15. II 1.

9. 15. 3, 7. 4, 12. 5, 2. 6, 15. 7, 7. 10. 11. 12. 8, 2. 9. 11. 10, 6. III 1, 3. 4. 2, 2. 3, 2. 4. 4, 4. 5. 6. 7. 5, 7. 9. 18. 6, 2. 9, 1. 5. 10, 6. 11. 11, 1. IV 2, **15**. **18**. **4**, **6**. **7**. **10**. **6**, **3**. **6**. **8**. 7, 14. 15. 8, 10. 15. 22. 27. 28. 35. — **P**. I 2, 8. 3, 8. 15. 18. 20. 4, 13. 15. 16. 5, 9. 10. 11. 6, 2. 3. 7, 2. 8, 1. 5. 7. 10. 13. 20. 10, 1. 11, 2. 4. 7. 9. 12, 4. 13, 1. 14, 3. 5. 15, 8. 16, 6. 8. 17. 18. 19. 17, 6. 18, 2. 19, 2. II 1, 11. 16. 21. 2, 5. 7. 9. 12. **15. 4**, **8**. **5**, **9**. **31**. **33**. **34**. **35**. **43**. **6**, **10**. **11**. **12**. **17**. **23**. **24**. 8, 3. 9, 7. 10, 22. 14, 23. 16, 5. 17, 9. 13. 14. 15. 16. III 1, 2. 3. 4. 2, 2. 3, 5. 9. 4, 3. 7. 14. 15. 16. 17. 18. 5, 2. 3. 7, 3. 8, 11. 17. 9, 6. 9. 10. 10, 28. 43. 11, 10. 12, 6. 13, 2. 3. 5. 6. 14, 2. 6. 12. 13. 14. 18. 22. 23. 24. 16, 1. — Ç. I 1, 2. 12. 14. 2, 6. 7. 3, 2. 7, 7. 8. 11. 8, 25. 9, 13, 15, 10, 6, 11, 2, 12, 2, 3, 10. 13, 4. 8. 9. 14. 17. 14, 7. **16**, **2**, **3**, **4**, **10**, **18**, **3**, **19**, **6**. 20, 5. 22, 7. 24, 5. 25, 6. 28, 9. 15. II 1, 25. 4, 3. 5, 12. 6, 1. 7, 7, 19, 10, 4, 11, 2, 9, 12, 2. 7. 16. 13, 3. 7. 14, 26. 15, 1. 11. 16, 2. 5. 6. 17, 4. 18, 3. III 1, 2, 12, 14, 17, 4, 10, 7, 2. 8, 4, 7, 9, 1, 3, 10, 1, 3, 11, 12. 13. 14. 12, 2. 13, 2. 5. IV 1, 11. 5, 8. 9. 14. 16. 7, 11. 54. 8, 14. 10, 3. 15, 21. 16, 4. 17, 5. 18, 1. 12. V 9, 3. VI 3, 10. 4, 8. 5, 1. 6, 1. — G. I 1, 20. 21. 3, 18. 4, 12. 5, 4. 7. 8. 13. 18. 21. 6, 6. 14. 21. 9, 2. 6. II 1, 3, 7, 3, 4, 15, 20, 4, 3, 7, 8, **7**, 9. 11. 16. 18. 9, 9. 15. 10, 7. 18. 22. 39. 48. III 1, 29. 2, 10. 48, 50. 3, 15. 16. 4, 16. 5, 23. 7, 19. 8, 2. 5. 10. 9, 2. 9. Abhandl. d. DMG. IX. 1.

15. 10, 5. 9. 19. 31. IV 1, 6. **2**, **14**. **30**. **35**. **3**, **6**. **8**. **13**. **24**. 28. 4, 2. 9. 18. 33. 5, 20. 23. **6,14**. **7,25**. **8,8**. **9,21**. **10,19**. sa A. I 15, 3. 9. — P. I 18, 2. II 10, 17. 14, 19. — C. I 9, 9. 10, 5. II 10, 4. 8. III 8, 3, 4. — G. I 1, 20. 21. 4, 8. 10. 11. 27. 31. II 3, 14. 5, 6. 8, 1. 6. 9. 13. III 2, 44. sâ P. II 17, 9. — Ç. I 13, 4. 18, 3. III 12, 3. 5. — G. II 1, 17. 2, 6. 3, 5. 7, 11. III 9, 9. tam-tam C. II 7, 18. tasmât A. I 10, 16. — P. I 8, 13. 11, 6. II 9, 15. — G. I 6, 4. tat-tat A. I 10,6. 14,8. III 4, 6. IV 7, 27. — G. I 2, 9. tatas A. III 5, 10. IV 4, 8. — P. I 2, 13. 8, 5. 10, 5. 11, 4. 12, 5. 15, 9. 19, 13. II 1, 9. 13, 8. 14, 22. 26. 15, 10. 16, 6. III 1, 7. 4, 19. 5, 5. —  $\mathbf{C}$ . II 10, 8. V 4, 1. 7, 3. VI 4, 9. — G. I 7, 21. 8, 27. III 7, 22. IV 2, 1. 4, 6. tatas-tatas P. III 13, 6. tadâ P. II 13, 6. — G. II 5, 8. taddevata P. III 11, 10. taddaivata P. III 11, 10. taddhita P. I 17, 2.3. — Ç. I 24, 4. — G. II 8, 15. tadvat Ç. V 9, 3. tadvid G. I 5, 12. V tan A. IV 6, 7. — P. I 4, 13. III 3, 5. c. vi vitata A. 1 6, 2. c. sam G. I 9, 21. santata P. II 14, 19. — C. II 13, 5. IV 8, 14. V 3, 10. \_ G. I 9, 23. tanu A. II 10, 6. — P. I 18, 6. III 1, 4.

tanû P. I 3, 15, 25, 11, 2, 4, II 1, 9. 4, 8. III 13, 5. — **Ç**. I 18, 3. 22, 15. tanûdûşi P. Il 6, 10. tanûnaptrin P. II 11, 8. tanûpâ P. II 4, 8. tanticara G. I 8, 28. tantî G. III 6, 7. 9. tantu A. IV 6, 7. — P. I 4, 13. — Ç. IV 15, 10. — G. IV 3, 24. 8, 20. tantumant Ç. V 4, 2. tantra A. I 10, 26. — G. I 4, 23. 24. tandrita P. II 17, 9. tanmaya P. II 17, 2. tanmiera P. II 17, 8. 1/ tap P. III 3,5. — G. IV 4,33. c. abhi P. III 6, 3. c. â **Ç**. I 3, 2. c. upa A. IV 1, 1. c. pra P. I 1, 3. II 4, 8. 14, 20. — G. III 7, 15. IV 8, 14. Caus. A. I 11, 10, 12. c. prati Ç. V 1, 3. tapas P. III 3, 5. — C. IV 5, 15. — G. IV 4, 33. 5, 8. tapasvin **Ç**. 1 2, 6. — **G**. III 2, 17. tapta P. II 8, 6. tamas A. III 7, 1. taruņa A. Il 8, 16. — P. II 1, 10. III 4, 4. — Ç. I 8, 14. 17. 28, 12. 13. 15. II 7, 5. 28. III 2, 9. IV 15, 11. 17, 3. tarunaka A. IV 6, 11. tarka P. II 6, 5. tarpana P. III 3, 11. tavas Ç. V 6, 2. tasta A. I 1, 4. <sup>o</sup>tas A. I 3, 1, 5, 1, 5, 6, 1, 2, 3. 4. 8, 5. 11, 2. 10, 12, 13, 5. 17, 2, 4, 20, 2, 23, 1, 24, 16. 18. II 1, 12. 3, 11 4, 14. 5, 2. 7, 7. 12. III 10, 11. IV 1, 14. 2, 16. 5, 7. 6, 1. 10. 8, 8.

27. 33. 42. — **P.** I 16, 22. — Ç. IV 19, 5. tâmisra G. IV 6, 13. 15. 16. tâmisrâşţamî G. III 10, 9. tâmbala(î) G. II 10, 10. tâvat A. II 1, 15. III 3, 4. IV 1, 9. 6, 4. — P. II 10, 17. 14, 19. — Ç. IV 8, 17. V 4, 6. - G. I 9, 21.tigma Ç. I 27, 7. tithi Ç. I 25, 5. 10. V 2, 2. — G. I 1, 13. II 8, 12. 20. tiryanc (tiracci) A. IV 1, 10. — G. II 7, 14. IV 6, 6. 8, 4. tila A. I 9, 6. 17, 2. II 5, 15. IV 4,13. 7,11. — P. I 15, 4. II 6,17. 10, 17. — **Ç**. IV 1, 3. 3, 4. 4, 9. — **G.** II 9, 6. IV 3, 37. 5, 32. tilamâșa Ç. I 28, 6. tilasarşapa Ç. III 1, 3. tilodaka G. IV 2, 35. tilvaka A. II 7, 6. — G. I 5, 15. tilvilâ Â. II 8, 16. — Ç. III 3, 1. tisya A. I 13, 2. tira P. I 15, 8. tirtha G. I 2, 17. tu A. 1 7, 2. 9, 3. 6. 13, 2. 15, 7. 18, 3. II 4, 11. 7, 5. III 8, 3. IV 1,14. 7, 4. 8,22.34. — P. I 3, 3, 29, 18, 7, II 3, 7, 6, 8. 7, 4. 17, 9. III 10, 53. — Ç. I 2, 3. 6. 3, 6. 9. 10, 9. 25, 6. 28, 21. Il 5, 7. 6, 5. 11. 11. 17, 2. 4. III 14, 6. IV 5, 17. 8. 4. 12, 30. V 4, 1. 5, 8. VI 2, 6. 12. 3, 8. 4, 3. 7. \_\_ G. I 1, 18. 2, 4. 29. 4, 15. 20. 25. 29. 5, 8. 24. 6, 7. 8, 4. II 3, 7. 5, 5. 9, 20. 24. III 1, 11. 2, 5, 26, 3, 27, 4, 6, 12, IV 1, 22. 4, 16. 5, 11. 12. tundila Ç. IV 19, 3. turîpa C. 1 20, 5. turiya P. I 4, 16. III 3, 13. tulya A. I 3, 9. — G. III 5, 23.

tulyavayas P. III 8, 17. V tuş c. upa Caus. A. I 6, 6. tuşa A. IV 8, 25. tâla À. III 2, 2. 5, 11. — G. IV 5, 15. 16. tûṣṇîm A. I 3, 1. 3. 7, 14. 9, 7. 10, 13. 20, 11. — P. I 18, 7. 19, 6. II 1, 13. 2, 10. 6, 14. III 10, 12. 11, 3. — Ç. I 1, 11. 3, 15. 7, 10. 14, 4. 16, 9. 28, 22. II 3, 4. 4, 6. V 1, 2. — G. I 3, 9. 10. 4, 3. 7, 3. 25. II 8, 7. 25. 9, 16. 23. III 4, 19. 7, 23. 8, 18. 9, 4. IV 10, 16. trea A. I 24, 15. II 8, 12. 9, 8. III 12, 17. IV 6, 14. — C. I 15, 1. 17, 7. V 8, 4. VI 4, 1. — G. IV 5, 5. trna A. I 11, 10. — P. I 3, 28. — Ç. II 17,1. — G. I 5, 18. 6, 14. II 6, 8. III 9, 13. IV 7, 10, 11, 10, 19. trtîya A. I 13, 2. 17, 1. 13. 20, 6. 22, 16. 24, 22. III 2, 4. — P. I 4, 16. 14, 2. II 1, 2. 3, 5. 4, 4. — **Q**. I 11, 1. 14, 3. 16, 4. 20, 1. 28, 2. 16. 21. VI 6, 8. — G. I 4, 8. 9. II 6, 1. 7, 5. 8, 1. 9, 1. III 2, 31. IV 1, 14. 3, 8. 10. 5, 31. 9, 5. V trp A. III 3,2. 4,1.4.5. 5,21. IV 7, 26. — P. II 6, 18. 12, 2. — Ç. I 2, 7. 11, 5. 17, 7. III 3, 1. 12, 5. 13, 3. IV 6, 6. 9, 2. 3. 10, 3. 5. 6. VI 6, 10. — G. I 9, 2. 3. III 3, 15. trptapraçna Ç. IV 2, 5. 4, 14. trpti A. I 23, 15. 24, 24. — G. I 9, 3. V trs Q. III 13, 1. 1/ tr A. I 12, 6. III 9, 6. — C. I 15, 18. IV 14, 1. 5. c. ud A. IV 4, 10. — P. III 10, 22. 15, 9.11.

27, 7. tejanî P. I 5, 2. tejas A. I 16, 4. 17, 16. 21, 2. 3. 4. II 6, 4. III 8, 4. 9.10. — **P.** II 6, 29. — **C.** I 6, 6. 27, 5. 28, 14. II 1, 30. 10, 4. IV 11, 8. VI 6, 16. — G. III 4, 17. IV 5, 8. tejasvin A. I 21, 4. — P. II 4, 3. tedani Ç. II 12, 10. VI 1, 3. taijasa A. IV 7, 10. taittira A. I 16, 3. — C. I 27, 3. taila P. III 10, 24. — G. I 7, 20. III 5, 30. IV 2, 31. 3, 15. taişî G. III 3, 14. 10, 18. toka P. III 1, 4. — C. V 10, 2. — G. III 8, 2. tyad P. III 1, 6. — Ç. I 15, 11. 16, 7. IV 6, 4. VI 4, 4. — G. III 8, 24. traya Ç. I 2, 5. trâman A. II 6, 8. tri A. I 1, 2. 3, 1. 4, 4. 13, 4. 14, 4. 17, 8. III 10, 7. IV 7, 2. 10. — P. I 4, 6. 8. 8, 1. 6. 15, 4. II 1, 10. 2, 14. 5, 5. 32. 6, 14. 8, 1. 9, 3. 6. 10, 13. 18. 21. III 2, 9. 3, 1. 5, 4. 11, 7. — Ç. I 8, 15. 9, 16. 12, 11. 14, 8. 16, 6. 22, 7. 25, 5. II 2, 2. 10. 10, 8. 16, 5. III 4, 5. 8. 12, 1. 3. IV 3, 5. 14, 2. V 9, 4. 10, 7. VI 4, 2.4. - G. I 1, 9. 5, 10. III 2, 2. 3, 22. 5, 21. IV 2, 16. 30. 5, 10. 8, 6. trimçat P. III 3, 5. tripaksa Ç. IV 3, 2. tripad A. I 7, 19. — C. I 14, 6. tripundhra C. II 10, 8. tripurușam P. II 5, 42. trimani Ç. I 12, 8. trirâtra A. I 8, 10. 22, 19. IV 4, 16. 21. — P. I 8, 21. II 1, 25. 10, 23. 11, 3. 8. 13. III

c. pra A. I 16, 5. — C. I

10, 4, 25, 29, 45, - Ç, I 17, 5. 18, 2. II 5, 2. 11, 10. 12, 6. 9. IV 5, 17. 7, 10. 8, 20. V 11, 2. VI 1, 9. — G. II 3, 15. 5, 7. 10, 47. III 2, 37. 3, 11. 26. IV 5, 9. 8, 19. trivarņa Ç. III 11, 7. trivrt P. I 15, 6. — C. I 8, 2. 12, 6. 22, 10.15. — G. I 7, 10.triķçveta Ç. I 22, 8. — G. II 7, 8. tristabh P. II 3, 8. — C. II 5, 5. tris A. I 7, 6.9. 10, 8. 13, 3. **14**, 4. 17, 7. 15. 21, 2. 22, 21. 24, 7. 15. II 3, 11. 5, 2. 8, 11. 9, 7. III 5, 12. IV 2, 10. 5, 4. 6, 3. — **P.** I 3, 6.18.19. 20. 26. 7, 6. 16, 7. 18, 4. II 1, 17. 10, 11. 18. 14, 19. III 7, 2. 15, 24.— **Ç.** I 6, 3. 7,11. 8, 17. 24, 2. 3. 9. 28, 9. II 2, 1. 6, 1. 12, 4. III 2, 1. 8, 3. VI 5, 1. - G. I 2, 5.3, 4. 7, 5, 25, 8, 10, 27, II 1, 10. 2, 10. 9, 16. 10, 37. III 2, 42. 8, 14. 17. 9, 20. IV 10, 15. 18. tris-tris **C**. IV 15, 17. — **G**. IV 10, 5. trisandhya P. II 11, 3. — Ç. IV 7, 4. tribsapta G. II 6, 6. tredhâ A. II 9, 4. V trai A. I 17, 8. II 1, 10. — P. I 5, 11. 13, 1. — Ç. I 28, 12. — G. II 9, 14. traiyambaka G. III 10, 14. traistubha A. I 24, 16. tryavarârdha Ç. IV 1, 2. tryastaka G. III 10, 7. tryaha P. II 3, 6. tryâyuşa P. I 16, 7. II 1, 15. — Ç. I 28, 8. 9. II 10, 8. — G. II 9, 21. tryenî A. I 14, 4. — P. I 15, 4. II 1, 10.

tvac P. I 11, 5. tvam sing. A. I 4, 8. 7, 6. 7. 21, 1. 22, 21. III 5, 7. IV 3, 27. — P. I 2, 8. 6, 3. 7, 1. 11, 2. 4. 16, 19. 24. II 4, 2. 3. III 3, 5. 15, 18. 16, 1. — **C**. I 9, 5. 13, 4. 12. 18, 3. 25, 7. II 3, 1. 12, 16. 13, 5. IV 5, 8. V 1, 9. 2, 4. — G. IV 2, 35. 3, 6. 8. 13. 24. tvâm Ç. I 12, 6. — G. IV 2, **35**. **3**, **6**. **8**. **13**. **24**. två A. I 3, 3. 7, 17. 8, 1. 10, 6. 7. 11, 2. 3. 20, 4. 8. 21, 23, 8. 9. 24, 14. 15. 16. 17. 18. 19. II 6, 3. 8, 16. III 6, 4. 7, 8. 12, 2. IV 8. 15. — P. I 2, 8. 3, 16. 17. 4, 13. 15. 6, 3. 7, 2. 19. 10, 2. 11, 2. 16, 6. 18, 3. 4. II 2, 7. 21. 17, 13. 14. 15. 16. III 1, 4. 4, 4. 7. 10. 11. 12. 13. 18. 7, 2. 3. 15, 3. 20. 21. 22. 23. 24. 16, 1. - **C**. I 8, 19. 20. 21. 15, 1. 16, 3. 19, 6. 24, 10. II 2, 3. 12. 13. 4, 1. 18, 3. III 3, 1. 8, 2. 3. 10, 2. - G. I7, 3. 25. II 6, 7. 8, 22. 10, 31. 32. III 10, 20. 21. IV 6, 12. tvayâ P. III 1, 4. — Ç. II 18, 3. III 8, 3. tubhyam A. I 12, 4. — P. I 7, 3. **15**, 8. tubhya P. I 6, 2. tvad A. I 4, 4. 14, 3. II 4. 14. IV 3, 27. tava A. I 20, 6. — P. I 6, 2. II 2, 20. — Ç. II 3, 1. — G. I 8, 28. te A. I 1, 4. 7, 3. 8, 8. 10. 12. 13, 7. 15, 1. 2. 17, 12. 13. 20, 5. 7. 21, 4. 7. 23, 16. 17. II 1, 10. 11. 12. 6,

1. III 5, 7. IV 5, 10. 7, 13.

22. 8, 23. — P. I 2, 8. 3, 18. 4, 16. 6, 3. 8, 2. 5. 8. 11, 4. 5. 9. 16, 1. 17. 21. 24. II 1, 9. 16. 2, 16. 4, 5. 9, 10. 11. 14, 14. 17, 13. III 4, 7. 8, 11. 10, 21. 13, 2. 5. 6. 15, 17. 20. 21. — Ç. I 13, 2. 15, 4. 8. 16, 4. 8. 19, 4. 5. 6. 21, 3. 22, 15. 24, 4. 25, 6. 28, 9. 14. II 3, 1. 3. **4**, 1. 6. **7**, 8. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 17. 10, 4. 12, 2. 18, 3. III 1, 11. 2, 2. 12, 5. 14, 2. IV 1, 4. 7. 5, 8. 15, 13. V 1, 3. 2, 4. — G. II 1, 10. 2, 16. 7, 8. 21. 8, 4. 10, 26. III 4, 32. 7, 15. IV 2, 35. 3, 6, 8, 13, 24. 9, 19. tvayi A. II 1, 10. — P. I 16, 4. — Ç. I 6, 6. 24, 8. dual. yuvam A. III 8,9. — Ç. III 1, 6. 6, 2. VI 4, 2. vâm A. III 12, 12. — P. II 6, 12. III 14, 12. 13. plur. yûyam P. III 3, 5. 4, 7. yuşmâbhis P. I 3, 13. vas A. II 6, 4, 15, 10, 8, III 5, 8. IV 8, 27. 28. — P. I 3, 14. III 3, 5. 9, 6. — **Ç**. I 8, 8, 24, 15, 20, II 3, 1. 6, 1. III 5, 1. 7, 2. 9, 1. 11, 14. IV 15, 13. V 3, 3. VI 4, 4. 6, 13. — G. III 4, 28. IV 3, 18. 19. 20. 21. 23. tvastr P. I 5, 10. III 15, 5. —

da (in dânta) G. II 8, 16. 

da Å. II 4, 14. 
damstra G. II 9, 13. 
daksa P. I 18, 6. 
daksakratû Å. III 6, 7.

C. I 11, 4, 26, 12,

tvástra P III 15, 5.

tviși P. III 13, 2.

daksina A. J 10, 14, 16, 11, 4. 13, 5. 17, 8. 24, 11. II 6, 3. IV 2, 13. 3, 2. 4. 21. 26. 4, 4. 6, 7. 7, 13. — P. I 3, 10. 11. 18. 5, 2. 6, 3. 7, 1. 8, 8. 11, 9. 13, 1. 16, 6. 12. 20. 18, 5. II 1, 9. 2, 16, 17. III 2, 13. 4, 11. 14, 3. 7. — **Q**. I 7, 3. 8, 9. 10. 9, 3. 7. 13. 12, 6. 13, 2. 12. 15, 8. 24, 9. 12. 28, 9. II 3, 2. 3. 4, 4. 7, 5. 7. 10, 3. 8. 12, 15. III 2, 5. 3, 4. IV 18, 7. 9. VI 3, 6. 5, 6. 6, 6. — G. I 2, 2. 3. 3, 1. II 1, 24. 2, 3. 12. 13. 16. 5, 9. 6, 3. 11. 7, 19. 9, 12. 14. 15. 10, 26. 28. 31. 36. III 7, 10. 9, 19. IV 2, 16. 3, 3. 10, 10.

dakṣiṇatas Ā. I 3, 1. 11, 10. 17, 4. 24, 16. — P. I 1, 2. 8, 3. 11, 1. II 3, 4. 9, 9. 17, 14. III 2, 6. 7. 4, 5. 15. 8, 11. — Ç. I 7, 7. 8, 5. 6. 9, 5. 19, 1. 20, 5. II 14, 18. III 2, 7. IV 8, 2. VI 3, 2. — G. I 6, 13. 7, 9. 13. 8, 4. II 1, 13. 23. 2, 2. 8, 2. 10. 9, 4. 10, 18. III 9, 15. IV 4, 9. 7, 22. 41.

dakṣiṇapaçca Ç. I 9, 6.
dakṣiṇapaçcima Â. IV 2, 13. —
G. III 7, 10.
dakṣiṇapūrva Â. IV 1, 6. 2, 11.
— G. IV 2, 3.
dakṣiṇâ (adv.) Â. I 2, 10. II 5,
2. 7, 10. IV 1, 7. 8. 6, 2. —
P. II 6, 19. — G. III 7, 15.
IV 2, 15.
dakṣinâ (f.) Â. I 10, 27, 14, 9.

dakşiņâ (f.) A. I 10, 27. 14, 9. 18, 8. 23, 20. 21. III 4, 5. IV 6, 19. — P. I 8, 10. 10, 3. 16, 6. III 4, 11. 8, 17. 11, 9. — Ç. I 22, 18. II 6, 8. III 3, 4. IV 17, 6. 18, 6. V 2, 8. 3, 5. — G. I 4, 12. 9, 6. 10. II 3, 23. 8, 18. 9, 29. 10, 50. III 1, 5. 2, 45. 51. IV 7, 17.

daksinagni A. I 23, 24. — G. IV 4, 5. daksinagra G. IV 2, 24. 3, 2. daksinadvara G. IV 7, 17. dakşinâpara A. IV 1, 6. — G. I 6, 14. daksinapravana G. IV 2, 25. dakşinâmukha A. II 3, 12. **P.** III 10, 20. — **Ç.** IV 12, 25. dakşinâvrt C. VI 5, 6. daksinaçiras G. III 10, 27. daksinottara A. III 2, 2. — C. II 2, 11. 7, 6. VI 3, 6. — G. I 7, 4. 14. daksinottana G. IV 3, 18. 20. danda A. I 19, 13. 22, 1. II 6, 4. III 8, 1, 20. — P. II 2, 11. 12. 5, 11. 25. 6, 31. III 15, 21. — **Q**. II 1, 18. 6, 2. 11, 4. 13, 1. 2. 3. 6. 8. III 1, 11. — G. II 10, 11. 41. III 1, 14. 27. 4, 27. IV 9, 17. dandopânahau Ç. III 1, 18. dat (danta) A. IV 3, 5. dadhi A. I 8, 9. 13, 2. 16, 5. 17, 7. 24, 5. II 8, 16. IV 1, 18. — P. I 3, 5, 9, 2, II 1,8. 6, 17. 10, 16. 13, 2. 16, 2. 3. 4. III 4, 4. 9. — Ç. I 17, 1. 27, 6. III 2, 9. IV 4, 10. 5, 3. V 10, 2. - G. I 3, 8.7, 20. III 2, 40. 3, 7. dadhikrávan P. II 10, 16. — Ç. I 17, 1. IV 5, 10. — G. III 3, 7. dadhittha G. I 5, 15. dadhimantha A. II 5, 2. dadhisaktu A. III 5, 5. 10. dadhyudaka Ç. I 24, 3. dadhyodana Ç. I 17, 7. danta A. IV 3, 5. 4, 24. 8, 10. — P. I 12, 4. II 6, 17. 32. - Ç. III 12, 5. — G. III 1, 21. V dabh Ç. II 13, 5. VI 4, 1.9. dabhra C. III 13, 5. dampatî G. I 4, 17. 5, 26.

darbha A. III 2, 2. 5, 11. IV 6, 11. 7, 8. 10. 8, 27. — P. I 15, 4. II 17, 8. — Ç. I 22, 8. IV 4, 8. — G. I 6, 13. 7, 1. II 6, 2. 10. 7, 3. 5. 8, 9. 11. 9, 4. 8. 14. 10, 16. 17. 35. 36. III 4, 9. 10. 7, 21. 9, 4. IV 2, 20. 30. 34. 3, 2. 6. 8. 13. 5, 14. 7, 9. darbhapiñjûlavant Ç. VI 2, 12. darbhavatu G. I 6, 21. darva Ç. IV 15, 19. darvî A. II 1, 2. 9. — P. II 14, 13. 20. 22. 24. — G. III 7, 11. 13. 15. IV 2, 28. 3, 8. darca A. I 10, 2. — P. I 5, 9. 12, 1. - C. I 3, 7. - G. I1, 14. darçana A. III 7, 4.6. IV 4, 10. — P. II 8, 3. I1, 3. 5. III 10, 35. - C. I. 3, 9. 17, 2.II 9, 1. 3. V 5, 3. VI 1, 3. — **G**. II 3, 5. darçanîya Ç. IV 7, 25. darçapûrnamâsau Ç. I 3, 1. 3. 6. V 10, 6. darçapaurnamâsa G. I 5,1. (codd. <sup>o</sup>půrnamâ<sup>o</sup>) 8, 22. 25. 9, 13. 1/ daç G. IV 9, 16. c. vi P. III 10,24. daçadaçin Ç. VI 3, 14. dacan A. I 6, 2. — C. VI 3, 13. — G. IV 7, 37. daçama A. IV 5, 1. — P. III 10, 16. — Ç. I 25, 7. II 1, 3. daçamâsya P. I 16, 1. — Ç. I 19, 6. daçamî P. I 17, 1. — Ç. I 24, 6. 13. III 4, 8. daçarâtram P. II 11, 7. III 10, 30. - Q. I 17, 10. 25, 1. -G. II 7, 23. 8,8. daçasani P. II 6, 16. daçâ A. IV 4, 10. — Ç. II 12, 5. — G. IV 2, 32. 9, 8. daçâha A. IV 4, 18. — Ç. IV

7, 6, 9. V 7, 3.

dasmya A. I 1, 4. dasyu **P**. III 3, 5. V dah A. III 10, 11. IV 4, 6. 7. — P. III 10, 5, 11. — Ç. II 14, 18. c. apa + â Ç. III 14, 5. c. upa G. III 7, 7. c. nis **C**. II 16, 4. V dâ A. I 6, 1.2.4. 8, 12. 14, 3. 15, 4. 16, 5. 18, 7. 22, 8. II 1, 8. 4, 3. 5, 4. 7. III 1, 3. 4, 5. 9, 1. IV 5, 10. 7, 25. — **P.** I 3, 22. 4, 16. 6, 3. 7, 3. 8, 9, 14, 19, 12, 4, 16, 24, II 1, 23. 4, 8. 9, 11. III 4, 8. 9, 6. 10, 27, 54, 14, 15, 15, 22, - Ç. I 2, 7. 9, 9. 12, 6. 14, 10. 11. 17. 16, 10. 22, 7. 24, 13. 25, 6. 27, 7. 28, 21. II 12, 15. 14, 19, 20. III 1, 18. 10, 2. 4. 11. 14. IV 1, 1. 9. 8, 20. 14, 3. V 5, 13. — G. I 4, 14. 25. 9, 6. 12. II 1, 19. III 10, 23. IV 2, 35. 3, 22. 23. 34. 10, 17. c. â A. I 17, 4. III 8, 19. IV 2, 20. 3, 21. — P. I 1, 4. 3, 26. 4, 15. II 1, 5. 9. 11. 2, 12. 6, 31. III 13, 6. — **C.** I 6, 2. 8, 9, 18, 9, 3, 12, 4. 28. 14. II 7, 28. 17, 1. III 1, 11. 4, 5. 9. IV 17. 3. VI 6, 3. 9. — G. I 8, 27. II 2, 3. 7, 21. 9, 12. III 7, 11. 12. 10, 24. 29. c. pari A. I 20, 8. II 1, 10. 12. III 10,6. — P. II 2, 21. — **C.** II 3, 1. 12, 2. 18. 18, 3. III 5, 1, 2. — G. II 10, 31. 32. c. pra A. I 15, 1, 22, 1, III 8, 6. IV 4, 20. 23. 7, 7. 8. 9. 11. — **P**. I 4, 15. III 10, 41. 47. — **Ç**. I 13, 8. 14. — G. II 3, 22. 8, 5. IV 2, 34. dâtavya Ç. II 17, 2.

dâtr A. I 16, 5, 17, 12, — C. I 22, 7. dâna A. IV 4, 17. — P. III 10, 27. dânta (da + anta) G. II 8, 16. dâyâdya P. I 2, 2. — Ç. I 1, 4. dâyin G. III 2, 16. dâra P. I 2, 1. 11, 6. — Ç. IV 11, 17. — G. II 1, 1. III 4, 3. dâvâgni P. III 7, 3. dâçvas A. I 14, 3. — Ç. I 22, 7. V dâs c. abhi A. I 24, 8. — P. I 3, 8. dâsa A. IV 2, 18. dâhuka A. II 8, 14. div (f.) A. I 7, 6. II 4, 14. 6, 8. 15. III 8, 19. 11, 1. 12, 17. - P. I 5, 10. 11. 6, 3. 11, 9. 16, 9. 17. II 1, 16. 3, 2. 10, 6. 17, 9. III 3, 6. 10, 26. 13, 5. 15, 22. 23. 24. — Ç. I 13, 4. 19, 5. II 12, 16. III 13, 5. IV 6, 4. VI 5, 6. — G. II 3, 12. IV 7, 41. divâ À. I 2, 7. 22, 2. — Ç. II 4, 5. IV 11, 18. — G. II 10, 34. III 2, 18. IV 5, 4. divâkîrtya P. II 11, 4. divâcârin A. I 2, 7. divâyâvan P. II 6, 16. divisad G. IV 3, 10. divya A. II 1, 9. IV 7, 15. — P. II 14, 9. 12. 14. 16. **Ç.** IV 15, 4. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 13. V dic c. anu A. IV 7, 23. — Ç. IV 1, 4. 7. c. â Â. I 18, 9. 22, 1. — P. III 11, 4. — C. I 9, 18. II 11, 9. IV 12, 5. — G. I 7, 3. III 1, 14. c. ud A. IV 7, 1. — P. III 10, 49. - C. I 2, 7. IV 2,

1. 12, 10. — G. II 8, 6.

```
32. III 3, 32. 8,
                                      5. 6. II 7, 19. 16, 1. IV 11,
                 4, 23.
                                      16. — G. II 8, 20.
                                    daivatya P. II 13, 1. — G. III
               . 4, 16.
                                      10, 26. IV 4, 22. 23.
               I 12, 6.
              ıV 8, 3.
                                    daivya P. II 1, 9. — Ç. I 16,7.
             2, 2, 4, 10, 4, 6, 15,
                                    V do (dyati)
                                      c. ava A. I 10, 19. 11, 14. —
            2. III 3, 2. 4, 1. 5,
            .. — P. I 2, 7.9. 5,
                                         P. III 11, 6. — G. I 8, 4.
           .. II 13, 7. III 1, 3.
                                         5. 11. 12. III 8, 13. 19. 10,
            4.10. 14, 8. — Ç. I
                                         16. 35. IV 1, 3. 10. 14. 17.
           3, 3, 4, 6, 9, 18, 11, 6,
                                         3, 8, 8, 24.
          II 7, 13. 12, 2. 14, 4.
                                         avatta A. I 7, 11. 10, 20.
         16, 6. III 8, 1. IV 6, 6.
                                         — Ç. II 14, 23.
        .1, 12. — G. I 7, 3. II
                                         avadâya A. I 11, 10. 12.
         8, 12. 10, 24. III 6, 14.
                                      c. sam + ava G. I 8, 18. IV
       .3. IV 4,28.30. 7,24.26.
                                      2, 39.
       i A. IV 7, 11. — P. III
                                    doşa Ç. IV 8, 20.
                                    doşâvastr Ç. V 4, 4.
                                    doha A. I 24, 20. 21. 22. — P.
     .aivatya G. III 10, 26. IV
     23.
                                      I 3,12. III 3,5. — Ç. III 7, 5.
    y P. II 2, 9.
                                    dyavaprthivi A. I 2, 2. II 2, 4.
                                      \Pi I \ 2, 2. \ 4, 1. - P. I \ 12, 1.
    ayajña A. III 1, 2. 3.
  vayâna P. III 1, 2.
                                      II 2, 21. 6, 21. III 1, 2.
  vara A. IV 2, 18.
                                      Ç. IV 9, 3. 13, 2. 3. — G. II
 evaraghnî Ç. I 16, 4.
Jevahúti P. I 5, 10.
                                    dyâvâpṛthivîya Ç. IV 13, 3.
devî A. I 15, 2. II 4, 14. III 10,
                                    dyukşa A. I 1, 4.
  9. IV 7, 11. — P. I 4, 13. 19,
                                    1/ dyut
  2. II 2, 8. 4, 8. III 3, 5. 4, 8.
                                      c. vi G. III 2, 22.
   — Ç. I 24, 10. II 2, 1. 13,
                                    dyúta A. II 7, 10. 12.
   5. — G. IV 10, 9.
                                    dyaurloka Ç. I 16, 3.
deça A. I 8, 6. 13, 7. 20, 10.
                                    drapsa A. I 17, 7.
  21, 7. II 1, 9. III 2, 2. 4, 7.
                                    draviņa A. I 15, 3. III 6, 8. —
   7, 4. 16, 17. 23. — P. II 14,
                                      P. I 5, 11. 18, 6. — Ç. III
   11. 21. 17, 6. III 10, 22. —
   Ç. I 3, 3. 23, 1. 28, 23. II 3,
                                    dravya A. IV 7, 10. — G. II 4,
   3. 9, 1. 12, 4. 14, 15. III 8,
                                      3. 10, 13.
   4. IV 6, 3. VI 2, 3. — G. I
                                    drâghîyas A. II 9, 2.
   1, 9. 2, 21. 6, 14. II 2, 15. 3,
                                    √ dru
   21. 6, 3. 10, 29. 30. III 2, 58.
                                      c. ati A. IV 3, 21.
```

18, 3. III 2, 2.

2, 5. 6, 4. 9, 3.

. 12. 9, 4. VI 6,

3, 4. 7, 5. 25. II

IV 2, 3. 33. 7, 22. 39. 41. 9, 19.

deştrî P. I 4, 14.

dehalî Ç. II 14, 9.

daiksa G. IV 5, 13.

- Ç. I 7, 4.

daiva A. I 6, 2. — P. III 2, 9.

daivata A. I 3, 10. — Ç. I 25,

c. anu P. II 12, 3. — Ç. I

8, 14.

16, 7. III 13, 1. — G. IV

c. upa A. I 14, 8. — Ç. II 12, 7. — G. I 1, 1. c. pra P. I 5, 11. III 1, 3. diç (f.) A. I 7, 19. 22, 21. II 4, 14. 8, 9. III 8, 3. 10, 11. 11, 1. 2. 12, 15. IV 1, 1. 6. 2, 1. 6, 18. 8, 11. 22. 23. 24. — **P**. I 4, 15. 16, 10. II 9, 5. 10. 10, 7. 17, 9. III 3, 5. 6. 4, 14. 5, 2. 8, 9. - C. I 13, 9. 14,5. 16, 3. 19, 5. 28, 23. II 12, 1. 11. 14, 6. III 13, 5. IV 6, 2.5. 10, 2. V 2, 5. VI 2, 3. — G. I 3, 9. 10. II 3, 1. 6, 6. III 7, 5. 13. IV 7, 38. diçya A. II 1, 9. — Ç. IV 15, 15. dîkṣâ Ç. VI 4, 1. dîkşâvat P. II 2, 13. dîkşita P. II 8, 9. dîdivi P. III 4, 16. dîdhitimant Ç. VI 3, 5. y dîp A. IV 6, 6. c. pra A. III 10, 11. dîpa Å. IV 7,17. dîrgha A. II 4, 14. — P. I 5, 11. 17, 2. III 2, 2. 3, 6. — Ç. III 1, 11. — G. II 8, 14. dîrghasatra P. II 2, 13. dîrghâyu Ç. I 28, 15. — G. I 4, 30. dîrghâyutva P. II 1, 9. 2, 7. – Ç. I 28, 8. II 3, 1. V du c. vi G. IV 9, 7. dundubhi A. III 12, 17. durita P. III 1, 2. durukta P. II 2, 8. — Ç. II 2, 1. — **G**. II 10, 37. durupayukta Ç. VI 6, 16. durbala P. III 14, 12. durvijneya A. I.5, 4. dustara P. III 13, 4. dustuta **Ç**. VI 6, 16. duhsvapnya A. III 6, 5. duḥsvapna Ç. V 5, 3. — G. III 3, 32.

/ duh A. II 10, 6. — P. I 19, 2. III 3, 5. duhitr A. I 24, 32. II 6, 15. -P. I 3, 27. III 13, 3. duhitrmant P. I 8, 18. — C. I 14, 16. důta A. I 11, 2. 12, 2. 3. 4. — **P**. III 15, 20. — **Ç**. II 13, 5. — G. IV 3, 29. dûra A. IV 6, 2. — P. I 4, 15. — G. I 5, 22. dûreheti P. III 14, 6. <sup>0</sup>dûrva Å. II 9, 3. důrvá Ç. VI 6, 9. důrvákándavant Ç. VI 3, 7. důsana Ç. V 2, 5. 1/ drmh G. III 7, 8. IV 2, 9. drdha P. I 8, 10. drdhavrata P. II 7, 18. V drc (pacy) A. I 1, 4. 5, 4. 7, 22. 17, 13. III 6, 5. 7. IV 4, 11. — P. I 6, 3. 8, 9.19.20. 11, 9. 16, 17. 18, 2. II 1, 16. 14, 5. - C. I 17, 3. 4. II 10,8. IV 5, 15. — G. I 5, 4.8. 9. II 3, 8. 7, 10. III 5, 27. 8, 5. IV 5, 26. c. vi P. III 3, 5. drşatputra G. II 1, 16. draad A. I 7, 3. IV 3, 18. Ç. II 14, 10. — G. II 6, 9. dratatas G. III 5, 27. drsti P. III 2, 14. deva A. I 1, 4. 2, 2. 7. 3, 8. 7, 13. 8, 9. 15, 2. 20, 4. 7. 22, 21. 24, 15. 18. II 1, 9. 10. 14. 2, 4. 3, 11. 4, 14. 6, 5. 10, 6. III 4, 1. 6, 5. 7, 7. 8, 19. 10, 6. IV 7, 11. 22. 8, 32. 40. — P. I 2, 11. 3, 17. 4, 14. 6, 2. 3. 11, 2. 12, 1. 2. 3. 16, 6. 22. 24. 19, 2. II 2, 21. 4, 2.8. 9, 7. 16. 10, 9. 12, 2. III 1, 2. 3. 4. 3, 5. 6. 4, 8. 13, 5. 15, 20. — **C.** I 2, 8. 4, 2. 6, 5. 10, 8. 12, 5. 16, 3. 18, 3. 22, 7. 26, 19. 27, 7. 28, 9. II 2, 12. 3, 1. 13,

5. 14, 16, 19, 18, 3, III 2, 2, 8, 3. 12, 5. IV 2, 5. 6, 4. 9, 3. 12, 15. V 5, 2. 12. 9, 4. VI 6, 16. — G. I 3, 4. 7, 5. 25, II 2, 7. 10, 26, 32. III 3, 32. 8, 5. 10, 24. IV 4, 23. devakâma P. I 4, 16. devakula C. II 12, 6. devajana G. IV 8, 3. devatâ Å. I 2, 2.4. 10, 4.6. 15, 1. II 4, 12. III 3, 2. 4, 1. 5, 10. 20. 21. — P. I 2, 7. 9. 5, 11. 12, 1. II 13, 7. III 1, 3. 4, 8. 11, 4.10. 14, 8. — Ç. I 2, 7. 8. 3, 3. 4. 6. 9, 18. 11, 6. 24, 4. II 7, 13. 12, 2. 14, 4. 5. 17. 16, 6. III 8, 1. IV 6, 6. 9, 2. 11, 12. — G. I 7, 3. II 3, 20. 8, 12. 10, 24. III 6, 14. 10,1.3. IV 4,28.30. 7,24.26. devatya A. IV 7, 11. — P. III 15, 5. devadaivatya G. III 10, 26. IV 4, 23. devay P. II 2, 9. devayajňa A. III 1, 2, 3. devayana P. III 1, 2. devara A. IV 2, 18. devaragbnî Ç. I 16,4. devahûti P. I 5, 10. devî A. I 15, 2. II 4, 14. III 10, 9. IV 7, 11. — P. I 4, 13. 19, 2. II 2, 8. 4, 8. III 3, 5. 4, 8. — Ç. I 24, 10. II 2, 1. 13, 5. — G. IV 10, 9. deca A. I 8, 6, 13, 7, 20, 10, 21, 7. II 1, 9. III 2, 2. 4, 7. 7, 4. 16, 17. 23. — P. II 14, 11. 21. 17, 6. III 10, 22. — **C.** I 3, 3. 23, 1. 28, 23. II 3, 3. 9, 1. 12, 4. 14, 15. III 8, 4. IV 6, 3. VI 2, 3. — G. I 1, 9. 2, 21. 6, 14. II 2, 15. 3, 21. 6, 3. 10, 29. 30. III 2, 58. IV 2, 3, 33, 7, 22, 39, 41, 9, 19. destrî P. I 4, 14. dehali Ç. II 14, 9.

daikșa G. IV 5, 13. daiva A. I 6, 2. — P. III 2, 9. — Ç. I 7, 4. daivata A. I 3, 10. — C. I 25, 5. 6. II 7, 19. 16, 1. IV 11, 16. — G. II 8, 20. daivatya P. II 13, 1. — G. III 10, 26. IV 4, 22. 23. daivya P. II 1, 9. — Ç. I 16, 7. V do (dvati) c. ava A. I 10, 19. 11, 14. — P. III 11, 6. — G. I 8, 4. 5. 11. 12. III 8, 13. 19. 10, 16. 35. IV 1, 3. 10. 14. 17. 3, 8, 8, 24. avatta A. I 7, 11. 10, 20. — Ç. II 14, 23. avadâya A. I 11, 10. 12. c. sam + ava G. I 8, 18. IV 2, 39. doşa Ç. IV 8, 20. doşâvastr Ç. V 4, 4. doha A. I 24, 20, 21, 22. — P. I 3,12. III 3,5. —  $\mathbf{C}$ . III 7, 5. dyâvâpṛthivî Â. I 2, 2. II 2, 4. III  $2, 2, 4, 1, \dots$  P. T  $12, 1, \dots$ II 2, 21. 6, 21. III 1, 2. — **C.** IV 9, 3. 13, 2.3. — **G.** II 8, 19. dyâvâpṛthivîya Ç. IV 13, 3. dyukşa A. I 1, 4. √ dyut c. vi G. III 2, 22. dyúta A. II 7, 10. 12. dyaurloka Ç. I 16, 3. drapsa A. I 17, 7. draviņa A. I 15, 3. III 6, 8. — P. I 5, 11. 18, 6. — C. III 1, 16. dravya A. IV 7, 10. — G. II 4, 3. 10, 13. drāghiyas A. II 9, 2. Į∕ dru c. ati A. IV 3, 21. c. anu P. II 12, 3. — Ç. I 16, 7. III 13, 1. — G. IV 8, 14.

c. ud Ç. IV 17, 5. c. upa P. I 16, 24. V druh P. III 13, 6. c. abhi P. III 12, 9. dronâsa P. I 16, 23. dva A. I 11, 2. 12, 3. 13, 2. 14, 3. II 4, 14. 5, 6. 10, 5. III 4, 7. 6, 5. 12, 12. IV 7, 2. — P. I 4, 9. 8, 1. II 3, 6. 14, 19. III 10,38. — **C.** I 4, 2. 8, 15. 15, 8. 19, 1. II 10, 8. IV 3, 6. 8, 3. V 2, 4. 8, 2. 9, 4. 10, 2. VI 5, 6. — G. II 10, 43. III 9, 7. IV 8, 10. 10, 7. dva-dva C. III 2, 7. dvandva G. IV 3, 30. dvâdaça A. I 19,4. — Ç. II 1, 5. — G. II 10, 3. dvadacaka P. II 6, 3. dvådaçan A. I 6, 1. 22, 3. 19. — **P.** II 5, 6. 14. — **G.** III 2, 1. IV 8, 15. dvådaçarâtra A. I 8, 10. IV 4, 17. — P. I 8, 21. II 1, 25. — Ç. II 11, 10. dvâdaçâha P. II 3, 6. dvådaçavarşa P. II 2, 3. dvâr (f.) G. III 5, 7. dvára A. II 5, 2. IV 6, 7. — P. I 16, 23. II 14, 21. III 4, 5. 18. 10, 24. — **Ç**. III 3, 8. VI 2, 6. — G. I 4, 9. IV 7, 15. 16. 17. 18. 19. 20. dvárya P. II 9, 4. — Ç. III 2, 5. dvavimea A. I 19, 6. — P. II 5, 37. - C. II 1, 7. - C. II10, 4. dvihpakva G. III 5, 8. dvika G. III 9, 6. dviguna A. IV 7, 8. dvitîya A. I 9, 7. 17, 12. 20, 5. 22, 14. 24, 21. 29. — P. I 14, 2. 19. 3. II 4. 4. — C. I 13. 14. 14, 2. 16, 4. 28, 16. VI 6, 7. - G. I 4, 8.9. II 7, 5.III 8, 2. IV 1, 14. 3, 10. 5, 31. dvipad A. I 7, 19. 16, 5. — P.

I 4, 16. III 4, 7. — Ç. I 7, 9. 14, 6. 27, 7. III 4, 2. 8, 3. dvipravrájin A. I 5, 5. dviretas P. III 15, 6. dvivarna P. III 9, 6. — C. III 11, 7. dvivarşa P. III 10, 2. 8. V dvis C. VI 5, 5. — G. IV 10, 19. c. vi P. II 10, 22. dvis A. I 3, 3. 7, 8. 11, 14. — P. I 7, 4. II 1, 13. III 2, 15. 15, 23. - C. I 28, 17. - G.I 2, 5. 7, 3.5.25. 8, 11. 12. II 8, 7. 9, 16. III 8, 13. dvir-dvis Ç. V 1, 2. dvîpa G. IV 7, 13. dvrca A. III 5, 7. — C. IV 5,8. dvyaksara A. I 15, 4. 6. — P. I 17, 2. — Ç. I 24, 4. dhana A. I 6, 6. III 10, 12. — P. III 12, 10. — Ç. I 28, 7. II 10, 4. III 4, 4. — G. I 5. 24. IV 5, 4. dhanapati Ç. II 14, 17. dhanistha Ç. I 26, 22. dhanurjyâ A. I 19, 12. — P. II 5, 22. — **Ç**. II 1, 16. dhanus A. III 12, 14. IV 2, 17. 20. — P. II 7, 13. dhanya A. I 5, 5. IV 8, 35. — **P**. III 8, 2. dhanvan A. IV 8, 23. dhanvantari A. I 2, 2. 3, 6. 12, 7. — Ç. II 14, 4. dharuna Ç. II 1, 30. III 11, 4. dharma A. I 6, 3. 7, 1. 12. 17, 1. 18. — P. II 11, 12. — C. I 3, 5. II 8, 1. 12, 12. II 16, 2. III 3, 7. — G. III 1, 27. dharman P. II 11, 12. — Ç. I 22, 7. II 3, 1. dharmapati Ç. IV 14, 2. dharmasthûnâ P. III 4, 18. dharmâcârya A. III 4, 4.

V dhâ A. I 15, 3. 16, 5. 21,

4. 7. II 4, 14. 9, 2. IV 6, 9.

— P. I 4, 14. 5, 11. 6, 3. 8, 8. 13, 1. 16, 4. 18, 5. 6. II 2, 16. III 1, 3. 2, 7. 3, 6. 4, 4. 5, 3. — Q. I 6, 5. 6. 19, 4. 5. 6. 24, 4. 8. 27, 7. II 4, 1. 6, 1. 10, 4. 13, 5. III 1, 16. 4, 2. 7, 3. VI 5, 1. — Q. II 1, 18. 5, 9. 8, 14. 9, 14. IV 1, 15. 10, 15.

hita A. I 13, 7.

- c. antar A. I 10, 6. 11, 10. IV 6, 10. 7, 10. P. I 16, 4. II 1, 10. 6, 29. 7, 15. 8, 5. Ç. I 28, 12. III 13, 5. IV 1, 11. 11, 20. VI 1, 8. G. I 7, 6. 22. II 10, 28. III 1, 32. 10, 30.
- c. api Å. IV 5, 10. P. I 3, 5. — Ç. IV 7, 48. — G. III 7, 9. 22.
- e. abhi A. III 8,18. Ç. I 2,5. — G. IV 10,19.
- c. ava Å. II 8, 14. 15. 9, 7. IV 4, 8. 5, 5. 7. Ç. IV 17, 4. G. I 2, 2. 3. 8, 27. III 2, 35.
- c. â A. I 1, 4. 15, 2. 20, 11. 21, 2. 22, 5. II 2, 4. 9, 1. III 8, 21. IV 1, 1. P. I 16, 24. II 1, 5. 2, 8. 3, 2. 4, 3. 8. 5, 9. 10, 13. III 10, 11. 13, 6. Ç. I 19, 6. II 4, 5. VI 3, 7. G. I 3, 11. 6, 11. 8, 26. II 1, 7. 4, 7. 11. 10, 34. 46. III 7, 7. IV 3, 27. 4, 7.
- c. anu + â Â. I 3, 1.
- c. abhi + â Â. I 12, 3. III 9, 2. — P. I 1, 4. II 6, 9. — Ç. I 1, 2. 9, 16. II 4, 6. — G. I 1, 7. 15. 17. 20. 7, 19.
- c. sam + â Ç. III 12, 5. G. II 6, 8.
- c. upa + sam + â Å. I 8, 9. 14, 3. II 5, 2. IV 6, 8. —

- P. I 1, 2. 4, 3. 10, 1. 11, 1. 16, 23. II 17, 8. III 4, 5. 7, 3. Ç. I 28, 5. II 10, 3. III 4, 2. IV 15, 3. V 3, 1. G. I 3, 1. 7, 9. II 1, 12. 3, 2. 4, 3. 5, 2. 9, 2. 10, 15. III 2, 39. 6, 4. IV 6, 14. 7, 27. 8, 2. 9, 3.
- c. ud Ç. VI 4, 13.
- c. upa Å. I 21, 7. Ç. I 16, 4. — G. IV 1, 21. 2, 26. c. ni Å. I 17, 2. 8. 11. II 1,
  - 2. 4, 13. IV 2, 11. 7, 28. P. I 1, 3. 16, 22. II 1, 23. 6, 15. 14, 22. 24. III 2, 7. 10, 28. 13, 6. Ç. I 22, 9. II 3, 5. III 2, 5. IV 7, 15. G. I 4, 6. 8. 6, 21. II 6, 8. 9, 17. 27. III 7, 9. 22. IV 1, 5. 2, 19. 29. 3, 3. 5. 8. 10. 11. 13. 24. 4,
- c. abhi + ni Ç. VI 5, 1. G. II 9, 15.

16. 9, 20.

- c. upa + ni Å. I 5, 2. 17, 3. — G. II 9, 6. IV 9, 17.
- c. sam + ni A. I 7, 20. G. II 10, 43.
- c. pari Å. III 3, 4. IV 4, 10. 6, 9. P. I 4, 12. 13. 14, 3. II 1, 5. 2, 7. 6, 15. III 1, 2. 12, 6. Ç. I 11, 3. II 1, 30. III 1, 6. G. II 1, 18. 6, 8. III 4, 25. 5, 24. 25. IV 7, 8.
- c. vi + pari G. I 2, 32.
- c. pi P. III 16, 1.
- c. prati P. III 2, 12. Ç. I 15, 10. IV 18, 2. G. II 7, 22.
- c. vi Ç. I 19, 6. II 16, 2. 17, 2. G. I 1,23. 6,12. III 5, 38.
- c. sam Å. III 2, 2. P. I 11, 5. — Ç. II 13, 4. — G. III 7, 21.

dhâtr A. I 14, 3. II 4, 14. — P. I 4, 14. II 9, 4. III 3, 6. 4, 8. - C. I 19, 6. 22, 7. 28,15. II 14, 9. dhâna A. IV 3, 11. - Ç. II 8, 1. IV 5, 3. dhânâ A. II 1, 3.7. — P. II 10, 11. 15. 14, 3. 7. 25. - G.III 3, 6. dhânâvant P. II 14, 7. — G. III 3, 6. dhânya Ç. I 28, 24. III 4, 9. — G. III 2, 58. dhâma A. III 5, 7. dhâman P. III 2, 14. — Ç. IV 5, 8. dhârana P. II 5, 11. III 16, 1. — G. III 1, 25. 27. dhâranâ Â. III 5, 4. — Ç. IV 9, 3. dhârâ À. II 8, 12. 9, 8. IV 6, 7. 14. — **P.** II 14, 19. III 4, 4. — Ç. III 2, 5. 6. y dhây A. III 9, 6. — P. II 6, 17. 7, 5. 11, 5. —  $\mathbf{Q}$ . IV 12, 16. — G. III 5, 11. c. abhi P. II 5, 30. c. upa P. I 11, 2. dhişnya A. III 6, 8. dhî A. 11 4, 14. — Ç. V 2, 4. dhîra P. II 2, 9. dhurya P. I 10, 3. III 14, 7.13. dhuvana Ç. IV 12, 29. V dhû c. apa Ç. VI 5, 5. c. ava P. III 15, 17. — Ç. VI 5, 5. c. vi A. II 5, 2. dhûpa À. IV 7, 17. dhûma A. IV 4, 7.8. 8, 42. — G. III 9, 4. IV 8, 16.  $V \, dhr \, A. \, I \, 17, 5. \, - \, P. \, II \, 1, 12.$ 14, 11. -- C. I 8, 16. 21. II 17, 3. III 11, 4. — G. III 5, 15. 30. c. pra (?) A. III 12, 14.

dhṛti Ç. III 11, 4. IV 9, 3. — G. II 4, 10. V dhṛṣ c. â Ç. I 6, 5. V dhe P. II 7, 14. — Ç. III 11,4. dhenu P. I 19, 2. III 2, 2. 3, 5. 4, 4. — Ç. III 2, 5. 6. 8. V 2, 8. dhenukâ C. I 19, 6. dhauta P. II 6, 20. V dhyai A. II 3,6. — G. II 9, 10.11. c. pra G. III 10, 19. dhruva A. I 7, 22. II 1, 10. 11. 12. — P. I 8, 19. II 14, 10. 17, 9. III 4, 4. — Ç. I 17, 2. 3. 4. III 3, 1. 4, 8. — G. II 1, 13. 3, 8. 9. 12. 4, 10. dhruvâ A. IV 3, 5. dhvanana A. III 6, 7.

dhvânta P. III 14, 6.

na A. I 1, 4, 4, 4, 7, 7, 13, 15. 10,22. 13,2. 14,3. 19,9. 23, 23. 24, 23, 24, 33. II 1, 13, 3, 3. 4. 4, 11. 14. 8, 14. III 8, 2. 17. 9, 6. 10, 8. IV 4, 14. 5, 7. 7, 4. 16. 8, 30. 31. 32. 37. 38. — P. I 3, 29.31. 5, 11. 8, 20, 21, 11, 6, 13, 1, 16, 2, 25. 17, 2. II 5, 40. 42. 6, 7. 7, 3. 5. 6. 8. 9. 14. 15. 17. 8, **4**. 5. 10, 22, 23, 13, 5, 14, 5, 19, 23. 17, 4. III 8, 14. 10, 25. 31. 35. 53. 11, 11. 13, 3. 14, 9. 14. 15, 17. 22. —  $\mathbf{C}$ . I 2, 4. 6. 8. 8, 12. 23. 9, 10. 10, 8. 24, 4. II 1, 10. 11. 12. 13. 6, 6. 11, 3. 5. 12, 9. 10. 13, 2. 14, 23, 24, 25, 15, 2, 16, 1, 3, 5. 17, 3. III 2, 2. 9, 1. 14, 6. IV 2, 5. 8, 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 18. 19. 11, 1. 2. 6. 8. 9. 10. 11. 18. 19. 20. 23. 12, 7. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 16. 17. 18. 19. 21. 23. 24. 26. 27. 28. 29. 30. V 5, 8. VI 1, 5. 2, 1. — G. I 2,

11. 12. 13. 14. 15. 16. 17. 18. 19. 20. 21. 22. 23. 24. 27. 5, 4. 8. 21. 24. 6, 1. 8. 18. 7, 18. 22. 8, 13. 21. 9, 13. 14. 19. 21. 26. II 1, 7. 8, 4. 10, 6. III 1, 11. 12. 13. 30. 32. 33. 2, 11. 20. 24. 25. 37. 56. 57. 60. 61. III 3, 20. 5, 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 11. 12. 13. 14. 15. 17. 24. 25. 26. 27. 28. 31. 32. 33. 34. 35. 36. 7, 14. 9, 3. 10, 33. IV 1, **22. 2, 15. 3, 10. 4, 10. 11. 12. 13**. **6**, **2**. **7**, **18**. **21**. nakula P. II 7, 11. nakulî G. III 4, 29. naktañcara Ç. II 14, 16. naktañcârin A. I 2, 8. naktam A. I 2, 8. III 9, 6. -P. II 7, 5. — Ç. IV 12, 25. — G. III 2, 19. naksatra A. I 4, 1. 14, 2. II 4, 12. III 7, 4. IV 4, 10. 5, 1. — P. I 5, 10. 14, 3. III 10, 35. — Ç. I 1, 7. 22, 6. II 9, 1. 14, 8. IV 9, 3. 19, 5. — G. I 1, 13. II 1, 1. 3, 5. 6. 8, 12. 20. 10, 24. IV 4, 28. nakha A. I 18, 6. IV 1, 16. 6, 4. — P. II 6, 17. 10, 24. — Ç. III 1,2. — G. I 7,22. П 5, 6. III 4, 24. nagna A. III 9, 6. — Ç. IV 7, 39. 11, 1. 12, 13. nagnikâ G. III 4, 6. nadî A. I 12, 6. 14, 7. III 4, 1. 9, 6. - P. I 15, 8. III 11,11. 15, 9. — Ç. Î 15, 18. IV 9, 3. 14, 2. — G. II 4, 2. naddha P. I 10, 1. — G. II 4, 3. V nand c. prati P. III 2, 2. nabhas P. III 3, 5. nabhya P. III 9, 7. 10, 7. — Ç. IV 7, 8. nabhyastha Ç. III 11, 15. V nam P. I 16, 25.

c. upa G. II 1, 7. c. pra G. I 2, 15. c. sam A. III 8, 7. — P. I 5, 9. — G. IV 6, 11. namas A. I 1, 4. II 1, 9. 3, 3. III 3, 4. IV 7, 11. 8, 15. 22. 44. — P. I 3, 18. 12, 4. 16, 24. II 9, 9. 14, 5. 18. 17, 13. 14. 15. 16. III 2, 2. 4, 14. 15. 16. 17. 8, 11. 13, 2. 14, 7. 15, 7. 8. 9. 12. 13. 14. 15. 16. 17. 20. — Ç. I 4, 2. II 14, 5. 7. 8. 14. 15. III 12, 5. 14, 2. IV 6, 4. 13, 3. 14, 2. V 4, 4. 5. 9, 4. VI 6, 16. — G. I 3, 18. 6, 20. III 7, 17. 9, 3. IV 3, 18. 19. 20. 21. 7, 41. namaskāra A. I 1, 4. namaskita Ç. VI 6, 16. namasy C. VI 1, 1. nara Ç. II 14, 19. nala G. I 5, 18. nava A. I 17, 3. II 1, 2. 3, 3. 6, 9. IV 6, 4. — P. III 1, 2. - Ç. I 13, 5. III 4, 3. 8, 1. IV 15, 5. — G. III 7, 22. IV 2, 12. navakrt Ç. III 12, 3. navan A. II 5, 11. — G. III 2, 2. navanîta 🛕 I 17, 7. IV 6, 4. 11. — P. II 1, 8. — C. I 28, 6.11. navaprâçana P. III 1, 1. navama G. II 1, 5. navayajña G. III 8, 9. IV 7, 43. navîkr A. II 3, 3. V naç P. I 11, 2, 16, 23. — Ç. V 8, 5. c. vi Ç. III 6, 2. nasta A. III 7, 9. nas (nâsa) P. I 3, 25. nastas A. I 13, 5. — Ç. I 19, 1. 20, 5. 1∕ nah Å. III 12,11. c. api P. II 14, 17. — Ç. I 24,12.

nikhara Ç. V 2, 5.

c. upa Ç. II 2, 3. c. pari G. III 2, 35, 37. c. sam A. III 12, 1. nâga A. III 4, 1. — Ç. IV 9, 3. nâdî P. I 16, 3. nâtha P. I 11, 2. nâdi P. III 13, 2. nânâ A. I 3, 1. 3. 10. 10, 8. 10. II 6, 1. — P. I 10, 1. nânârûpa P. III 3, 5. nândîmukha Ç. IV 4, 11. 12. 13. nâpita A. I 17, 17. — P. II 1, 21. - C. I 28, 24. - G. II9, 4. 7. 10. IV 10, 18. nâbhi A. I 11, 10. — P. I 3, 27. 16, 6. III 4, 4. — Ç. III 8, 5. - G. II 6, 3. 7, 17. 22.10, 28. 29. III 10, 30. nâbhimâtra G. IV 5, 28. nâmagrâham P. III 10, 27. nâmadheya A. IV 8, 29. — Ç. I 25, 8. — G. II 7, 15. 8, 8. 17. 10, 22. 23. nâman A. I 15, 3. 4. 9. III 10, 1. 3. IV 4, 10. — P. I 13, 1. 15, 8. 16, 18. 17, 1. 18, 2. II 1, 11. 2, 17. 15, 8. III 13, 2. 15, 19. —  $\mathbf{C}$ . I 6, 4. 22, 15. 24, 4. II 2, 4. 6, 1. IV 12, 5. - G. I 4, 29. 7, 3. II 1, 7. 10. 3, 9. 7, 15. 8, 14. 10, 22. III 8, 3. IV 2, 35. 3, 6. 8. 10. 13. 24. nârâçamsî A. III 3, 1. 2. 3. nârî A. IV 2, 18. 6, 12. — P. I 6, 2. -- C. I 14, 1. - G. II 2, 6. nâvya P. I 12, 6. naçana(î) P. III 13, 5. nâștrâ P. II 6, 31. nâsikâ Å. I 13, 5. IV 3, 6. -P. I 13, 1. II 6, 18. — C. I 21, 3. - G. I 2, 8.nâsikâsrotas G. II 6, 11. nikaksa Ç. I 28, 18. nikâma Ç. V 2, 5. nikrntana P. II 10, 24.

nigada C. I 10, 5. **V** nij c. ava P. II 9, 11. 14, 11. 13. 15. — Ç. IV 15,6. — G. IV 3, 6. 10, 10. c. nis P. II 9, 10. — Ç. VI 3, 6. nitya A. I 9, 2. — P. I 5, 4. II 6, 31. III 10, 32. — Ç. I 3, 10. 8, 12. 9, 10. 11. 15, 7. II 6, 8. 9, 1. 17, 1. IV 5, 16. VI 4, 12. — G. III 1, 27. 2, 55. IV 5, 11. 6, 1. 7, 42. 8, 9. nityavatsa Ç. III 2, 5. 8. nityâhuti Ç. I 8, 13. nityodaka A. III 7, 3. nityodakin Ç. IV 11, 21. nidhâna G. I 4, 7. IV 4, 10. nidhi P. III 4, 8. — Ç. I 2, 8. nidhipa A. I 22, 21. - P. II 4, 2. **y** nind nindita P. I 11, 4. anindita A. I 22, 21. nindya G. IV 2, 33. nimba G. I 5, 15. niyatavat P. II 5, 41. niyama Ç. II 11, 13, 12, 7, 13. 13, 1. VI 1, 1. 2, 2. — G. III 2, 30. niyoga A. IV 8, 34. — C. IV 11, 24. niyojana P. III 11, 2. 5. nirâkarana P. III 16, 1. nirâkarisnu P. II 4, 3. nirrti P. III 12,3. — Ç. I 26, 17. nirghâta G. III 3, 19. nirnoda G. IV 6, 3. nirdeça Ç. I 3, 2. nivâta P. III 15, 21. — Ç. IV 18, 1. nivâsa P. III 2, 2. nivișți P. I 4, 16. nivîta A. IV 2, 9. niveçana A. II 2, 2. 3, 3. IV 6, 7. — P. II 14, 19. III 10, 24.

niçâ P. I 13, 1. 14, 3. II 11, 4. — Ç. I 11, 2. IV 7, 16. V 5, 4. — G. III 6, 4. nişangin P. II 17, 13. niska Ç. III 1, 7. niskâlana G. III 6, 9. niskrta P. III 3, 5. niskramana P. I 8, 3. nişkramanikâ P. I 17, 5. nisthitâ P. III 4, 18. niḥsara Ç. V 2, 5. V nî A. I 8, 1. 5. 11, 5. II 1, 4. 4, 14. IV 2, 1. — P. I 5, 11. 8, 2. III 1, 2. 13, 5. - G. III4, 26. c. ava G. II 3, 7. 5, 5. 6, 11. c. sam + ava  $\tilde{\mathbf{A}}$ . IV 7, 15. — P. I 11, 4. c. â Â. I 24, 5. IV 1, 18. 8, 42. — P. II 2, 5. III 7, 3. — Ç. I 16, 8. — G. I 8, 2. c. abhi + ud + A G. II 1, 19. c. pari + â P. I 5, 1. — Q. I 13, 13. II 6, 4. — G. III c. sam +  $\hat{a}$  A. I 17, 6. — G. II 1, 10. c. ud P. II 2, 9. — C. I 22, 8. — G. II 7, 5. c. upa A. I 19, 1.9. 20, 8. – P. II 2, 1. 5, 40. — Ç. II 1, 1. 10. 28. 29. 2, 12. — G. II 10, 1. 6. III 1, 13. c. ni A. I 2, 10. 10, 24. 11, 4. IV 8, 27. — P. I 3,14. 24. II 9, 10. — **Ç**. II 14, 18. IV 1, 4. 15, 6.8. 17, 5. VI 6, 13. — G. I 3, 12. 4, 6. 12. III 7, 13. IV 3, 6. c. ava + ni  $\hat{\bf A}$ . II 1, 9. — Ç. I 22, 13. VI 6, 4. c. upa + ni P. II 14, 18. — G. III 7, 14. c. sam + ni  $\mathbb{C}$ . I 24, 3. 7. IV

15, 3.

c. pari A. I 7, 6.7. 14.15. IV

G. II 2, 8.9. c. pra P. I 1, 2. — C. I 5, 3. 7, 9. 8, 8. 25.  $\longrightarrow$  G. I 1, 11. III 7, 3. 16. IV 2, 8. 18. 3, 32. c. ati + pra G. III 7, 11. c. vi P. I 15, 4. II 1, 10. III 13, 5. c. sam P. III 1, 4. — C. III 8, 3. — G. IV 1, 12. 14. 3, 8. nîca A. I 23, 20. nîcaistarâm - nîcaistarâm C. IV 15, 18. nîlalohita Ç. I 12, 8. nîva G. I 5, 15. nîhâra P. II 11, 6. nu A. I 7, 13. — P. I 5, 11. III 1, 3. — Ç. I 18, 3. V 5, 12. - G. II 2, 7.V nu? c. apa C. I 8, 9. V nud c. apa P. III 10, 17. — C. III 8, 4. nr Ç. V 3, 3. nrtya P. II 7, 3. nrmani P. I 16, 23. nejamesa A. I 14, 3. — C. I 22, 7. netr P. III 3, 5. netrî G. III 4, 26. naiyagrodha C. II 1, 19. nau (f.) A. I 8, 2. II 6, 8. — P. III 2, 9. 11, 11. 15, 10. — **C.** I 15, 17. — **G.** III 2, 25. IV 6, 12. nyagrodha P. I 14, 3. — Ç. I 20, 3. — G. II 6, 6. IV 7, 22. 23. 24. nyanka P. III 14, 6. nyanc A. III 10, 12. -- G. III 7, 17. 9, 11. 18. IV 5, 3. nyâya A. III 5, 16. — P. III 10, 53. — Ç. IV 8,1. — G. I 7, 15. 9, 24.

6, 14. 15. — P. I 7, 6. —

nyûna Â. I 10,23. 23,1. II 8,3. nyûnâdhika Ç. VI 6,16.

<sup>0</sup>pa A. I 22, 21. pakva G. II 9, 5. III 5, 8. pakşa A. I 4, 1. 7, 16. 14, 2. 17, 8. II 4, 1. 5, 9. IV 5, 1. 6, 7. — P. I 4, 5, 12, 1, III 3, 4. 6, 3. 10, 38. - C. I 5, 5. 28,9. II 11, 5. III 12, 1. IV 3, 2. 4, 2. V 2, 2. - G. I 1, 3. 5,5. 6. paksas G. III 4, 31. paksin G. III 2, 57. 3, 10. 1/ pac A. IV 4, 14. — G. I 4, 23. 24. pacana P. I 2, 4. pacchas A. I 21, 5. III 2, 4. -P. II 3, 5. — Q. II 5, 12. 7, 19. — G. II 10, 39. pacchauca A. IV 7, 2. pañcadaça P. III 3, 5. — Ç. V 10, 6. pañcan A. III 1, 1. 6, 5. 7, 1. - P. I 2, 6. 4, 2. 8, 1. 16, 10. II 9, 1. III 3, 5. 11, 3. 7. — Ç. I 4, 2. 5, 2. 13, 3. II 2, 2, 10, 8, pañcanâman P. III 3, 5. pañcapad A. I 7, 19. — Ç. I pañcama A. III 9, 1. 12, 7. IV 3, 27. - P. I 16, 15. - C.I 28, 3. pañcamî A. III 5, 3. — P. II 10, 2. - G. II 5, 4. IV 5, 34.pañcarca A. I 15, 12. II 6, 2. — **G.** IV 5, 22. pancavrt C. I 8, 2. — G. I 7,10. pañcâvatta G. I 8, 4. pañcavattin A. I 10, 20. — G. I 8, 6. 11.

V path

c. anu P. II 10, 12.

panya G. IV 8, 19. 22.

10, 5. c. anu A. III 7, 7. c. sam + ni A. I 7, 15. c. parâ Â. III 12, 18. — P. II 2, 12. 11, 2. — **Ç**. I 22, 7. c. sam A. III 12, 19. patatri **P.** III 14, 6. pati A. I 14, 8. 16, 5. 22, 13. II 10, 4. IV 2, 18. — P. I 4, 16. 6, 2. 3. 7, 3. 8, 19. 12, 4. II 9, 8. III 1, 6. 4, 8. 9, 6. — Ç. I 4, 2. 14, 1. 16, 2. 19, 6. II 14, 5. III 11, 14. IV 13, 5. 14, 2. — G. II 1, 10. 18, 20, 2, 2, 8, 3, 9, 4, 6, 6, 3, 11. 7, 4. III 3, 25. 30. 9, 6. 15. 18. 10, 22. IV 5, 30. 6, 9. 7, 33. 36. patihan A. I 5, 5: — P. I 4, 16. 11, 2. 4. — **Q**. I 16, 4. 18, 3. patita P. II 11, 5. patitasavitrika A. I 19,8. — P.  $\Pi$  5, 39. 42. — Ç.  $\Pi$  1, 9. — G. II 10, 5. pativatî Ç. I 19, 1. pativrata C. III 13, 5. patnî A. I 9, 1. 3. IV 2, 16. — P. II 9, 14. 17, 9. III 2, 2. 3, 5. 4, 4. 5, 3. 8, 10. 15, 3. – Ç. II 17,3. IV 1,11. – G. I 3, 15. 6, 9. II 7, 12. III 10, 29. IV 2, 29. 3, 27. patra P. III 10, 24. — G. IV **5, 31**. opatha A. IV 6, 3. — P. III 12, 2. 15, 8. — G. IV 6, 14. 8. 2.14.9,3. pathaspati A. III 7, 8. pathikrt C. II 14, 9. pathin A. II 1, 4. 4, 14. IV 4, 6. 6, 10. — P. I 5, 11. III 1, 2. 3. 15, 7. —  $\mathbf{Q}$ . III 6, 3. pathisad P. III 15, 14. pathyâ Ç. VI 4, 2.

V pat  $\hat{A}$ . IV 7, 16. — G. II

V pad P. III 13, 6. c. ava P. I 16, 2. — Ç. III 13, 5. c. a Ç. IV 3, 3. c. abhi + â Å. III 9, 6. c. ud A. IV 4,15. — Ç. V 8,6. c. upa A. I 8, 1. c. pra A. II 10, 2. III 10, 6. — P. III 4, 4. 6. 8. 14. 15. 16. — Ç. I 12, 1. 15, 9. 16, 12. II 18, 3. III 4, 9. 10. 5, 1. 3. — G. III 5, 7. IV 5, 33. (v. l.) 34. c. prati A. I 5, 4. — P. II 6, 21. — Ç. IV 8, 13. — **G**. IV 5, 33. c. sam A. I 5, 3. 5. IV 7, 2. 27. 8, 10. — **C**. I 5, 6. III 10, 1. IV 4, 14. VI 3, 13. — G. II 4, 6. pad (pâd) A. I 7, 19. 11, 10. II 3, 3. IV 7, 2. — P. II 14, 4. 19. — Ç. IV 18, 1. — G. II 1, 20. pada A. I 7, 19. — P. I 8, 1. — Ç. I 14, 5. padya A. I 24, 22. — P. I 3, 5. 12. — Ç. III 7, 5. — G. IV 10, 2. panthadâyin G. III 2, 16. panthan G. III 2, 30. papri P. III 14, 6. payaâhuti A. III 3, 2. payas A. II 10, 6. III 3, 3. — **P.** I 3, 14. III 9, 8... — **C.** I 8, 18. 28, 7. III 10, 3. 11, 16. V 2, 3. 6. 5, 6. 7. — G. I 3, 8. 7, 20. payasvant A. II 10, 6. — P. III 3, 5. - C. III 9, 3.payasvin P. III 9, 6. para A. I 6, 1, 2, 3, 4. II 4, 6. IV 4, 5. 6, 10. — P. I 5, 10. 12. 11, 6. II 7, 14. 9, 8. — Ç. VI 1, 10. parama P. I 3, 20 — G. I 5, 7.

paramenthin  $\tilde{\mathbf{A}}$ .  $\Pi$  4, 14. —  $\mathbf{P}$ . III 3, 6. **G**. I 1, 12.paraçu A. I 15, 3. — P. I 16, 18. III 15, 21. parâka A. II 4, 13. parâñc A. IV 6, 11. parârdhya G. I 9, 11. parâvasu G. I 6, 14. pari P. I 16, 9. II 11, 12. III 7, 2. 3. — **Ç**. III 2, 9. 9, 2. paricarana P. I 9, 1. II 5, 11. paricaranîya G. I 1, 24. parinahana G. III 2, 36. paridâna A. I 22, 22. 27. II 1,13. paridhi A. IV 6, 4.9. — G. I 7, 16. paripanthin A. I 8, 6. — C. I 15, 14. — G. II 4, 2. paripaçavya P. III 11, 3. parimita P. II 5, 6. parimeha P. III 7, 1. parivatsara P. III 2, 2. parivajapati G. III 10, 22. parivyayana P. III 11, 2. parivyâdha A. II 7, 6. parierita A. II 5, 2. 8, 16. parișad G. III 4, 28. parisamvatsara G. IV 10, 25. parisamûhana P. II 4, 7. — G. I 8, 17. parisasrivas Ç. III 13, 5. paristarana A. I 3, 4. — Ç. I 8, 1. 12. — G. I 7, 15. parisrut P. III 4, 4. — C. III 2, 9. parîkşâ A. II 7, 1. parka G. IV 10, 5. 14. parjanya A. I 23, 11. — P. II 9, 3. 13, 2. III 2, 14. — Ç. II 14, 13. — G. III 2, 29. IV 4, 28. parņa A. I 17, 3.11. — P. I 4, 15. III 4, 4. 15, 20. — Ç. IV 19, 2. — G. IV 4, 26. paryagni A. I 11, 5. — P. I 1, 2. paryayana G. IV 4, 30.

paryavasána G. I 6, 16. paryâya P. I 19, 13. paryuksana A. I 3, 1. — P. II 4, 7. — **Q**. I 3, 17. 9, 17. — **G**. I 3, 5. 8, 17. paryupta P. II 2, 5. paryusita G. III 5, 9. parvata A. IV 6, 10. — P. I 5, 10. — G. IV 8, 14. parvan P. II 10, 20. — Ç. IV 7, 18. - G. 1 1, 13. 5, 12.II 8, 19. III 2, 51. parsad P. III 13, 4. palâça A. 1 11, 2. 12, 2. 22, 21. IV 8, 15. 18. — P. I 6, 1. II 10, 13. 15, 4. III 4, 9. 8, 11. 11, 1. — Ç. I 13, 6. 15. IV 17, 3. 18, 3. — G. I 9, 16. II 1, 15. palvala P. II 1, 23. pavana A. IV 5, 7. pavamâna P. 1 4, 15. — C. III 12, 5. pavitra  $\hat{\mathbf{A}}$ , I 3, 2. 3. 10, 6. —  $\mathbf{P}$ . I 1, 2. II 2, 8. — Ç. I 8, 14. 21. II 2, 1. IV 2, 2. V 8, 5. — G. I 7, 6. 21. 22. 24. 25. 111 10, 30. pavitravant A. III 2, 2. paçavya A. IV 8, 35. — P. III 8, 2. 11, 3. pacu A. I 10, 12. 11, 2. 8. 12. II 4, 7. 12. 13. III 9, 1. IV 1, 4. 8, 15. 16. 38. 40. 43. -**P.** I 2, 3. 3, 15. 4, 16. 5, 10. 8, 1. 19, 2. II 4, 3. III 3, 5. 4, 18. 8, 3. 13. 14. 9, 9. 11, 1. 9. 12, 2. 5. — **Ç**. I 1, 8. 10, 3. 14, 6. II 15, 1. 16, 1. III 1, 14. 4, 10. 14, 3. IV 18, 9. VI 6, 16. — G. I 8, 28. II 8, 22. III 10, 19. 24. 28. 29. IV 1, 18. 4, 22. 5, 16. 18. 32. 7, 11. 16. 9, 14. 20. pacukalpa A. I 11, 1. II 4, 13. paçukâma G. IV 7, 11. 9, 6. 13. paçupati A. II 2, 2. IV 8, 19.

— P. III 8, 6. — C. IV 16, 2. paçumant A. I 5, 5. paçuhan P. I 11, 2.4. paccât A. I 3, 1. 7, 3. 8, 9. 11, 2.10. 14, 3. 17, 3.6. 24, 17. II 1, 10. 3, 7. III 12, 2. IV 6, 8. - P. I 5, 2. 15, 4. II1, 5, 15, 2, 6, 9, 14, 17, 15. III 2, 6. 8. 4, 16. 8, 11. — Ç. I 8, 3. 11, 4. 12, 11. 22, 2. II 12, 4. III 2, 7. V 10, 5. — G. I 1, 9. 3, 2. 7, 1. 4. 9. 13. II 1, 15, 20, 6, 2, 3, 10, 11, 7, 3, 4. 8, 9. 9, 8. 9. 10, 16. III 7, 8. 17. 9, 11. 12. IV 2, 7.9. 23. 5, 3. 7, 41. paccâtât Ç. VI 6, 1. paccârdha A. I 10,20. — G. I 8,6. paccima A., IV 2, 12. 13. — P. III 4, 12. — Ç. IV 1, 11. — **G**. III 7, 10. V 1. på (pib) A. I 13, 3. — P. III 15, 24. - C. I 22, 13. 25, 6.— G. I 2, 32. III 2, 61. IV 10, 15, 19, Caus. pâyay A. I 11, 2. 4. — G. Ⅲ 2, 8. c. abhi G. IV 10, 17. c. sam C. I 17, 1. 7. √2. på Å. III 8, 9. 10.19.20. — P. II 4, 8. 6, 30. III 4, 7. — Ç. IV 6, 4. V 1, 8. VI 6, 16. c. pari A. II 4, 14. — P. II 6, 31. III 3, 6. pâmsu A. II 8, 2. IV 5, 8. — G. IV 7, 5. 6. 7. 9, 21. pâka Å. IV 7, 27. 8, 41. — C. I 1, 14. 9, 14. 10, 4. pâkayajña A. I 1, 2. 3, 5. 10. 10, 26. — P: I 4, 1. III 12, **4** 3. — Ç. I 1, 1. 5, 1. 10, 5. — G. I 9, 9. 10. 17. pâkavatsa Ç. III 2, 6. pâni A. I 3, 3. 20, 4. 10. 21, 5. 7. 24, 15. II 1, 4. 6, 1. III 2, 2. 8, 11. IV 3, 21. 6, 3. 11.

7, 13. 21. 22. 23. — P. I 3, 18. 4, 5. 16, 23.  $\Pi$  4, 2. 8. 6, 19. 11, 4. III 6, 2. — Ç. I 5, 5. 7, 11. 9, 13. 12, 6. 13, 2. 24, 12. II 2, 11. 3, 5. 7, 4. 6. 8, 1. 9, 1. IV 1, 4. 7, 48. 12, 5. 6. 14. VI 2, 12. 3, 6. 7. — G. I 1, 8, 20, 2, 5, 4, 3. 6, 14. 9, 28. II 1, 7. 17. 24. 2, 16. 3, 21. 5, 9. 6, 3. 11. 7, 19. 8, 21. 9, 4. 12. 15. 21. 10, 26. 28. 31. III 7,17. 9,11.18. IV 2, 9. 3, 2. 3. 6. 8. 13. 18. **24**. **26**. **5**, **3**. pânigrahana A. I 9, 1. — G. II 1, 12. pânigrahanîya G. II 2, 16. pânigrâha G. II 1, 23. 2, 4. 15. pânimukha A. IV 7, 22. pându P. II 14, 9. 12. 14. 16. pânyâsya Ç. IV 7, 55. pâtaka Ç. I 12, 2. pâtita A. IV 7, 16. pâtra A. I 10, 24. III 5, 11. IV 2, 1. 3, 1. 7, 10. 16. — **P**. I 11, 1. 4. 16, 22. II 9, 10. 16. 14, 18. III 2, 7. 4, 5. — Ç. I 2, 8. 9, 1. 22, 13. 28, 6. 24. II 17, 2. IV 1, 3. 3, 4. 6. 17, 4. V 9, 2. 5. VI 2, 11. 3, 7. 6, 3. - G. II 5, 5. 9, 6. III5, 30. 7, 22. IV 3, 5. 6. 26. 30. 4, 15. pâtrapâni P. I 16, 23. pâtrî A. IV 3, 10. 8, 18. — Ç. I 6, 5. pâda A. I 24, 10. 13. II 6, 1. IV 3, 15. 5, 6. 8, 25. — P. I 3, 9. 10. 5, 2. 7, 1. — Ç. II 7, 4. IV 8, 7. 10. 11. VI 3, 6. — G. I 2, 5. 6. III 1, 21. IV 10, 8, 10. pâdatas Ç. II 14, 14. pådårtha P. I 3, 5. pâdya A. I 24, 7. — Ç. III 7, 5. — G. IV 10, 5.

10, 23. pâpa A. II 4, 14. — P. III 3, 6. — Ç. VI 4, 11. — G. III 3, 34. papaka A. III 6, 7. pâparoga G. IV 6, 2. pâpavasîyas G. I 6, 2. pâpî P. I 12, 4. · påpman Å. I 24, 31. — P. I 3, 27. 28. II 6, 24. 7, 7. — **Ç**. IV 17, 5. VI 5, 5. pâyay A. I 11, 2. 4. — G. III 2, 8. cf. 1/1. på. pâyasa A. II 3, 3, 4, 4, 5, 2. — P. II 15, 2. 16, 2. III 8, 16. 9, 8. — Ç. III 11, 16. 13, 6. IV 16, 1. — G. III 6, 10. 7, 18. 8, 1. 9. 9, 8. IV 7, 29. **3**0. **31.** pâyin P. II 8, 2. pârayişnu G. III 2, 9. pârņa G. I 7, 16. 10, 11. pârthiva A. II 1, 9. IV 7, 15. — P. II 14, 9. 12. 14. 16. — **C.** IV 15, 16. — **G.** I 4, 8. IV 5, 23. parvana A. I 10, 1. IV 7, 1. — Ç. V 4, 1. pârçva Â. IV 3, 4. — P. III 2, 13. 3, 10. — Ç. IV 18, 6. — G. III 9, 19. pârspi P. II 17, 15. pâlâça A. I 10, 13. — P. II 5, 25. — Ç. II 1, 18. V 10, 5. — G. I 5, 14. 15. pavan P. I 4, 12. pâvamâna Ç. IV 10, 3. — G. III 2, 51. pâvamânî A. III 4, 2. — Ç. IV 1, 8. pâça Å. I 7, 17. — P. I 5, 11. III 7, 3. - G. II 3, 21. III 4, 23. pingala A. IV 6, 15. — C. IV 16, 2. picumanda P. III 10, 24.

pâna P. II 7, 6. — G. III 5, 13.

pinjuli G. II 7, 5. 9, 4. 14. IV 2, 30. 3, 2. 13. pinjula A. I 14, 4. 17, 4. 8. IV 6, 4. — P. I 15, 4. — Ç. VI 2, 12. pinda A. I 5, 4. 12, 3. IV 7, 6. 27. 28. — P. II 1, 8. 12. 23. III 10, 27, 50, 53, 55, 15, 15. - Ç. IV 1, 9, 10, 11, 2, 4, 3, 7. 4, 10. 7, 15. V 9, 3. 4. 6. — G. II 1, 3. IV 2, 13. 3, 8. 10. 13. 23. 24. 26. 27. 31. piņdapitryajāa A. II 5, 3. — P. III 3, 10. — Ç. III 13, 7. IV 1, 13. — G. IV 4, 1. pindî A. IV 3, 23. pitâmaha A. IV 7, 13. — P. I 5, 10. pitu P. III 1, 4. — Ç. III 8, 3. pitr A. 1 2, 10. 5, 1. 15, 8. 17, 4. 23, 1. II 4, 3. 12. 13. 5, 4. 7. 10. III 1, 3. 3, 3. 4, 5. 5, 22. 9, 1. IV 7, 11. 13. 16. 22. 8, 23. — P. I 4, 15. 5, 10. 13, 1. 16, 6, 24, 17, 1. II 6, 19. 9, 9, 16, 12, 2, III 3, 9, 10, 4, 7. 7, 2. 10, 50. 14, 8. - **C**. I 9, 9. 13, 1. 15. 24, 5. 25, 2. 6. 26, 8. 28, 14. II 14, 19. 16, 1. 2. III 2, 2. 13, 2. 5. IV 1, 1. 3, 5. 6. 4, 7. 11. 12. 6, 6. 7, 15. 10, 4. 5. 11, 12. 16. 14, 3. V 9, 3. 4. VI 6, 12. 16. -G. I 4, 12. 14. 5, 17. 7, 5. II 2, 8, 8, 1, 2, 6, 21. IV 2, 35. 3, 4. 6. 8. 10. 11. 12. 13. 18. 19. 20. 21. 22. 23. 24. 27. 4, 22. 7, 41. pitrkarman C. I 10, 7. pitrdevatya Ç. IV 1, 8. pitrdaivatya G. III 10, 27. IV 4, 22. pitrmant G. IV 2, 39. pitryajňa A. III 1, 2. 3. — C. V 10, 8. — G. I 2, 4. IV 4, 1. pitrvat A. IV 7, 2. — Ç. IV 1, 2. pitrvya A. I 24, 4.

pitrşad P. III 15, 14. pitta P. I 14, 5. pitrya A. IV 1, 19. — P. III 3, 2. — C. I 7, 3. 12. 8, 11. 10, 9. IV 10, 2. — G. I 4, 20. III 10, 3. √ pinv A. II 4, 14. — Ç. VI 3, 7. pipâsâ G. IV 9, 15. pipîşant Ç. VI 4, 4. piçanga Ç. I 20, 5. V 8, 2. picita C. VI 1, 3. piçitâma Ç. II 12, 10. 1/ piş P. I 13, 1. 14, 3. II 14, 3. — Ç. 1 19, 1. 20, 3. 23, 1. — G. II 6, 9. 7, 18. IV 2, 29. pişta Ç. IV 19, 2. — G. III 5, 10. pîțha P. I 15, 4. pîthacakra A. IV 2, 3. V pîd c. a A. IV 4, 10. c. nis A. I 17, 9. pîta A. II 8, 8. — G. III 10, 24. pîyûşa Ç. III 10, 3. pîvarî P. I 16, 2. pîvas A. III 8, 9. pumvat C. I 22, 6. pumsavana A. I 13, 1.3. — P. I 14, 1. 15, 2. — Ç. I 20, 1. — G. II 6, 1. pumsavant C. I 16, 11. puccha A. IV 8, 25. — G. II 7, 14. puta A. I 7, 14. puņya A. IV 8, 35. — Ç. V 2, 2. VI 2, 3. — G. I 1, 3. 18. II 1, 1. IV 4, 28. punyâha P. I 4,5. II 13, 1. III 4, 2. — Ç. I 5, 5. 16, 10. IV 4, 2. putra A. I 7, 3. 19. 9, 1. 15, 3. 9. IV 3, 18. 4, 2. 3. 4. 7, 15. - P. I 3, 22. 4, 12. 16. 6, 3. 13, 1. 16, 18. 18, 2.  $\Pi$  4, 3. III 4, 7. 9, 6. — C. I 13, 4. 19, 6. 22, 7. 25, 6. II 17, 3.

III 4, 9. — **G.** II 4, 6. 8, 4.21. IV 5, 16. 7, 16. 10, 1. putraka G. III 2, 9. putrakâma G. IV 3, 27. putrapacukâma G. IV 7, 16. putravant P. III 10, 50. putrya A. IV 8, 35. — P. III 8, 2. punahpunar G. I 4, 23. punahprådhyesana Ç. VI 2, 8. punar A. II 3, 3. III 6, 8. P. I 1, 3. 7, 3. 9, 5. II 2, 12. 6, 18. III 10, 14. — Ç. III 4, 5. V 8, 6. — G. I 2, 32. III 3, 34. IV 10, 26. punarâgama C. III 6, 2. punarâdâya Ç. VI 3, 12. punarupākaraņa G. III 3, 16. punarvasu Ç. I 26, 5. punnâman Ç. I 13, 6. pumams A. I 7, 3. 14, 2. 15, 7. IV 5, 2. — P. I 9, 5. 12, 4. 14, 3. — Ç. I 11, 6. 17, 9. 19, 6. — G. I 4, 19. II 6, 3. 11. 7, 15. III 6, 5. purandhi P. I 6, 3. puras A. I 7, 3. purastât Â. I 3, 1. 4, 3. 5, 1. 10, 18. 11, 2. 3. 6. 20, 3. 23, 1. 24, 15. IV 1, 14. 16. 4, 8. 7, 20. - P. I 2, 8. II 6, 9.17, 6. 13. III 4, 14. 8, 11. — Ç. I 8, 3. 12, 13. II 12, 4. IV 1, 9. 13, 2. — **G**. I 6, 14. 7, 9. 9, 27. II 1, 12. 9, 2. 6. 10, 15. III 4, 8. 7, 3. 8, 5. 10, 19. IV 2, 18. 5, 6. 7, 41. purâ A. I 11, 10. 15, 1. IV 6, 2. — P. I 14, 2. — G. I 1, 24. 27. 28. IV 3, 12. purana A. III 3, 1, 2, 3, IV 6, 6. — P. II 12, 2. — C. I 24, 8. purișa A. I 5, 5. — P. II 7, 15. 8, 5. — Ç. IV 12, 19. — G. IV 9, 13. puru Ç. I 1, 8.

purusa A. I 2, 5. 6. 10, 16. III 4, 5. IV 1, 9. — P. I 8, 10. II 5, 42. III 10, 16. 19, 6. — **C.** II 16, 16. IV 6, 6. 10, 4. — G. IV 9, 1. purûcî P. II 6, 20. purodâça A. II 1, 4. — P. II 14, 3. III 12, 5. purodha P. I 5, 10. purohita A. I 12, 7. III 5, 6. — **C.** IV 5, 7. puşkarasraj A. I 15, 2. — P. II 4, 8. puşkarinî Ç. V 2, 1. pușți A. III 8, 4. — Ç. IV 18, 9. puştikarman G. III 10, 2. puştikâma G. III 6, 3. 4. 5. puspa P. I 13, 1. — C. I 6, 2. 5. puşya Ç. I 20, 2. 26, 6. 1/ på A. I 4, 4. 6, 1. 2. 3. 4. — **P.** II 2, 8. — **C.** II 2, 1. pûta G. I 7, 23. c. ud A. I 3, 3. — P. I 1, 4. — Ç. I 8, 21. — G. I 7, 24. 25. c. sam A. IV 5, 7. — G. I 7, 24. 1/ pûj A. III 9, 3. půjâ Ç. IV 5, 15. — G. III 6, 12. pûray s. 1/ pr. pûrņa A. I 17, 2. 20, 4. II 2, 3. 8, 4. 10, 6. — **P**. I 15, 4. II  $16, 3. \longrightarrow C. I 3, 3. 6, 5. II$ 11, 13. 13, 8. III 9, 3. IV 3, 2. 17, 3. — G. I 5, 11. 7, 17. 9, 6. 7. 10. II 7, 7. pûrnapâtra A. I 10, 24. — G. I 9, 6. 7. 10. půrnamása A. I 10, 2. — P. I 5, 9. 12, 1. — **C**. I 3, 1. 2. 6. — G. I 5, 1. (codd.) 6. pûrnahoma G. IV 8, 23. pûrņāhuti Ç. I 1, 11. pûrta A. II 5, 13. — G. IV 3, 35.

púrva A. I 6, 1. 22, 23. 24. II 3, 3, 5, 7, 6, 1, 3, III 2, 3, 5, 12. IV 1, 6. 2, 11. 4, 2. 3. 4. 5, 6. 7, 13. 8, 22. - P. 1 9,5. 16, 11. II 5, 2. 6, 22. 9, 15. 10, 14. 14, 4. 17, 4. III 4, 10. 10, 23. — C. I 3, 6. 7, 3. 15, 4. 17, 9. 25, 6. II 14, 25. III 1, 14. 3, 3. IV 7, 11. 11, 14. 19. 15, 17. 18, 1. V 4, 3. 7. 8. — G. I 3, 9. 10. 4, 4, 5, 6, 8, 1, II 1, 8, 23, 2, 3. III 2, 6. 5, 23. 7, 13. IV 2, 3, 16, 18, 22, 35, 39, 3, 6, 8, 13. 18. 24. 5, 2. IV 8, 25. 10, 11. púrvatas G. 1V 7, 22. půrvapaksa G. I 1, 3. půrvamáriní C. V 9,6 půrvavat P. I 1, 4, 14, 3, 18, 1. Il 4, 7. 5, 9. 12, 4. 13, 7. 14, 5. 17, 17. — Ç. V 4, 6. 7, 4. půrvácárya Ç. VI 1, 1. půrvárdha A. I 10, 19. 20. — **G**. I 8, 6. 11. 14. půrváhna P. III 4, 8. — Ç. III 4, 5. IV 4, 5. - G. I 5, 13.6, 13. III 9, 4. IV 6, 10. 12. 9; 21. pûrvedyus A. II 4, 3. půrvya A. IV 4, 6. pûsan A. I 7, 13. 8, 1. 20, 4. 24, 15. III 7, 9. 10. — P. 1 4, 16. 8, 10. III 9, 5. — **C.** I 9, 9. 11, 4. 18, 3. 26, 26. II 2. 12. 3, 1. 14, 9. III 6, 2. 9, 1. 2. 11, 5. — **G**. II 2, 7. 9, 16. 10, 26. III 6, 11. V pr (piparti) C. I 19, 6. ) pr (pâray) P. III 14, 6. c. sam P. III 15, 3, 5, 6, 7, 8, 9. 12. 13. 14. 15. V pre C. 1 28, 7. c. sam C. I 28, 6. V prņ

c. â P. II 4, 8.

c. ni P. III 10, 55. prtana P. III 1, 3. prtanajaya P. I 5, 9. prtanây Â. I 7, 7. — P. I 7, 1. — Ç. I 13, 12. prtany A. I 7, 7. — P. I 7, 1. — **C**. I 13, 12. prthak A. I 17, 2. IV 6, 11. — P. III 10, 52. — G. 1 5, 12. II 1, 25. 9, 6. III 8, 3. IV 1, 6. 11. 2, 14. 8, 7. 10, 7. prthivî A. I 7,6. II 2, 4. 3,7. 4, 14. 6, 8. 9, 3. III 2, 2. 3, 4. 4, 1. 11, 1. 12, 17. IV 7, 15. - P. I 5, 10.11. 6, 3. 12, 1. II 2, 21. 6, 21. 9, 3. 10, 4. 17, 9. III 2, 13. 14. 3, 6. 13, 5. 15, 22. — Ç. I 13, 4. 16, 3. 27, 9. III 1, 16. 13, 5. IV 9, 3. 13, 2. 18, 5. VI 6, 4. 5. — G. II 1, 7. 8, 19. III 7, 17. 9, 3. 18. prthivîşad G. IV 3, 10. prthu (vî) P. II 6, 24. — G. IV 2, 17. preni P. I 16, 2. prsat A. IV 8, 4. prsadajya A. IV 1, 19. 3, 17. prsataka A. II 2, 2, 3, — P. II 16, 1. 3. — Ç. IV 16, 3. — G. III 8, 1. 5. 7. prsita G. III 3, 17. pretha A. II 1, 5. — C. II 10, 8. — G. II 2, 2.  $V p_{r}^{2}$  (pûray) A. I 20, 4. II 1, 2.9. 2,3. IV 3,17. — P. II 2, 14. 16, 3. III 4, 4. - C. I13, 5. 28, 6. II 2, 4. V 9, 2. - G. I 3, 12. 9, 7. II 1, 13. 8, 6. 9, 6. 10, 18. III 2, 35. c. abhi P. III 1, 3. c. â A. I 4, 1. 14, 2. — P. I 4, 5. — **Ç**. I 5, 5. IV 4, 2. c. prati A. II 8, 2. peyâ G. 1V 5, 25.

peças A. I 17,16. — P. II 1,19.

peçî G. IV 2, 12. paingya A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. paijavana G. I 9, 12. paila A. III 4, 4. — C. IV 10, 3. VI 6, 11. paiçâca A. I 6, 7. poșa A. I 7, 19. II 8, 16. (?) — P. I 8, 1. 18, 6. II 6, 20. III 9, 6. — **Ç**. I 14, 6. II 3, 1. III 3,1. 4,10. 10,2. 11,4.14. posya P. 18, 19. — Ç. I 17, 3. pautra A. I 13, 7. — P. I 5, 11. paurņamāsa Ç. I 3, 7. — G. I 5, 1. (codd. pû<sup>0</sup>) 6. 14. 8, 22. 25. 9, 14. cf. codd. pû. paurņamāsi A. II 1, 1. 3, 2. — **P.** II 10, 2. 14, 2.6. 16, 2. III 2, 1.3, 9, 3. — C. III 11, 2. IV 15, 1. 2. 16, 1. 2. 19, 1. — G. I 5, 2, 7, 10, 8, 23, 9, 14, III 3, 21. 7, 2. 8, 1. IV 5, 28. 8, 11. paușa P. II 12, 1. pausņa P. III 9, 5. — C. III 11, 5. V pyai c. â P. III 16, 1. — Ç. II 10, 4. pra (?) A. III 12,12. — G. II 1, 21. prakarana C. II 12, 14. 17. prakâça Ç. I 25, 8. prakrta P. II 17, 17. prakrti Ç. I 10, 1. prakrama G. III 7, 6. IV 2, 6. praksålana P. II 6, 32. — G. III 1, 21. praga G. II 10, 7. pragâthâ A. III 4, 2. — Ç. IV 10, 3. pracayana P. II 7, 6. V prach A. I 13, 3. IV 7, 27. — C. II 12,2. — G. II 10,22. c. pari A. I 23, 21. praja A. I 5, 5. 7, 6. 19. 21. 22. 8, 8. 9. 10, 12. 14, 7. 8. 21, 4.

II 4, 14. III 11, 1. IV 8, 32. -- P. I 3, 15. 5, 11. 6, 3. 7, 3. 12, 4. 15, 8. II 4, 3. 14, 4. 17, 9. III 2, 2. 11. 3, 5. 6. 4, 18. 12, 10. — C. I 6, 6. 13, 4. 17, 4. 19, 6. 22, 7. II 10, 4. 17, 4. III 4, 10. IV 18, 10. VI 6, 16. — G. I 6, 2. 3. II 7, 10. prajapati A. I 3, 8. 4, 4. 8, 9. 13, 7. 14, 3. II 4, 14. III 4, 1. 9, 1. - P. I 5, 9. 8, 8. 9,3, 4, 11, 3, 12, 1, 3, 15, 4, 18, 3. II 2, 21. 9, 2. 10, 9. III 3, 6. 4, 8. 13, 3. — Ç. I 3, 15. 11, 4. 18, 4. 19, 6. 22, 7. 26, 2. II 14, 4. III 8, 2. IV 9, 3. VI 1, 1. 6, 10. — G. II 3,20. 8, 12. 10, 31. III 7, 19. IV 6, 9. 7, 36. prajavant A. I 13, 6. — P. I 8, 19. prajâhan P. I 11, 2. 4. prajňá A. III 5, 4. 9, 1. — Ç. VI 6, 16. pranayana A. IV 3, 25. pranava C. II 12, 16. . pranîtâ Â. IV 3, 25. — Ç. V 8, 3. — **G**. I 7,17. pratarana P. III 4, 7. prataranî P. III 4, 4. — Ç. III 2, 5. 6. prataram A. II 9, 2. prati P. I 10, 2, 15, 5, — C. VI 4, 4. — G. I 5, 16. 9,22. III 9, 11. pratigraha C. IV 7, 12. 11, 13. pratigrahana Ç. I 28, 6. III 7,5. pratigrâha G. III 1, 9. pratidiçam A. I 2, 5. IV 8, 22. — P. I 16, 10. II 9, 5. ---**C.** IV 6, 5. 13, 5. — **G.** III 7, 5. IV 7, 38. pratidhâna G. II 7, 17. pratipad C. IV 6, 1. pratipurușam A. III 4, 5. — Ç. IV 6, 6. 10, 4.

pratibhaya A. I 12, 5. III 7, 10. — G. IV 9, 8. pratimantram P. II 15, 5. — C. II 10, 8. pratimâ P. III 2, 2. prativedam P. II 5, 14. pratiçruta Ç. V 10, 4. pratistha A. I 15, 6. III 8, 19. 10, 11. — P. II 6, 30. III 3, 5. — Ç. VI 6, 16. pratisthâna P. III 16, 1. pratisamvatsara P. I 3, 2. pratisara Ç. I 12, 8. pratisâyam G. III 5, 32. pratîka A. III 12, 3. — P. III 16, 1. — **C**. I 25, 6. pratîkâca Å. III 9, 1. pratici (loc.) G. III 7, 15. IV 1, 2. pratipa Ç. IV 14, 4. pratta A. IV 4, 20. 23. 7, 11. -P. I 4, 15. III 10, 41. 42. 47. pratnavant A. IV 7, 11. pratyak G. IV 6, 14. pratyaktaram A. I 10, 17. pratyakpadî G. III 10, 27. pratyakçiras A. I 11, 10. pratyagdaksina A. IV 1, 8. pratyagdvára G. IV 7, 18. pratyanmukha A. I 7, 3. 10, 16. 11, 2. 20, 3. II 3, 11. — P. II 3, 3. 10, 18. -**C**. I 13, 1.2. II 1, 28. 5, 9. 7, 3. — G. I 6, 14. pratyanc C. VI 5, 6. — G. II 10, 36. IV 7, 18. pratyabhighârana Ç. I 13, 16. pratyabhyanujñâ A. IV 7, 19. pratyaya C. I 1, 10. pratyavanejana P. III 10, 27. pratyavarohana A. II 1, 14. 3, 1. — Q. IV 15, 19. pratyakhyayin P. II 5, 5. pratyâtmika Ç. VI 6, 12. pratyânîka Ç. I 11, 4. pratyupasparçana G. I 2, 31.

pratyupâkarana G. III 3, 16. pratyrcam A. I 8, 9. II 1, 4. 9, 9. 10, 4. III 7, 7. 9, 2. IV 6, 10.18. — P. I 3, 21.  $\Pi$  6, 13. — Ç. I 21, 3. II 8, 1. IV 5, 3. 6, 5. 13, 5. 16, 3. V 3, 3. 5, 2. 9. 6, 2. prathama A. I 23, 3. 7. 24, 20. IV 2, 9. 4, 12. 6, 13. 7, 16. — P. I 3, 11. 4, 16. 5, 11. 15, 3. II 5, 7. III 1, 4. 3, 4. 5. 8, 13. 10, 50. — **Ç**. I 8, 3. 16, 4. 22, 1. II 6, 5. III 10, 3. 12, 2. 3. IV 13, 4. — G. I 4, 8. 9. 8, 3. II 1, 7. 24. 3, 18. 7, 1. 5. 8, 6. 17. III 2, 46. 8, 2. 23. 9, 9. IV 1, 13. 5, 11. 23. 30. 7, 33. prathamajāta G. III 6, 3. pradaksinam A. I 7, 6. 17, 7. 20, 9. 22, 21. 24, 15. II 1, 10. 5, 15. 6, 9. 7, 7. 8, 11. 9, 7. — P. I 5, 1. II 1, 17. 3, 1. 4, 3. — C. I 5, 9. 7, 11. 8, 17. 13, 9.13. II 2, 1. 6, 4. 12, 4. 14,6. IV 4,6. 6,5. 12,15. 13, 5. 17, 5. V 2, 5. — G. I 3, 4. 12. 7, 7. II 2, 8. 10, 27. 37. III 2, 35. 4, 33. 8, 5. 9, 4. IV 1, 6. 3, 36. 7, 38. pradâtr Ç. I 27, 7. pradâna A. IV 7, 17. — P. I  $2, 5. \ \Pi \ 17, 11. 12. \longrightarrow \mathbf{Q}. \ \Pi$ 11, 4. pradiç A. II 4, 14. — P. II 17. 9. III 3, 6. pradoşa P. III 4, 8. — G. III 7, 18. 9, 8. pradhâna Ç. VI 3, 2. pradhânatva P. II 5, 20. prapada Ç. I 13, 12. — G. II 2, 3. IV 5, 7. 14. prapadana A. II 10, 1. prapitâmaha A. IV 7, 13. prabhû P. II 17, 15. prabhrti P. I 8, 3, 9, 1, III 2, 4. 10, 8. 44. — Ç. II 7, 26.

IV 5, 12. V 2, 5. 9, 3. — G. II 1, 24. 3, 6. 15. 9, 20. III 2, 60. 4, 20. 8, 3. 10. 9, 4. pramati Ç. I 9, 5. pramâna P. I 8, 13. — G. III 10, 14. pramâyuka A. II 7, 11. — G. IV 7, 23. prayaja C. I 10, 5. prayâna A. I 8, 1. prayoga Ç. IV 13, 4. — G. IV 5, 11. 12. 6, 4. 7, 42. 8, 9. 23. pralavana G. IV 4, 30. pralehana G. III 6, 3. pravacana P. II 12, 4. III 13, 1. 16, 1. pravana A. II 5, 2. 7, 10. IV 1, 7. 8. — G. I 1, 9. III 9, 14. IV 2, 25. pravapaņa Ç. I 28, 21. — G. IV 4, 30. pravayas A. IV 2, 2. 5, 3. pravargyavant P. II 8, 9. praváka A. I 23, 21. pravâsa A. I 15, 9. — Ç. II 17, 3. pravrtti Ç. I 8, 5. praveça Ç. VI 2, 5. praveçana P. I 11, 7. III 10, 37. — G. III 6, 9. pravrájin A. I 5, 5. praçasta A. II 8, 3. 5. 10, 8. praçna Ç. IV 2, 5. 4, 14. prasava A. I 3, 3. 20, 4. 24, 15. — P. I 5, 10. — Ç. I 8, 21. II 2, 12. — G. II 10, 26. prasavyam A. III 10, 11. IV 2, 10. 5, 4. 6, 3. 7, 12. — C. II 3, 4. — G. IV 2, 14. prasâda G. IV 5, 20. 8, 8. prasrta A. I 13, 2. 4. prastara G. IV 1, 9. prahitangama P. III 15, 20. prahuta Ç. I 5, 1. 10, 7. prahva Ç. I 8, 21. pråk Å. I 3, 1. 3. 12, 1. II 1, 9. III 2, 2. 10, 7. — P. I 3, 24.

5, 5. 8, 10. 14, 5. 16, 1. II 10, 25. — Ç. I 3, 16. — G. I 1, 3. 8, 16. III 6, 3. 7, 23. 10, 33. pråktůla A. III 2, 2. 5, 11. — **G**. IV 5, 15. prâkças G. I 7, 25. 8, 4. pråkçiras A. I 11, 10. II 3, 7. — P. III 2, 13. — G. II 6, 10. III 10, 26. prâksamstha A. I 10, 17. prågagra A. I 17, 11. II 8, 15. — P. II 6, 9. — C. I 8, 2. 16. III 4, 3. IV 15, 5. — G. I 6, 13. 7, 1.12. III 4, 9. prâgâhuti Ç. I 3, 16. prågudak G. I 1, 9. prâgudîcî Ç. I 13, 9. 14, 5. 28, 23. II 12, 11. — G. II 2, 11. 3, 1. 6, 6. pråggrîva A. I 8, 9. 14, 3. IV 6, 8. — G. II 3, 3. prâgjyotişa Ç. VI 2, 3. prågdaksina Å. IV 1, 7. prágdvára Ç. VI 2, 6. — G. IV 7, 15. pranmukha A. I 7, 3. 20, 2. III 2, 2, 7, 6, - C. I 6, 4, 13,1. 2. II 1, 28. 5, 9. 7, 3. 9, 3. 12, 4. 11. VI 3, 2. — -G. I 7, 4. prâcî G. III 7, 13. IV 1, 2. prâcînâvîtin A. I 2, 10. III 4, 3. — Р. III 10, 18. — Ç. II 14, 18. IV 10, 1. — G. I 2, 3. 4. IV 3, 1. pråjana G. II 1, 14. prájápatya A. I 6, 3. 13, 7. 20, 11. II 3, 5. 4, 12. III 5, 18. - P. I 5, 3. 6. 7,6. III 3, 2. — Ç. I 9, 12. II 15, 6. — G. I 4, 4. 8. III 10, 3. IV 7, 24. prâñc Å. II 7, 7. IV 1, 1. 6, 8. — P. III 2, 8. — C. I 7, 3. 5. 22, 7. IV 8, 2. 13, 2. VI 5, 6. — G. I 1, 9. 7, 13. II

6, 2. 7, 3. 8, 9. 9, 8. 9. 16. 10, 16.35. III 3,15. 4,10.33. IV 7, 3. 42. 8, 2. 3. 14. 9, 3. prânjali G. I 6, 16. prâna A. I 20, 8. III 10, 4.6. 11, 1. — P. I 3, 25. 11, 5. 19, 4. II 2, 8. 6, 18. III 4, 16. 16, 1. —  $\mathbf{C}$ . I 19, 4. 24, 10. II 1, 21. 2, 1. III 8, 4. 5. IV 7, 52. V 1, 2. — G. II 8, 13. 10, 28. III 2, 26. 4, 29. pranada A. II 4, 14. prånabhrt P. II 17, 9. prânâpâna Ç. II 2, 1. 18, 2. 3. prânâyâma G. IV 5, 8. pråtar A. I 2, 1. 9, 7. 22, 4. 5. II 1, 14. III 7, 5. —  $\mathbf{P}$ . I 9, 4. -- Ç. I 1, 9. 11. 3, 2. 14. 4, 1. 17, 8. II 9, 3. 10, 2. 14, 16. IV 17, 3. V 4, 5. — G. I 1, 24, 28, 3, 10, 4, 19, II 6, 2. 10. 7, 3. 8, 1. III 1, 29. 2, 11. IV 8, 18. 9, 15. prâtarabhivâda G. III 1, 27. pråtarahna G. IV 6, 11. prâtarâça Ç. II 12, 1. — G. I 3, 16. prâtarâhuti Ç. I 3, 8. — G. I 1, 22. 28. 5, 13. 6, 13. 9, 14. III 9, 4. prâtaryâvan P. II 6, 16. prâtarvastar **C**. V 4, 5. prâtîtheyî A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3, prádurbháva A. III 5, 2. — P. II 10, 2. — **Ç**. IV 5, 2. VI 1, 12. prâduşkaraņa A. I 9, 4. — Ç. I 1, 12. — G. I 1, 24. prâdeça Â. I 3, 3. — Ç. I 8, 14. II 3, 3. 4, 4. V 10, 5. — **G**. I 7, 21. IV 2, 17. prâdhyayana Ç. II 10, 1. IV 6, 9. 8, 20. pradhyeşana Ç. VI 2, 8. prapti A. IV 4, 5. práyaccitta A. I 10, 23. — P.

3, 9. 9, 12. II 13, 3. V 1, 8. — G. I 9, 18. II 5, 2. III 3, 30. prâyaccitti P. I 10, 4. 11, 2. — Ç. I 18, 3. VI 2, 11. — G. II 5, 2. pravarsin Ç. IV 7, 29. prâcana A. I 16, 1. — P. I 5, 12. 19, 1. 5. II 1, 6. 3, 2. 10. 18. 14, 11. 15, 3. 16, 3. III 1, 1. 2, 4. 4, 9. - C. 1 27,1. 10. prâçanârthîya Ç. III 8, 2. prâcita P. I 4, 1. — C. I 5, 1. 10, 7. pracitraharana A. IV 3, 8. priya A. I 8, 8. II 10, 8. — P. I 3, 1, 15. III 9, 6. — C. I 15, 22. II 3, 3. 15, 8. III 11, 14. — G. III 4, 28. IV 10, 24.  $\sqrt{\text{pri }}$  Å. IV 7, 11. 8, 29. — Ç. IV 4, 12. prîti A. I 1, 4. preksaņa Ç. I 15, 21. pretasparçin Ç. IV 11, 5. prestha A. Il 6, 14. prokṣaṇa A. II 4, 13. IV 8, 16. — P. II 7, 6. III 11, 2. 5. — Ç. I 3, 4. VI 2, 11. 12. prokṣaṇî P. I 1, 2.4. — Ç. I 8, 25. prodaka G. I 3, 7. prosthapada A. II 10, 3. prosthapadá P. II 15, 2. — Ç. I 26, 24. 25. IV 17, 2. prausthapadi A. II 5, 9. — II 15, 1. — G. III 3, 1. plaksa P. IV 7, 22. 23. 24. plakşaçâkhâvant G. IV 1, 9. plava A. 1 12, 6. — C. IV 14, 5. ) plu G. II 1, 10. c. ava A. II 1, 5. c. â A. I 11, 2. 18, 7. III 2, 2. — P. I 14, 3. II 1, 5. III 2,6. 11, 1. — **Ç**. I 11, 2. II 1, 27. IV 12, 31. 32.

I 5, 3. III 12, 1. 11. — C. I

10, 7. c. pra P. I 12, 5. phana C. IV 15, 7. phala A. IV 7, 3. — P. II 7, 6. 17, 6. — **C.** I 6, 2. 5. 11, 2. 16, 10. IV 7, 55. — G. I 9, 7. 16. II 4, 9. 6, 6. III 5, 14. IV 5, 19. phalaka P. II 10, 17. III 4, 18. — Ç. III 3, 8. phalavant A. II 6, 9. — C. I 15, 6. III 1, 15. — G. III 9, 4. phalin P. I 15, 6. — Ç. I 22, 10. phalikarana A. IV 8, 25. — P. I 16, 23. — G. I 4, 31. phalîkṛta À. I 10, 8. — G. I 7, 5. IV 2, 11. phalguni C. I 26, 9. 10. phâla P. II 13, 4. — Ç. IV 13, 4. phâlgunî A. II 10, 3. — Ç. III 10, 1. — G. III 3, 22. phena G. I 2, 23.

— G. I 5,26. II 1,10.17.

5, 16. 6, 2. 10. 7, 3. 8, 1.

badara Ç. IV 4, 10. badarî Ç. IV 17, 3. baddha A. I 7, 16. II 9, 4. — **G.** I 2, 26. baddhavatsa G. III 6, 7. V badh  $\hat{\bf A}$ . IV 2, 8. 8, 15. —  $\bf P$ . II 2, 8. — Ç. I 12, 8. 9. 22, 10. II 13, 6. III 1, 7. — G. I 2, 26. II 3, 7. III 6, 7. IV 9, 8, 10, 1. c. anu G. III 4, 22. c. api A. III 8, 16. c. ava P. II 6, 24. c. â Å. I 22, 1. III 8, 10. — P. I 15, 6. II 6, 24. — Ç. II 1, 25. IV 15, 9. — G. II 7, 4. III 4, 25. 8, 6. bandhana P. I 16, 24. bandhu G. II 6, 9. babhru Ç. IV 10, 3. VI 1, 1.

barhis A. I 3, 9, 10, 10, 3, 12. 24. II 5, 2. IV 1, 17. 2, 15. 8, 42. - P. I 2, 12. - G.I 5, 16. 7, 19. 21. 8, 17. 27. II 1, 22. III 9, 11. IV 2, 29. bala P. I 3, 25. II 2, 7.8. III 2, 11. 16, 1. — Ç. II 2, 1. III 3, 5. IV 5, 15. VI 5, 3. 6, 16. — G. IV 7, 10. 15. balakâma G. IV 7, 10. bali A. I 2, 3, 12, 1, 3, 7, II 1, 9. 10. 14. 15. III 1, 3. IV 8, 22. — P. I 12, 2. 4. II 14, 13. 14. 22. 15, 3. 17, 13. 14. 15. 16. III 2, 5. 8, 11. — Ç. II 14, 5. 6. 17, 3. IV 13, 2. 15, 13. 19. - G. I 4, 1. 5. 6.8. 9. 10. 12. 15. 20. 23. 24. 28. 29. 31. III 7, 13. 14. 23. 9, 1. IV 7, 37. balikarman P. II 17, 7. — Ç. I 10, 7. balivarda Ç. II 16, 4. baliharanî A. II 1, 2. baliyas C. II 1, 30. balbaja P. II 5, 24. bahirmandalastha C. VI 2, 9. bahihçâlâ C. I 5, 2. bahis P. I 4, 2. II 14, 11. bahu A. I 7, 19. II 10, 6. — P. I 2, 3. 4, 16. 6, 3. —  $\mathbf{C}$ . I 13, 4. III 7, 2. 9, 3. bahudhâ A. I 23, 6. — P. III 3, 5. - G. I 4, 24.bahuyâjin Ç. I 1, 8. — G. I 1, 16. bahula G. I 7, 11. bahulauşadhika A. IV 1, 13. bahuvat G. II 5, 4. bahvanna A. II 7, 9. bahuvâdin G. I 5, 23. bahvrca P. II 10, 19. bahvauşadhika Ç. I 28, 23. IV bâna A. III 12, 19. — Ç. I 19, 6. V bâdh A. III 7, 1.

c. apa A. II 9, 4. c. ava P. I 7,1. c. pari P. II 2, 8. — Ç. II 2, 1. — G. II 10, 37. bândhava P. II 14, 4. — Ç. IV bândhavî A. II 3, 3. bâbhravya A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. VI 1, 1. bârhaspatya Ç. II 11, 13. 14, 7. 15, 5. bâla P. I 16, 24. II 9, 13. — Ç. II 16, 4. bâşkala A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. bâhavi A. III 4, 4. bâhu Å. I 11, 4. 20, 4. 24, 15. III 8, 12. 9, 6. 12, 11. IV 2, 8. - P. I 3, 25. - Q. II2, 12. 3, 2. IV 8, 8. - G. I2, 2, 3, II 10, 26, III 4, 31, 7, 15. IV 2, 27. 5, 18. bâhya G. I 2, 20. bâhyatas P. I 12, 4. — Ç. III 4, 2. IV 15, 3. — G. I 4, 5. bâhyahuta Ç. I 10, 8. båhyåmsa G. I 2, 20. bila A. II 10, 6. bilva G. IV 1, 12. bija Ç. I 19, 6. — G. II 9, 7. bijavant A. II 10, 2. buddhi A. I 5, 3. buddhimant A. I 5, 2. **√** budh c. abhi + vi P. I 5, 11. brhant A. I 21, 1. II 6, 1. — P. I 5, 9. 13, 1. II 4, 3. III 2, 2. 4, 4. 14, 4. - C. I 23, 1.II 10, 4. III 3, 1. 4, 7. VI 3, 12. — G. IV 5, 31. 7, 10. brhaspati A. I 17, 12. 21, 7. -P. I 5, 10. 8, 19. II 2, 7. 6, 21. 29. III 4, 8. 12, 10. — C. I 11, 4. 26, 6. 28, 15. II 4, 1. 14, 7. — G. II 9, 16. bailva A. I 19, 13. — P. II 5,

26. — Ç. II 1, 18. — G. II 10, 11. brahmarşi Ç. VI 1, 1. brahmakoça P. III 16, 1. brahmacarya A. I 22, 1.3. — P. II 1, 25. 2, 6. 5, 13. 6, 2. — Ç. I 17, 5. II 4, 2. 11, 6.9. 10. 13. 12, 2. VI 1, 2. — G. II 10, 21. brahmacârin A. I 8, 10. 20, 7. 8. 11. 22, 2. 19. III 5, 15. IV 4, 26. — P. II 2, 6. 19. 20. 3, 2. 10, 14. 11, 8. 9. III 10, 25. 13, 5. 14, 9. — **Ç**. I 13, 8. II 2, 8. 9. 3, 1. 4, 5. 6, 8. 11, 6. 12, 8. 14, 20. 16, 5. 18, 1.3. — G. I 1, 7. II 3, 15. 6, 9. 10, 33. III 1, 3. 4, 1. 10. IV 6, 16. brahmatva G. I 6, 21. brahman (m.) A. I 2, 2. 6. 3, 6. 8. 12, 7. 17, 5. 10. 23, 3. 9. 17. II 4, 14. 6, 4. III 3, 4. 4, 1. 5, 4. IV 8, 15. — P. I 1, 2. 11, 1. 12, 1. 16, 6. II 1, 11. 16. 2, 12. 6, 11. 9, 2. 6. 10, 8. III 2, 7. 10. 11. 15. 3, 6. 4, 5. 6. 15, 23. 24. 16, 1. — C. I 8, 6. 26, 20. 28, 15. II 14, 5. IV 9, 3. VI 1, 1. — G. I 9, 1.6.8. III 2,40. IV 7,41. brahman (n.) A. I 1, 2. 21, 1. 23, 24. III 2, 2. 11, 1. — P. I 5, 10. II 10, 22. III 4, 8. — Ç. I 21, 2. III 3, 6. IV 18.7. VI 6, 16. brahmapuruşa A. 1 2, 6. brahmabandhu G. II 6, 9. brahmayajña A. III 1, 2. 3. — Ç. II 17, 2. brahmayoni Ç. VI 1, 1. brahmavarcasa A. I 10, 12. 15, 6. 16. 3. III 8, 4. — P. I 19. 11. II 2, 12. 4, 3. 6, 11. — **C.** I 6, 6. 27, 3. VI 6, 16. — G. IV 5, 15. 7, 9. brahmavarcasakâma G. IV 7, 9.

brahmavarcasin P. II 4, 3. brahmavarcasvin A. I 5, 5. brahmaveda Ç. I 16,3. brahmâñjalikṛta A. III 5, 11. brahmâsana G. I 6, 14. 15. 21. brahmaudana A. I 22, 12. brâhma Å. I 6, 1. brâhmana (m.) A. I 1, 2. 8, 13. 19, 1. 5. 10. 11. 12. 13. 22, 18. 24, 11. 25. II 3, 13. 4, 16. 8, 6. 9, 9. IV 6, 18. 7, 2. — P. I 2, 13. 3, 11. 4, 8. 8, 15. 10, 5. 11, 2. 12, 5. 16, 6. 10. II 1, 5. 2, 1. 5. 3, 7. 5, 2. 17. 21. 25. 36. 9, 11. 13, 8. 14, 26. 15, 10. 16, 6. 17, 19. III 1,7. 4, 12. 19. 5, 5. 9, 8. 10, 48. 54. 14, 8. — Ç. I 2, 1. 11, 8. 14, 11. 13. 24, 6. 13. 25, 9. II 1, 1. 6. 15. 18. 21. 14, 5. 17, 1. III 11, 16. IV 1, 2. 4. 12. 7, 50. 55. 8, 20. 9, 3. 13, 4. 16, 5. V 2, 9. 5, 13. — G. I 1, 16. 4, 16. 25. 9, 3. 5. 19. II 2, 8. 3, 1. 10, 1. 4. 12. 18. III 1, 5. 4, 24. 8, 5. 6. 9, 4. IV 2, 33. 3, 28. 33. 6, 13. 7, 5. 10, 17. brâhmaņa (n.) A. I 1, 4. III 3, 1. 2. 3. 6, 8. 8, 6. 11. IV 7, 22. - P. I 15, 9. 17, 1.4. 19, 13. — **C.** I 2, 5. 10, 7. VI 3, 14. — G. III 2, 7. brâhmaṇî Å. I 7, 21. 14, 8. — G. Il 4, 6. 7. 12. V brû A. I 5, 4. 12, 3. 21, 4. II 4, 12. III 5, 7. 8, 18. IV 7, 16. 8, 30. — P. I 3, 28. 30. 8, 20. 16, 10. 11. 15. II 7, 10. 12, 3. III 11, 10. 13, 6. 15, 16.20. — **Q.** I 17, 4. 19, 6. II 2, 8. 15, 3. 16, 1. III 8, 4. IV 5, 8. — G. I 6, 20. II 1,7. 2, 13. 17. 22. III 2, 21. 22. 23. 5, 20. 27. 10, 32. IV 1, 21. 7, 23. 10, 18. 19. c. anu A. I 21, 4. — P. II

3, 7. — Ç. II 5, 4. 11. 7, 8. 9. 10. 11. 12. 13. 14. 15. 16. 17. 18. 20. 23. IV 13, 4. — G. II 10,38. c. upa P. I 6, 2. — Ç. I 14, 1. — G. II 2, 6. c. pra A. III 10, 1. 9. — P. . II 10, 18. — Ç. III 7, 4. — G. I 4, 28. bha (n.) C. I 25, 5. II 11, 9. bhakta G. I 9, 5. IV 5, 10. bhaktacarana A. II 7, 8. V bhakş A. I 24, 15.16. 17.18. — P. II 10, 16. -- G. III 3, 6. bhakşa Ç. II 8, 2. — G. III 2, 14. 30. IV 10, 15. bhaga A. III 6, 8. — P. I 6, 3. 7, 5. II 6, 17. 21. 23. —  $\mathbf{c}$ . I 11, 4. 25, 7. 26, 9. II 3, 1. — G. IV 4, 28. bhagavattama P. III 2, 7. bhagavattara C. III 7, 3. bhagavant Ç. III 7,3. bhagas A. I 23, 15. bhagâla P. II 7,12. bhanga G. II 4, 3. 1/ bhaj G. IV 5, 3. c. vi A. I 10, 10. — Ç. V 9, 4.

c. sam P. II 9, 12.
bhadra Â. III 5, 7. — P. III
1, 4. 5, 3. — Ç. I 19, 6. III
5, 3. 8, 3. 6. IV 5, 8. V 5, 11.
— G. III 5, 19. 8, 16.
bhadrakâlî Ç. II 14, 14.
bhadrapîtha P. I 15, 4.
bhaya Â. III 10, 8. 11, 1. — Ç.
IV 14, 5. — G. IV 6, 2. 7, 23.
bharanî Ç. I 26, 28.
bharadvâja Â. III 4, 2. — Ç. II
14, 4. IV 10, 3.
bhargas Â. I 23, 15.
bhatt Ç. III 13, 5.
bhala G. IV 6, 14.

bhalla G. IV 6, 14.

bhava A. IV 8, 19. — P. III 8, 6. — **C.** VI 6, 16. bhavant A. 1 22, 8. — P. I 3, 4. II 2, 20. 5, 2. 3. 4. — Ç. II 2, 8. — G. II 10, 38. bhavánî P. III 8, 10. bhavisyant A. II 4, 14. — P. III 3, 6. bhasad A. IV 8, 8. bhasman A. IV 6, 2. — C. II 10, 8. **V** bhâ c. vi A. II 6, 15. bhaga A. IV 1, 6. 2, 10. — P. 1 2, 7. 5, 3. 11, 1. III 11, 10. — Ç. I 9, 7. II 16, 6. -- G. I 8, 3. IV 3, 11. 12. bhâgadheya Ç. III 2, 2. bhâgineya P. III 10, 46. bhâj (kvip) G. IV 3, 28. bhâjana Ç. II 12, 15. VI 3, 8. bhânu A. IV 6, 7. bhârata A. III 4, 4. bhâradvâja Ç. IV 10, 3. bhâradvâjî P. I 19, 7. bhâryâ Ç. II 16, 3. V 9, 6. — G. III 9, 17. bhâva P. II 17, 9. — G. I 7, 18. ν bhâş Ç. II 10, 8. — G. I 4, 2. 6, 17. c. sam G. I 4, 2. bhasika C. VI 2, 13. bhâşya Å. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. bhâsvant P. III 3, 5. 1/ bhiks A. I 22, 4.6. — P. II 5, 2. 7, 6. - Q. II 6, 4. 8, 1.bhiksana P. II 7, 6. bhikṣâ A. I 22, 8. — P. II 7, 6. -**Q**. II 6, 8. 12, 6. 14, 20.bhikṣâcarya **P**. II 5, 1. III 12, 8. bhikşâcaryâ P. II 5, 11. bhiksuka P. II 9, 12. bhitta Ç. I 28, 6. V bhid A. I 6, 8. III 10, 11. IV 3, 7. 9. — Ç. I 3, 9. V 8, 3. 4. — G. III 3, 31.

bhişaj Ç. I 16, 7. y bhi A. III 10, 11. 11, 1.2. — Ç. I 4, 2. III 7, 2. 8, 5. VI 5, 6. - G. IV 9, 16.bhîma A. IV 8, 19. — P. II 17, 16. bhukti A. I 23, 15. bhugna A. IV 7, 8. 1 bhuj A. I 22, 18. 23, 19. II 3, 13. 16. 5, 11. 9, 9. III 6, 8. IV 6, 18. 7, 28. 17, 1. — P. II 1, 5. 2, 5. 11, 4. 17, 19. III 9, 8. 10, 48. — Ç. I 2, 6. II 6, 7. 14, 19. 21. III 1, 17. 11, 16. IV 1, 7.8.9. 7, 50. 11, 8. 10. 12. — G. I 2. 32. 4, 25. 26. 5, 26. 6, 3. 4. 8, 20. II 3, 18. 22. 7, 11. 10, 7. III 2, 37. 52. 57. 4, 24. 5, 7. 8, 6. IV 3, 33. 5, 24. 6, 13. 9, 1. c. sam P. I 17, 7. bhuvana A. III 5, 7. — P. III 4, 4. - Q. I 22, 7. III 2, 6.9. 10, 2. IV 5, 8. — **G**. III 6, 5. bhuvar A. I 14, 4. — P. I 15, 4. 16, 4. — Ç. I 8, 6. 13, 5.  $22, 8. 24, 8. \coprod 2, 10. - G.$ I 1, 11. II 7, 5. y bhû À. I 1, 4. 4, 8. 5, 5. 7, 7. 16.19. 10,16. 11,7. 14,7. 15, 3. 17, 3. 19, 8. 20, 11. 21, 4. 22,21. 23,5. 24,33. II 1,7. 3, 5.6.7. 4, 7.14. 6, 5.7. 7,9.10. 11. 8, 14. 10, 6. 8. III 4, 6. 6, 7. 7, 1. 8, 16. 9, 1. 3. 5. 6. 10, 8. 12, 3. IV 4, 10. 6, 10. 16. 7, 15. 8, 28. 32. 38. — P. I 2, 8. 3, 1. 4, 12. 16. 5, 9. 7, 1. 8, 1. 3. 11, 6. 15, 6. 8. 16, 17. 18. 19. II 2, 9. 4, 2. 3. 5, 31. 32. 36. 39. 43. 6, 19. 26. 10, 15. 17, 9. III 2, 13. 3, 5. 4, 7. 6, 4. 7, 4. 10, 53. 13, 3. 14, 14. 15, 22. 16, 1. — **C**. I 7, 9. 8, 5. 15. 10, 5. 13, 1. 4.

9. 12. 14, 1. 7. 16, 11. 19, 6. 22, 10. 27, 9. II 1, 9. 3, 3. 12, 2. 13, 4. 5. 15, 11. III 1, 16. 4, 2. 8, 3. IV 5, 14. 17. 7, 52. 55. 18, 2. 5. V 10, 7. VI 3, 10. 13. 6, 9. — G. 1 1, 18. 21. 22. 2, 2. 3. 4. 28. 30. 3, 15. 17. 4, 4. 8. 9. 10. 12. 28. 29. 30. 31. 5, 9. 10. 11. 12. 13. 6, 1. 2. 3. 9. 11. 7, 28. 8, 6. 9, 9. 18. 23. II 1, 7. 11. 12. 3, 2. 3. 9. 5, 8. 6, 8. 7, 14, 16. 8, 9. 9, 2. 3. 9. 10, 4. 5. 7. 15. 47. III 1, 15. 31. 2, 7. 9. 22. 29. 39. 55. 4, 8. 13. 28. 31. 5, 21. 6, 8. 8, 8. 9, 18. IV 2, 13. 3, 29. 6, 10. 10, 23. c. pra A. II 7, 4. c. sam A. I 15, 9. II 9, 3. IV 7, 15. - P. I 7, 2. 11, 8.18, 2. — Ç. I 1, 13. VI 6, 9. — G: II 5, 10. [II 8, 21 corr. sambhavasi st. ocravasi]. bhû (f.) A. I 14, 4. — P. I 15, 4. 16, 4. — Ç. I 8, 6. 13, 5. 16, 4. 22, 8. 24, 8. II 2, 10. — G. I 1, 4. II 7, 5. IV 6, 1. bhûta A. I 2, 7. 24, 19. II 4, 14. 10, 8. III 4, 1. 9, 6. — P. I 5, 10. 7, 2. 12, 2. II 2, 21. 9, 7. 8. III 3, 6. 10, 23. — C. IV 9, 3. VI 6, 10. — G. I 3, 16. bhûtagrhya P. II 9, 3. bhûtayajña Å. III 1, 2. 3. bhûti P. II 17, 9. 10. 15. bhútikarman Ç. I 10, 1. 12, 13. bhûman A. II 7, 2. bhûmi Å. IV 1, 6. 2, 10. 5, 7. — P. I 16, 17. II 2, 12. 7, 15. 11, 2. 17, 9. 15. III 10, 10. 12, 5. 14, 13. —  $\mathbf{C}$ . I 19, 5. II 14, 22. IV 11, 20. -G. I 4, 5. II 3, 15. III 7, 17. 10, 33. IV 5, 3. bhûmicala G. III 3, 18.

bhûmipati G. III 3, 25. bhûyas A. I 17, 13. — P. II 6, 26. 14, 3. III 15, 22. C. I 2, 6. III 10, 2. IV 8, 4. — G. III 2, 5. 8, 19. IV 10, 17. bhûyastva A. IV 7, 3. bhûyiştha G. I 8, 11. bhûri P. I 18, 5. II 1, 16. III 16, 1. V bhr A. II 10, 6. — P. II 17, 9. III 3, 5. 5, 3. — Ç. III 7, 2. c. â Â. I 1, 4. c. upa Ç. II 13, 5. c. sam P. I 14, 3. bhrgu G. I 8, 4. III 8, 14. <sup>o</sup>bhrt **Ç.** II 13, 5. bhrtya C. IV 11, 12. bhrsti P. II 6, 16. — G. III 4, 20. bheda P. I 10, 1. bhesaja P. I 8, 5. III 6, 1. bhaikşa P. II 5, 8. — Ç. II 6, 7. — G. II 10, 42, 44. III bhaikșacarya G. III 1, 27. bhoga A. III 12, 11. IV 8, 26. — G. IV 5, 30. bhojana A. I 1, 2. — P. I 2, 13. 10, 5. 12, 5. 15, 9. 19, 13. II 8, 7. 13, 8. 14, 26. 15, 10. 16, 6. III 1, 7. 4, 19. 5, 5. — **C.** I 2, 1. 11, 8. IV 7, 5. 16, 5. V 2, 9. VI 1, 7. — G. I 1, 6. III 2, 11. bhos A. I 21, 4. III 10, 2. — P. II 2, 18. — C. I 6, 3. II 2, 5, 7, 9, 5, 10, 11, 7, 8, 10, 11. 12. 13. 14. 15. 16. 17. 12, 3. 18, 2. IV 8, 12. 16. 12, 5. VI 3, 6. — G. II 10, 38. bhauma A. II 1, 4. 8, 15. — P. II 14, 10. III 4, 3. 1/ bhraji G. III 7, 7. /bhram P. III 7, 3. 14, 13. V bhraç

c. sam Ç. II 12, 5. bhrájabhrsti P. II 6, 16. — G. III 4, 20. bhrajas A. I 21, 4. bhrâtr A. I 7, 8. — P. I 6, 1. 16, 24. III 7, 2. —  $\mathbf{C}$ . I 9, 9. 13, 1. 15. II 17, 3. V 9, 6. — **G**. 11 2, 3, 5. bhrâtrvya Ç. VI 5,5. bhrû P. III 6, 2. makha (?) Ç. I 24, 4. maghavan A. I 15, 1.3. — P. I 18, 5. — **Ç**. I 24, 4. maghâ Ç. I 26, 8. mangala P. II 1, 4, 22, 2, 4, — Ç. I 12, 1. mangalya G. II 7, 12. macakacâtanî Ç. I 23, 1. V majj Ç. V 2, 7. c. ud A. IV 4, 10. c. ni P. III 10, 20. — Ç. IV 17, 5. majjana P. II 5, 12. matuyâ (v. l. mahnyâ) G. III 2, 23. maņi A. III 8, 1. 21. — G. II 3, 21. III 8, 6. manika A. II 9, 3. IV 6, 4. — **P.** II 9, 3. III 5, 1.2. — **C**. II 14, 13. — G. I 1, 26. III 3, 31. 9, 6. 7. manikundala Ç. III 1, 18. manidhanus P. II 7, 13. mandala A. I 13, 5. III 7, 4.6. -- **C**. II 9, 3. 14, 8. VI 2, 5. 6. 9. 3, 1. — G. 1V 7, 13. mandu Ç. IV 10, 3. VI 1, 1. mati Ç. IV 9, 3. matsya P. I 19, 9. V math G. I 1, 17. V mad A. IV 7, 26. — Ç. I 15, 3. - G. IV 3, 11.12.c. pra A. I 6, 7. — P. II 17, 13. 14. 15. 16. —  $\mathbf{Q}$ . II 12,

6. IV 11, 16.

c. sam P. III 9, 6. — Ç. III 11, 14. mada G. II 1, 10. madhavya P. I 3, 20. madhu A. I 1, 4. 15, 1. 16, 5. 24, 5, 6, 15, II 10, 6, III 3, 2. 3. 12, 14. — **P.** I 3, 5. 20. 16, 4. II 5, 12. 13, 2. 16, 2. 4. III 1, 6. 4, 9. 16, 1. — C. I 24, 3. 25, 6. 27, 6. 28, 7. III 2, 5. 6. 9, 3. V 10, 1. 2. — G. III 1, 23. 8, 24. madhuparka A. I 24, 1.7.14.33. — P. I 3, 5. 16. — C. II 16, 1. IV 17, 6. — G. IV 10, 5.14. madhumatî Â. IV 7, 26. — P. I 3, 21. — Ç. I 12, 9. madhumattama Ç. I 28, 6. madhumant Ç. İ 24, 4. III 6, 2. madhumantha A. II 5, 2. 4. madhura A. II 8, 6. madhuvâtîya Ç. IV 1, 8. madhûka Ç. İ 12, 9. IV 17, 3. V 10, 1. madhya A. I 2, 6. 3, 1. 10, 17. 19. 20. 24, 19. II 7, 7. 8, 16. 9, 9. IV 8, 40. 43. — **P**.  $\Pi$ 5, 3. 9, 6. III 3, 5. 9, 4. 14, 8. — Ç. I 7, 6. 7. 9, 8. 13. 14. 22,8. 25,6. II 7, 6. 14, 5. III 2, 1. 3, 1. 11, 3. V 2, 6. — **G.** I 1, 9. 3, 9. 10. 8, 6. 9. 27. IV 7, 27. madhyatas G. I 1, 9. madhyandina P. III 4, 8. — C. III 4, 6. - G. IV 6, 10.madhyama A. II 8, 15. III 5. 20. — P. II 12, 1. III 3, 8. — Ç. III 13, 1. IV 10, 3. — G. I 4, 9. III 3, 31. IV 3, 19. 27. 4, 26. madhyavarşa P. III 3, 13. — C. III 13, 1. V 10, 7. V man A. I 1, 4. 13, 7. III 2, 2. 3, 4. - P. III 13, 5.6. -

**C**. I 3, 8. II 7, 22. 11, 9. 10. 15, 1. — G. I 4, 22. III 10, 20. c. anu A. IV 7,28. — P. I 5, 11. 6, 2. — G. 1 3, 1. 2. 3, 11. c. apa Ç. II 16, 4. c. abhi A. IV 7, 28. c. sam  $+ \hat{a} \hat{A}$ . I 23, 5. manas  $\hat{A}$ . II 3, 6. III 6, 8. —  $\hat{P}$ . I 4, 15. 5, 9. II 2, 9. 15, 7. III 16, 1. — **Q.** I 2, 7. 7, 9.24, 10. III 4, 2. 7, 2. VI 4, 1. 9. — G. I 7, 23. II 9, 10. 11. IV 5, 8. 8, 14. manasaspati C. I 4, 2. manu P. III 1, 6. — Ç. II 16, 1. manusya A. I 22, 21. II 1, 10. III 1, 3. 9, 1. IV 4, 4. — P. I 19, 6. II 4, 2. 9, 16. — **C**. I 2, 8. VI 6, 16. — G. I 7, 5. Ill 5, 26. manuşyaja P. I 4, 16. manusyayajña A. III 1, 2. 3. manojña A. III 6, 5, 7, 10, 9. manohan P. II 6, 10. / mantr c. anu A. II 8, 16. 10, 5. III 10, 7. IV 3, 25, 4, 6, 7, 11. 15. — Ç. I 6, 1. 24, 10. II 13, 4. III 9, 1. 11, 15. V 8, 4. — G. II 3, 12. 13. III 6, 1. 6. 7. 10, 20. IV 10, 20. c. abhi A. I 5, 4. — P. I 3, **14**. 8, 9. **14**, 5. **16**, **17**. **19**. III 9, 7. 13, 5. 6. 15, 5 — 15. 17-21. — **C**. I 15, 7. 8. 27, 10. III 4, 4. 8, 2. V 3, 4. 5, 12. c. â P. III 2, 10. 4, 5. — Ç. II 18, 1. IV 1, 6. c. ni A. III 9, 4. c. prati G. II 2, 14. 4, 2. mantra A. I 3, 3. 17, 14. 21, 1. II 3, 10. III 8, 7. — **P.** I 4, 11. 10, 1. II 6, 32. 15, 5. 17, 11. — Ç. I 2, 5. 3, 4. 9, 18. Abhandi. d. DMG. IX. 1.

10, 9. 13, 14. 14, 1. II 4, 3. 7, 18. 10, 8. IV 4, 7. 5, 16. V 1, 2. 9, 4. — G. I 3, 11. 9, 25. II 8, 13. 14. 9, 24. III 2, 50. 4, 20. 7, 17. 21. 9, 3. 10, 13. IV 8, 14. mantravant P. II 17, 11. — G. II 2, 8. 10, 18. mantravarna G. III 4, 13. 1/ manth c. ud P. I 8, 10. c. nis P. I 4, 4. — Ç. I 5, 4. mantha A. II 5, 2. III 10, 11. 12. — P. III 15, 24. — Ç. III 2, 4. VI 4, 8. manthana Ç. V 1, 5. mandra A. III 10, 5. — P. I 19, 2. - Q. I 24, 10. 28, 7.— G. III 5, 20. manmanasa P. I 4, 15. manyu P. III 13, 5. — G. I 4, 10. IV 3, 20. <sup>0</sup>maya A. IV 6, 4. 7, 10. mayûkha P. II 6, 10. mayobhû A. II 8, 12. 9, 8. 10, 5. 6. IV 6, 14. — P. III 1, 4. 9, 7. — C. III 8, 3. 9, 5. 11, 15. V 2, 5. marîci A. II 4, 14. — P. III 3, 6. maru G. IV 7, 8. marut A. II 4, 14. III 5, 7. — P. I 5, 10. II 6, 16. 13, 2. 15, 3. 4. III 1, 6. 3, 6. 12, 10. — Ç. II 14, 9. — G. II 6, 7. IV 4, 28. marutsakhi C. IV 5, 8. marka P. I 16, 23. V marc A. I 17, 16. — P. II 1, 19. maryâdâ Ç. IV 13, 2. malimluca P. I 16, 23. masa (?) C. I 24, 7. mah (mahe) Ç. I 25, 7. maha Ç. III 5, 1. 2. mahant A. I 23, 15. III 2, 2. 3, 4. 7, 10. 9, 6. — P. III 4,

4. — Ç. I 4, 2. IV 6, 5. VI 5, 6. -- G. III 2, 23. mahas Ç. I 27, 7. — G. IV 10, 15, mahâkauşîtaka A. III 4, 4. mahâkauşîtaki Ç. IV 10, 3. VI 1, 1. mahâguru A. IV 4, 17. mahâdamatra Ç. IV 10, 3. mahâdeva A. IV 8, 9, 19. — P. III 8, 6. mahanasa G. I 4, 24. mahânâmnika G. III 2, 1, 54. mahânâmnî Ç. II 12, 13. — G. III 2, 6. 28. mahâpatha P. III 4, 8. mahâpaingya A. III 4, 4. — C. IV 10, 3. mahâbhârata A. III 4, 4. mahâbhra Ç. VI 1, 12. mahâyajña P. I 2, 6. II 9, 1. mahâyaças P. III 6, 3. mahârâja G. IV 7, 41. mahâvrkşa Ç. I 3, 2. — G. II 4, 2. IV 5, 9. mahâvyâkṛti P. I 5, 3. 5. 15, 5. - C. I 9, 12. 11, 4. 12, 11. 16, 4. 22, 3. 27, 10. II 2, 15. 9, 2. III 4, 8. 10, 4. 13, 1. 3. 5. IV 1, 8. 5, 12. 9, 3. 17, 5. V 5, 10. 7, 4. VI 3, 12. — G. I 8, 15. 9, 27. II 1, 25. 10, 40. IV 6, 8. 7, 35. mahâvrata Ç. VI 4, 2. 6. mahâcânti Ç. V 11, 2. mahâsûkta A. III 4, 2. — Ç. IV mahâhemavatî Ç. I 22, 17. mahi A. III 10, 7. — P. I 5, 11. mahiman **P**. III 3, 5. — **C**. III 12, 3. mahî Ç. I 8, 18. 24, 10. III 13, 5. mahendra A. I 10, 7. — G. IV 7, 41. mahaitareya A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. VI 1, 1.

V mâ mimîte Ç. I 4, 2. 15, 12. II 6, 2. Caus. map A. II 7, 10. 8, 9. — Ç. I 8, 14. c. nis **A**. IV 7, 11. c. pari G. I 9, 11. c. sam C. II 1, 21. 22. 23. — G. IV 7, 9. 12. 13. mâ  $(\mu \dot{\eta})$  Å. I 8, 6. 13, 7. 17, 9. 16. 18, 5. 20, 7. 22, 2. II 1, 6. 10. 8, 16. III 10, 11. IV 3, 25. 8, 22. — P. I 3, 14. 27. 6, 2. II 1, 19. 3, 2. 14, 11. 16, 3. III 3, 5. 6, 3. 9, 6. 10, 14. 14, 12, 13, 15, 17, 21, 16, 1, — Ç. I 7, 9. 15, 14. 18, 3. 28, 14. II 2, 14. 4, 5. 18, 3. III 3, 1. 4, 2. 4. 7, 2. 3. 8, 4. 11, 14. V 10, 2. VI 4, 1. -G. I 8, 28. II 2, 13. 4, 2. 9. 15. 10, 34. III 8, 2. IV 9, 16. mâmsa A. I 9, 5. 23, 23. 24, 33. II 5, 2. — P. I 3, 29. 11, 5. 16, 2. 19, 7. 8. II 5, 12. 8, 2. III 3, 3. 10, 26. - C. VI 1.2.7. - G. III 1, 23. 2, 57.5, 10. 10, 5. IV 1, 6. 2, 12. 13. 14. 7, 31. mâmsavant P. III 10.48. mâmsâçin Ç. II 11, 6. magha C. IV 6, 1. måghî G. IV 4, 17. māngalya A. IV 6, 6. mānjistha A. I 19, 11. manavaka G. II 10, 7, 17, 36. mânicara P. III 14,7. mândavya Â. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. VI 1, 1. mandûkeya A. III 4, 4. — C. I 8, 13. 9, 11. 24, 7. II 12, 18. IV 5, 5. 10, 3. mâtariçvan P. I 4, 14. mâtâpitarau A. I 15, 8. — P. III 10, 2. — **Ç**. I 25, 2.mâtâmaha P. III 10, 14.

mahaudavâhi Ç. IV 10, 3.

mâtula A. I 24, 4. — P. III 10, 46. mâtr A. I 5, 1. 17, 3. 4. 11. 23, 1. 24, 32. IV 5, 7. — P. I 3, 27. 5, 11. 16, 19. 24. II 1, 5. 5, 7. 16, 5. III 3, 5. 7, 2. — **Q**. I 9, 9. 19, 6. 24, 5. 27, 7. 11. II 6, 5. III 11, 4. 13, 5. IV 4, 3. 10, 6. 16, 4. V 7, 3. 9, 6. — G. II 2, 3. 8, 2. 5. 10. 17. 9, 8. 10, 42. III 2, 8. 4, 5. 6, 3. 7. 10, 20. IV 10, 20. mâtra A. I 3, 1. 3. II 8, 2. IV 1, 10. 4, 8. — P. II 6, 7. — C. V 10, 5. — G. I 7, 21. II 1, 15. IV 1, 12. 14. 3, 8. 5, 28. mâtrâ Ç. IV 15, 8. mâtsya Ç. I 27, 4. mâdhuparkika Ç. I 12, 10. mâdhyama A. III 4, 2. mâdhyâvarşa A. II 5, 9. mâna Ç. VI 6, 16. mânatantavya G. I 6, 1. mânușa (f. î) A. I 14, 7. 23, 16. — P. I 15, 8. — G. I 6, 1. mâmaka Ç. V 9, 4. mâyu G. III 10, 28. mâyobhava P. I 8, 1. mâyobhavya A. I 7, 19. mârgaçîrşî A. II 3, 1. — P. III 2, 1. 3. mârjana A. III 5, 10. — P. III 2, 4. 5. mâlâ A. III 8,17.18. — G. III 5, 17. mâlin A. IV 6, 4. mâlya A. IV 7, 17. mâșa A. I 13, 2. 17, 2. — Ç. I 28, 6. — **G.** II 2, 10. 6, 6.9, 6. mâs  $\hat{\mathbf{A}}$ . I 16, 1. II 5, 10. —  $\mathbf{P}$ . I 17, 5. 19, 1. — Ç. I 20, 1. 21, 1. 22, 1. 25, 10. 27, 1. IV 1, 1. — G. II 7, 2, 8, 19. mâsa A. I 13, 2. 14, 1. III 5,

14, 8. III 12, 5. 13, 5. IV 6, 7. VI 2, 1. — G. II 6, 1. 8, 14. IV 5, 24. 27. 6, 13. 8, 10. mâsîna G. IV 4, 4. mâhendra G. I 8, 24. V mi P. III 5, 2. — Ç. III 2, 8. c. ni A. II 8, 16. — P. III 4, 4. — Ç. III 3, 1. c. pra G. II 8, 4. c. vi Ç. III 2, 5. c. sam Ç. III 3, 2. mitra A. I 24, 14. II 9, 5. — **P.** I 3, 16. 5, 10. Π 7, 18. — **C.** I 11, 4. 26, 15. II 1, 30. 3, 1. IV 6, 4. 18, 3. mitrâvaruņau A. III 10, 11. 12, 12. — P. I 9, 5. — Ç. I 17, 9. III 6, 2. **G**. II 6, 3. 7, 21. 8, 2. mithas A. I 6, 5. III 10, 11. mithuna A. I 6, 4. 18, 8. IV 2, 2. 5, 3. - P. I 8, 21. - Q.IV 19, 2. — G. III 1, 5. 6. 7. 6, 5. IV 9, 13. 14. micra A. I 16, 5. — P. I 6, 1. 15, 4. 16, 23. II 16, 2. 4. 17, 8. III 8, 6. 11, 8. — Ç. I 6, 5. 11, 2. 13, 15. 27, 6. III 13, 4. IV 4, 10. 5, 3. — G. I 5, 26. 6, 6. II 1, 15. III 8, 6. V mih c. ava G. III 3, 15. c. pari P. III 7, 2. mîmâmsya G. I 2, 9. c. sam A. III 2, 2. — G. III 2, 34. mukha A. I 18, 5. 21, 2. II 3, 7. 12. III 6, 7. 7, 6. 8, 11. IV 3, 20. 7, 2. 15. 22. — P. II 1, 18. 20. 4, 8. 6, 17. 18. 19. 10, 18. 19. — Ç. I 19, 2. II 12, 4. III 12, 5. IV 8, 2. -G. II 7. 21. III 8, 21. IV 2, **33. 8, 2**. 6\*

19. — P. I 14, 2. 15, 3. II 11, 10. III 2, 16. — Ç. II mukhya P. III 9, 6. — C. III 11, 13. — G. II 8, 13. III 4, 29. 8, 10. V muc A. III 6, 4. — P. I 5, 11. III 7, 3. — G. IV 10, 19. c. ava G. III 4, 23. c. ud P. II 6, 15. c. pra A. I 7, 13. 17. — P. I 6, 2. - C. I 15, 1. 18, 3.c. prati A. III 8, 21. — P. II 6, 30. III 3, 5. — Ç. I 22,10. — **G.** IV 3,3.c. vi A. I 7, 16. — P. I 15, 8. III 14, 15. munja P. II 5, 24. — G. II 10, 10. 37. mutava G. I 5, 18. V mud A. II 9, 5. — C. III 7, 2. mudga P. I 15, 4. mudgaudana Ç. I 22, 5. c. pra A. I 17, 16. 18, 5. — P. II 1, 19. muşti A. I 10, 6. — Ç. IV 17, 3. — G. I 8, 27. III 7, 7. IV 2, 9. 20. musala A. IV 3, 14. — G. I 7, 1. muhûrta P. III 14, 10. mûdha A. III 7, 9. mûtra P. II 7, 15. 8, 5. III 7, 2. — Ç. IV 12, 19. mûrdhan P. I 8, 5. 11, 4. 18, 3. 7. III 3, 5. — **Ç**. I 6, 6. 13, 1. 14, 9. 16, 7. VI 6, 9. — **G.** II 1, 10. 3, 7. 8, 21. 25. 9, 21. IV 6, 5. mûla A. I 22, 21. II 5, 2. 7, 5. — P. I 13, 1. III 15, 21. — **C.** I 8, 4. 9, 3. 13. 14. 19, 1. 23, 1. 26, 17. II 7, 5, 28. — G. I 7, 12. 8, 27. III 7, 21. mûlaphala C. IV 7, 55. V mr A. I 20, 7. — G. IV 9, 16. c. abhi A. IV 6, 1. mrga A. III 10, 10.

mrgaçiras P. I 4, 7. III 2, 3. — **Ç**. I 26, 3. / mrc s. / marc. √mrj P. II 14, 21. — Ç. I 14, 8. c. anu G. I 7, 23. c. ni A. I 17, 16. 21, 2. 24, 15. — G. II 7, 19. c. pari G. I 2, 5. c. pra A. IV 7, 15. — P. II 6, 17. 7, 16. — **Q**. I 7, 11. c. vi P. II 4, 8. III 6, 2. — Ç. I 16, 5. IV 18, 3. c. anu + vi C. I 21, 3. c. sam P. I 1, 3. mrda P. IV 8, 19. (mṛṇmaya G. III 2, 60! codd. mṛnmaya). mrta A. IV 2, 20. 4, 9. mrtyu A. III 10, 11. IV 6, 10. — P. I 5, 11. 12. mrdu G. IV 7, 11. mrdh C. II 18, 3. III 8, 4. mrnmaya A. IV 7, 10. — Р. П 8, 2. III 10, 28. — **Ç.** V 8, 3. — G. III 2, 60. y mrl Q. VI 5, 6. V mrc c. abhi A. I 10,10. 15, 3. II 6, 1. 7. III 12, 17. IV 6, 13. — P. I 16, 8. 18. 25. III 4, 10. 11. 12. 13. 14, 2. 6. 15, 2. - C. I 6, 5. 16, 6.19, 2. 22, 14. II 3, 3. III 3, 1. 8, 4. VI 1, 10. — G. II 3, 21. 5, 9. 6, 3. 10, 28. III 4, 31. c. prati + abhi G. III 8, 21. c. ava P. II 6, 12. c. anu + ava G. II 6, 3. 10, 28. c. sam  $\tilde{\mathbf{A}}$ . II 6, 4. —  $\mathbf{P}$ . I 3, 25. - C. III 3, 2. - G.II 8, 13. III 4, 29. V mrs A. I 23, 25. mekşana G. I 5, 19. 8, 2. 19. IV 1, 6. 2, 14. 28. 39.

15. 2, 1. 13, 3.4.5.8. —  $\mathbf{G}$ . II 10, 37. III 1, 27. 4, 23. mekhalin Ç. II 1, 14. medas A. II 4, 13. — C. III 13, 2. medhas P. III 13, 5. medhâ A. I 15, 2. 21, 4. 22, 20. 26. III 5, 4. — **P.** II 4, 3. 8. 10, 9. — Ç. II 7, 17. 10, 4. 6. IV 6, 6. 9, 3. — **G**. II 7, 21. medhajanana A. I 15, 2, 22, 20. 26. — P. I 16, 3. — C. I 24, 9. — G. II 7, 20. medhâvin P. II 4, 3. medhyâmedhya Ç. II 13, 5. meşa G. III 2, 51. maitra Ç. II 15, 8. maitrâvarunî P. I 16, 19. maitreyî A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. maithuna A. III 9, 6. — P. III 10, 13. — Ç. IV 11, 1. -G. III 1, 17. mogha Ç. II 14, 26. — G. IV 8, 17. mocana G. III 1, 26. modamânî Ç. I 22, 16. mauñja(î) A. I 19, 12. — P. II 5, 21. — **Ç**. II 1, 15. mautra P. II 6, 20. maurva P. II 5, 23. √ mnâ c. â Ç. I 9, 18. √ mlup c. abhi + ni G. III 3, 34. yaksa  $\tilde{\mathbf{A}}$ . III 4, 1. —  $\tilde{\mathbf{C}}$ . IV 9, 3. — G. III 4, 28. yakşma P. III 6, 2. yakşman A. I 23, 20. III 6, 3. -- **P.** II 9, 10. yacchandas C. II 7, 18. √ yaj A. I 1, 4. 7, 13. 11, 9. 19. 9. 23, 4. 19. III 6, 8. IV 1, 4.

mekhalâ A. I 19, 12. 22, 1. —

**P.** II 2, 8. 6, 15. — **Ç**. II 1,

5. 8, 29. 36. 40. — P. I 2, 7. 3, 3, 31, 6, 2, 11, 1, 19, 2, II 5, 40. 43. 10, 3. 13, 2. 7. 14, 3. 15, 2. 17, 2. 8. III 1, 2. 3, 5. 11, 10. 12, 3. — **Ç**. I 18, 3. II 1, 12. 15, 10. - G. I 9, 12. II 8, 19. 20. 10, 6. III 2, 48. 4, 31. 6, 11. IV 4, 29. 31. 7, 27. ijâna P. II 17, 3. ista A. I 10,23. III 4,6. 9,1. c. abhi G. I 5, 5.6. IV 7, 26. c. upa P. II 17, 18. c. sam P. III 8, 10. yajatra P. I 5, 11. yajaniya G. IV 5,12. 6,4. 8,23. yajamâna C. I 22, 7. III 13, 2. yajâ P. II 17, 10. yajurveda P. II 10, 5. — Ç. I 16, 3, 24, 8. yajus  $\hat{\bf A}$ . III 3, 1, 2, 3, —  $\hat{\bf C}$ . I 22, 15. 24, 2. - G. I 6, 19.7, 25. II 8, 7. 9, 16. yajña A. I 1, 4. 3, 6. 10, 15. 12, 1. 7. 22, 21, 23, 21. II 1, 10. 5, 3. III 1, 1, 2, 3, 4, 4, 1, 5, 7. 6, 6. IV 2, 1. 8, 24. — P. I 2, 6, 3, 30, 8, 10, 10, 2, 16, 6. II 4, 2 13, 7. 15, 1. 17, 1. III 3, 10. 4, 11. 8, 15. 9, 2. — Ç. I 1, 14. 10, 4. 20, 4. II 2, 3. 13, 5. 17, 2. III 3, 4. IV 5, 8. 9, 3. 12, 7. V 1, 8. 9, 4. - G. I 4, 21. 6, 17. 9,3. III 6, 10. 13. 8, 9. IV 4, 1. 7, 43. 10, 21. 22. 26. yajňavástu G. I 8, 26. 29. yajñiya A. III 5, 7. 8, 3. IV 7, 15. 8, 11. — P. III 2, 2. — **C.** IV 5, 8. — **G.** I 9, 16. yajnopavita Ç. II 2, 3. 13, 8. IV 12, 22. - G. I 2, 1.yajňopavítin A. III 2, 2. 7, 3. — **Ç**. I 1, 13. IV 9, 3. 11, 22. - G. I 1, 2. 2, 2. II 1, 19. yata (V yam) A. I 18, 7. III 7, 1. 2. 3. — **C.** I 13, 8. 17, 2.

yatas A. III 11, 2. — Ç. I 4, 2. VI 5, 6. — G. IV 10, 9. yatra A. I 3, 1. 12, 3. II 4, 13. 7, 7. 12. III 9, 3. 12, 19. IV 1, 15. 4, 10. 5, 7. 6, 3. 16. — P. I 1, 5. 16, 25. II 17, 2.8. III 15, 16. —  $\mathbf{C}$ . I 1, 2. 3, 2. II 16, 3. III 1, 14. 13, 2. — **G**. IV 5, 26. 7, 3, 4, 14, 10, 3. yatra-yatra P. III 13, 6. yathartu P. I 11, 7. yathâ A. I 5, 1. 17, 10. 22, 21. 23, 1. II 10, 6. III 2, 2. IV 1, 14. 6, 10. 7, 20. — P. I 5, 11. 6, 3. 16, 22. II 1, 11. 4, 2. 3. 10, 22. III 1, 4. 3, 5. — C. I 12, 6. 19, 5. 27, 7. II 12, 5. VI 6, 3.5. — G. I 1, 19. 6, 10. 9, 28. II 8, 4. III 3, 2. 7, 14. 10, 33. IV 2, 13. 4, 24. 7, 21. vathâkanistham P. III 2, 6. yathâkâmam Ç. VI 6, 15. yathâkâmin P. I 11, 8. yathâkuladharmam A. I 17,1.18. yathâgama Ç. VI 6, 16. yathågotrakulakalpam G. II 9,25. yathângam A. IV 3, 25. yathâjñânam G. III 9, 21. yathâjyeştham G. II 8, 24. III 9, 16. yathâdik A. II 8, 9. yathâdeçam A. I 23, 18. — G. I 1, 4. yathâniruptam A. I 10, 7. yathânyâyam A. III 5, 16. yathâparîttam Ç. II 12, 18. yathâpradhânam Ç. VI 3, 2. yathâbhâgam G. IV 3, 11. 12. yathâmangalam P. II 1, 4. 22. 2, 4. yatharûpam Ç. II 14, 6. yathartham A. I 23, 24. — Ç. IV 8, 16. - G. I 3, 12. 5,15. II 3, 22. 4, 11. 6, 4. 12. 8, 5, 7, 17, 22, 9, 28, 10, 49, III 3, 5. 9, 23.

yathâlingam C. III 8, 6. — G. III 4, 21. 7, 15. yathâvakâçam A. II 3, 8. — Ç. IV 8, 4. yathâvaniktam P. II 14, 13. yathâvayasam G. II 4, 11. yathâvibhâgam Ç. I 3, 3. yathâçakti A. I 21, 6. — G. I 1, 6. yathâsañkhyam P. III 3, 3. yathâsukham C. IV 18, 13. yathâsûktam Ç. II 7, 28. yathâsthânam A. III 6, 8. yathetam G. II 2, 8. vathestam P. III 2, 16. yathoktam C. I 3, 17. 9, 17. yathopapâdam Ç. IV 19, 2. — G. I 4, 14. yathopalambham G. II 8, 24. yad A. I 1, 3. 4. 5, 1. 4. 7, 2. 10, 15, 23, 12, 4, 13, 7, 14, 7, 17, 10. 12. 13. 16. 21, 4. 23, 1.4.6. 24,8.  $\Pi$  1,9. 7,4. 10, 6. III 1, 3. 2, 2. 3, 2. 3. 4, 4. 5. 7. 5, 7. 6, 5. 8. 7, 1. 9, 1. 10, 11. 11, 1. 12, 12. IV 2, 14. 7, 15. 8, 15. 22. 27. 28. — P. I 2, 8, 11, 3, 8, 18, 20, 4, 13. 16. 5, 8. 11. 7, 2. 11, 2. 4. 9. 12, 4. 14, 3. 15, 7. 8. 16, 1. 17. 19. 21. 24. II 1, 11. 16. 19. 2, 7. 12. 4, 8. 5, 33. 34. 35. 6, 10. 12. 23. 24. 10, 22. 11, 12. 17, 9.13. III 1, 2. 2, 2. 3, 5. 4, 7. 18. 8, 11. 9, 6. 11, 2. 13, 3. 5. 6. 14, 6. 15, 18. 16, 1. — Ç. I 2, 6. 7. 4, 2. 5, 6. 7. 9. 9, 6. 13. 15, 15. **16**, 4. 18, 3. 19, 6. 22, 12. 23, 1. 25, 6. 27, 7. 28, 9. 15. 19. II 1, 25. 6, 6. 10, 8. 11, 9. 12, 2. 10. 13, 3. 14, 16. 18. 15, 1. 16, 2. 17, 4. III 4, 10. 7, 2. 9, 3. 10, 1. 3. 11, 8. 9. 12, 3. 5. 13, 1. 3. 5. IV 3, 3. 6. 5, 8. 7, 55. 10, 3. 15, 21. V 2, 7.

yathârham P. II 9, 12. 13.

3, 3, 8, 4, 9, 4, VI 1, 5, 4, 4, 6. — G. I 1, 20. 4, 8. 25. 26. 5, 4. 7. 8. 11. 13. 20. 26. VI 1,  $3.4.12.8, 28.9, 4.\Pi 1, 17.$ 18. 3, 1. 4, 3. 7, 6. 8. 14. 16. 18. 8, 1. 4. 6. 7. 9. 9, 9. 16. 10, 7. III 1, 31. 3, 15. 4, 14. 15. 16. 18. 5, 38. 7, 13. 21. 10, 9. 19, 28. IV 2, 35. 3, 3. 6. 8. 13. 24. 28. 4, 26. 5, 20. 6, 6. 8, 8. 10, 6. yatkimea P. I 3, 8. yad (Conjunction) A. I 4, 8. yad-yad A. I 14, 8, 22, 15, III 4, 6. IV 7, 27. — G. I 2, 9. yo-yo Ç. II 7, 18. yasya-yasya Ç. II 7, 18. yadâ A. I 14, 2. — P. I 4, 15. — G. I 9, 22. II 5, 8. 7, 17. 8, 21. IV 2, 10. 10, 4. yadi A. I 7, 3. 16. 9, 3. 10, 10. 11. 12, 2. 13, 2. 19, 11. III 4, 6. 8, 2. IV 7, 23. — P. I 3, 27. 28. 31. 8, 20. 13, 1. 14, 5. 16, 8. 24. III 7, 3. 10, 10. 13, 5, 6, 14, 12, 13, 15, 22, 23, 24. — Ç. I 15, 9. II 15, 10. III 10, 4. IV 7, 52. 8, 20. 12, 22. V 4, 1. 8, 3. 5. 10, 1. 11, 1. VI 3, 8. — G. I 3, 8. 4, 22. 23. 24. 6, 19. 21. 8, 3. 12. 9, 13. II 6, 7. IV 1, 18. 3, 10. yaddevatya C. II 7, 18. / yam A. III 6, 8. — P. I 8, 3. II 3, 2. 5, 8. 14, 11. — C. I 27, 7. II 4, 5. 9, 1. 12, 6. 12. IV 15, 19. 20. — G. I 4, 1. 6, 16. c. antar (?) A. III 6, 8. c. â Â. II 8, 10. — P. I 16. 2. — Ç. IV 7, 52. — G. IV 5, 8. c. upa A. I 5, 3. 6, 4. 5. 6. — G. II 1, 8. c. ni P. II 5, 41. III 3, 5. — Ç. I 3, 9. c. pra A. I 5, 2. 12, 3. 15, 3.

17, 11. 24, 11. 25. III 12, 3.7. — P. I 5, 9. 16, 20. 18, 5. II 1, 21. 2, 11. 14, 20. - Q. I 12, 3. 24, 4.II 6, 2. 10, 4. — G. I 9, 1. II 8, 2. 10. 10, 41. III 1, 14. IV 5, 19. c. prati + pra A. I 8, 9. c. sam + pra C. II 10, 7. c. abhi + sam G. I 1, 20. yama A. I 2, 5. — P. I 5, 10. II 7, 1. III 3, 5. 15, 20. — Ç. I 26, 28. II 14, 7. III 10, 4. 12, 5. V 9, 4. — G. III 6, 14. IV 7, 41. yamagâthâ P. III 10, 9. yamadevata G. IV 7, 24. yamasû C. III 10, 4. yamasûkta P. III 10, 9. yava A. I 9, 6, 11, 3, 13, 2, 17, 2. II 5, 15. 8, 15. 9, 7. IV 8, 7. — **P.** II 13, 7. 17, 2. 3. III 1, 6. 4, 9. — Ç. I 3, 10. 6, 2. 5. 24, 3. 28, 6. III 1, 3. IV 4, 9. — G. I 4, 22. 29. 5, 19. 7, 2. II 1, 10. 6, 6. 7, 18. 9, 6. III 5, 10. 7, 7. 8, 22. 24. IV 3, 37. 5, 18. 8, 7. yavamant(i) G. III 10, 21. yavamaya Ç. V 2, 3. yavasa A. II 4, 8. — P. III 14, 15. yavâgû G. I 3, 8. 7, 20. yaças A. I 23, 15. 24, 19. **P**. I 3, 15. 7, 2. 19, 4. II 6, 11. 12. 17. 21. 23. 24. III 2, 11. 4, 10. 16, 1. — Ç. III 8, 2. VI 5, 2, 3, 4, 6, 16. — G. III 4, 17. IV 6, 10. 7, 15. 10, 13. 14. 15. yacasa P. III 15, 2. yaçaskâma G. IV 6, 10. 8, 25. yaçasya A. IV 8, 35. — P. III 8, 2. yaçasvin A. II 6, 9. — P. II 4, 3. — **Ç**. II 1, 30. yaçohan P. I 11, 2. 4.

V ya A. III 5, 7. - P. I 2, 8. 11. III 14, 15. —  $\mathbf{C}$ . IV 5, 8. c. ati P. III 14, 10. c. astam A. II 6, 14. c. â P. II 16, 4. c. upa A. II 6, 11. — G. III 4, 33, 34. c. ni A. I 13, 7. c. anu + pari A. III 12, 15. c. abhi + pra G. III 4, 33. yaga Ç. IV 4, 3. V yâc P. III 10, 13. — Ç. IV 11, 13. <sup>o</sup>yâja A. I 10, 4. yâjana Ç. IV 11, 13. yâjin Ç. I 1, 8. yâjñika P. II 6, 8. - Ç. I 14, 17.yâjya A. III 6, 8. yâtayâma Ç. IV 11, 9. yâtayâmatâ G. I 8, 13. yâna A. I 8, 1. — P. I 10, 1. 2. III 1, 2. — G. II 1, 20. 4, 1.3. yâmya C. II 14, 7. yâvat A. II 4, 6. III 3, 4. IV 1, 9. 6, 4. — P. II 5, 15. 10, 17. 14, 19. III 10, 17. — **C**. II 7, 22. 11, 10. III 10, 2. IV 8, 20. V 4, 6. - G. I 4, 15.9, 21. 10, 43. III 8, 12. yâvatkâlam Ç. VI 1, 13. yâvan P. II 6, 16. / yu c. ud + â G. I 7, 7. IV 1, 6. 2, 14. c. pra P. I 3, 18. c. sam P. III 1, 6. — G. III 8, 24. IV 7, 31. yukta A. I 14, 2. III 2, 2. IV 2, 3. — G. III 1, 24. yuga A. III 8, 1. — C. III 1, 18. V 2, 8. yugapad A. IV 4, 1.5. yugma A. I 14, 4. 15, 7. II 5, 13. — **P.** I 15, 4. — **C.** IV 4, 4. - G. IV 2, 33. 3, 35.5, 21.

yugmant G. II 7, 4. V yuj  $\bar{A}$ . IV 3, 1. — P. I 14, 3. II 13, 2. III 14, 2. — Ç. I 15, 8, 19. — G. III 1, 24. c. upa A. IV 7,27. — Ç. VI 6, 16. c. ni A. I 21, 7. IV 8, 15. — **P**. I 8, 8. 15, 8. — **Ç**. II 4, 1. — G. I 4, 25. III 1, 11. c. pra P. III 3, 5. — Ç. II 5,11. — **G**. III 1,33, 5, 26. 9, 21. IV 5, 11. 14. 18. 6, 1. 8, 7. c. sam P. III 10, 13. yujya A. III 6, 6. √ yudh A. III 12, 19. c. pra A. III 12, 16. yuvati A. IV 6, 4.11. — **C**. I 12, 1. yuvan A. I 20, 9. 23, 2. II 7, 11. III 10, 10. — P. II 2, 9. 6, 25. 11, 12. III 9, 6. — **Ç**. III 11.14. yûtha A. IV 8, 3. — P. III 9, 6. — Ç. III 11, 8. 9. 11. 13. yûpa A. III 6, 8. IV 8, 15. — Ç. I 20, 3. — G. III 3, 34. IV 1, 12. yûpavat P. III 5, 2. yoga P. III 4, 7. yojana P. II 13, 1. yodha Ç. II 2, 14. yoni A. I 23, 20. — P. I 3, 14. - Ç. I 16, 8. 19, 6. 22, 13. 25, 6. V 1, 3. VI 1, 1. — G. II 5, 9. yos Ç. IV 5, 9. rakta A. I 19, 11. — Ç. I 11, 3. raktakrana C. I 12, 8. V raks **P**. III 3, 6, 4, 15, 9, 5. - Ç. I 12, 6. 25, 6. c. abhi Ç. III 6, 2. rakṣaṇa Ç. I 21, 1.

raksas A. I 2, 9. III 4, 1. -

C. I 23, 1. IV 9, 3. VI 5, 6.

rarâța P. III 6, 2.

raksojana G. I 4, 11. rajas A. IV 6, 7. rajasvala C. II 12, 10. VI 1, 3. — G. III 5, 5. rajju A. IV 8, 15. — G. I 2, 1. V ranj G. IV 2, 30. raņvā P. III 4, 7. rati P. I 10, 1. III 4, 7. 9, 4. 14, 10. 11. — Ç. III 11, 4. IV 9, 3. ratna Ç. II 13, 5. ratha A. II 6, 1. 5. 9. III 12, 2. — P. III 14, 1.6. 12. 13. 15. — Ç. I 15, 6. 13. II 13, 3. III 1, 13. — G. III 4, 31. rathantara A. II 6, 1. — P. I 5, 9. III 14, 3. — **C**. III 3, 1. 4, 5. VI 3, 12. rathastha C. IV 7, 32. rathâkṣa Ç. I 15, 3. rathânga  $\mathbf{A}$ . II 6, 7. —  $\mathbf{C}$ . I 15, 9. rathyâ Ç. IV 7,30. — G. I 2,32. V rabh c. â Â. II 6, 1. III 5, 12. — **Q.** I 9, 5. 6. **G.** IV 5, 8.c. anu + â Â. I 11, 8. III 5, 10. - P. I 5, 3. II 1, 6.3, 2. — Ç. I 11, 4. 12, 11. 16, 2. 22, 3. II 4, 4. — G. II 1, 24. c. sam + anu + â A. I 7, 3. 8, 9. 14, 3. 20, 2. 22, 13. c. sam A. I 8, 2. IV 6, 13. y ram P. II 7, 4. III 14, 10. — Ç. III 11, 4. — G. III 4, 25. c. abhi A. IV 6, 16. — Ç. IV 2, 6. c. upa A. IV 6, 7. — P. II 11, 7. — Ç. IV 6, 9. 7, 9. 8, 20. — G. II 5, 8. c. vi P. II 12, 3. — C. IV 8, 16. rayi P. I 4, 12. 16. 18, 6. III 4, 4. — Ç. I 20, 5. rayintama Ç. VI 4, 4. rayivant Ç. VI 4, 4.

rarâțî P. III 13, 5. raçanâ Â. IV 8, 15. — P. II 5, 21. — G. II 10, 10. raemi A. I 3, 3. 23, 13. II 6, 4. — Ç. I 8, 21. — G. I 7, 25. rasa A. III 2, 2. — P. I 19, 5. — **C**. II 13, 8. — **G**. IV 1, 8. 3, 19. √ rah c. vi C. IV 11, 23. rahasya Ç. II 11, 13. râkâ A. I 14, 3. — Ç. I 22, 13. — G. II 7, 7. 8. IV 8, 2. râkṣasa A. I 6, 8. — Ç. I 10, 9. <sup>0</sup>râja P. III 4,18. — C. III 2, 8. 3, 1. 7. — G. III 7, 13. IV 4, 31. 7, 41. râjan A. I 14, 6. 7. 17, 10. 24, 3. II 9, 5. III 5, 7. 6, 6. 12, 1. — P. I 3, 1. 5, 1. 10, 1. 2. 15, 7. 8. II 1, 11. 5, 3. 18. 22. 26. 37. 6, 17. 14, 4. III 15, 21. — Ç. I 4, 2. 11, 4. 22, 11. 27, 7. 28, 15. II 15, 7. IV 5, 8. 18, 1. — G. II 6, 7. III 3, 4. 7, 21. IV 10, 24. râjanya A. III 8, 12. 9, 1. -P. I 4, 8. 8, 16. II 2, 2. 3, 8. — Ç. I 14, 14. — G. I 1, 16. râjabândhavî A. II 3, 3. rajavrksa G. I 5, 15. râjya Ç. V 9, 4. râtra A. I 22, 19. II 4, 14. III 4, 1. IV 4, 16. 17. 21. 6, 6. 8, 13. -- P. I 8, 21. 11, 1. II 1, 25. 11, 7. 8. 9. III 3, 6. 4, 8. 18. 10, 4. 25. 29. 30. 45. — **C.** II 11, 6. 14, 8. III 3, 8. IV 5, 17. 6, 9. 7, 10. 8, 20. 9, 3. V 11, 2. VI 1, 2. — G. II 3, 15. 5, 7. 7, 23. 8, 8. 10, 47. III 2, 37. 3, 23. 26. 27. IV 5, 9. 8, 19. 9, 1. râtri A. I 7, 21. 17, 13. II 4, 12. III 7, 1. IV 4, 14. — P. II 8, 1. 7. 16, 5. III 4, 15. 10,

28. 36. — Ç. II 12, 7. 9. III 4, 8. IV 5, 17. 11, 19. 15, 19. 18, 12. - G. I 6, 5.6. III3, 10. IV 5, 4, 28, 8, 11. râtridevata G. III 10, 1. râtrî A. III 9, 10. — P. III 2, 2. 3, 5. — **C.** I 11, 1. 2. IV 16, 4. V 5, 9. √ râdh A. IV 4, 2. 3. 4. — G. III 2, 50. râyaspoşa A. I 7, 19. — P. I 8, 1. II 6, 20. III 9, 6. râștrabhrt P. I 5, 7. râștri G. IV 10, 12. råsabha P. III 15, 6. rikta Ç. III 5, 2. V ric c. ati A. I 10, 23. 23, 1. — P. I 2, 11. V ris P. III 14, 12. 13. — Ç. III 4, 4, 7, 3, 9, 1, 10, 2, - **G**. III 9, 22. risany C. II 2, 14. rișți P. III 14, 14. rihâna G. I 8, 27. V rî A. I 8, 2. IV 6, 13. rîtîbhûta P. III 10, 23. V ruc Q. I 6, 5. V rud A. I 6, 8. 8, 4. — P. I 5, 11. 16, 25. - C. I 15, 2.c. pra C. I 15, 2. rudita G. III 3, 28. rudra A. I 24, 16. 32. II 4, 14. IV 8, 9. 19. 21. 22. 23. 24. — **P**. I 3, 27. 5, 10. III 3, 6. 4, 8. 8, 6. 11. 13. 9, 6. 15, 7. 8. 9. 12. 13. 14. 15. 16. — **Ç**. I 26, 4. III 11, 6. V 6, 2. — G. I 8, 28. II 6, 7. IV 10, 20. rudrânî P. III 8, 10. 1/ rudh G. II 3, 11. c. vi C. IV 4, 15. V ruh c. adhi A. II 9, 2. c. ava A. II 6, 12. III 9, 6. — Ç. III 1, 16. — G. II

4, 6.

c. upa + ava C. V 1, 7. c. prati + ava P. III 2, 6. 10. 11. 14, 8. — Ç. IV 17, 11. — G. III 2, 27. c. â Å. I 7, 7. 8, 1. 2. II 6, 1. 3. III 9, 6. IV 6, 8. — P. I 7, 1. III 2, 9. 15, 3. 5. 6. 10. — Ç. I 15, 13. 17. III 1, 10. 13. IV 12, 27. 15, 22. V 1, 2. — G. II 2, 4. 4, 1. 4. III 2, 25. 26. 5, 31. c. upa + â A. III 12, 12. c. sam  $+ \hat{a} \ C. \ V \ 1, 1.$ c. pra P. III 15, 21. — Ç. VI 6, 9. rûpa A. I 5, 3. 12, 6. — P. I 3, 20. 5, 10. 19, 4. II 11, 3. III 3, 5, 4, 7, - **Q**. I 2, 2, 3, 3, 4, 7, -12, 7. 20, 5. II 12, 10. 14, 6. V 8, 2. VI 1, 4. — G. III 2, 22. IV 3, 3. rûpavattama P. III 9, 6. rekhâ G. I 1, 9. retas P. I 6, 3. III 15, 6. —  $\mathbf{C}$ . I 19, 4. 6. III 13, 5. revatî Â. II 9, 5. — P. III 5, 3. 9, 3. 15, 6. — **Ç.** I 26, 26. III 10, 1. 11, 2. rai A. II 1, 4. 4, 14. — P. I 18, 5. III 5, 3. — C. I 14, 6. 22, 7. II 3, 1. III 4, 10. 11. 4.14. raibhî Ç. I 12, 3. roga P. III 6, 1. — Ç. III 8, 4. — G. IV 6, 2. rocana P. II 6, 10. — G. III 4, 16. rocisnu A. I 7, 6. — P. I 6, 3. II 6, 28. roman A. I 7, 5. — C. I 24, 7. — G. III 4,24. robinî  $\tilde{\mathbf{A}}$ . II 10, 3. —  $\mathbf{P}$ . I 4, 7. II 12, 1. — Ç. I 26, 2. IV 13, 1. 17, 2.

rohita P. I 8, 10. III 9, 6. —

Ç. III 11, 10. — G. II 3, 3.

raudra P. III 8, 3. — Ç. I 10, 9. IV 19, 4. — G. I 4, 31. III 8, 1. raurava À. I 19, 10. — P. II 5, 18. — Ç. II 1, 4. — G. II 10, 9. rauruki G. III 2, 7. lakṣaṇa Â. I 5, 3. 4. IV 1, 15. 5, 2. — Ç. I 5, 6. 9, 2. III 10, 1 — G. I. 10, II. 12

10, 1. - G. I 1, 10. II 1, 2.6. III 6, 5. IV 2, 8, 18, 19. laksanya P. III 15, 21. lakşmî G. IV 6, 3. laghu G. III 3, 36. langhana P. II 7, 6. lapeta P. I 16, 24. V labh P. III 10, 26. 15, 22. 23. 24. — G. I 9, 15. c. â A. I 13, 7. 20, 10. — P. I 3, 27. 8, 8. 11, 9. II 2, 16. 13, 4. III 8, 3. 10, 24. 12, 2. — Ç. I 10, 9. c. anu + â G. II 10, 31. lambhana A. I 13, 1. lalâța Ç. II 1, 22. 10, 8. — G.

III 6, 3.

lavaṇa Â. I 8, 10. 22, 19. IV
4, 16. — P. I 8, 21. II 5, 10.

— G. II 3, 15. 10. 47.

lângala P. II 13, 1.

lâja Â. I 7, 8. 15. — P. I 6, 1. 2. 7, 4. 5. — Ç. I 13, 15. 14,

1. IV 15, 3. — G. II 1, 15. 2, 3. 5. 1⁄ likh Ç. I 7, 6.

c. ud Å. I 3, 1. — P. I 1, 2. — G. I 1, 9. IV 3, 2.

c. pari Ç. III 2, 1.
c. pra P. II 14, 15. 16. — Ç.
IV 15, 7.

linga Ç. III 8, 6. — G. III 4, 21. 7, 15.

V lip P. III 8, 12. — G. III 3, 35.

c. anu Â. III 8, 11. — P. II 6, 19. 14, 17.

c. upa Å. I 3, 1. — P. I 1, 2. 4, 3. II 14, 11. 17, 8. — Ç. I 5, 3. 7, 2. 23, 1. V 1, 7. — G. I 1, 9. 9, 2. 10, 15. III 7, 3. 4. 13. c. pari + upa G. I 5, 13. c. ni Ç. VI 6, 6. c. pra Å. III 8, 11. — Ç. IV 15, 8.

c. ud G. III 6, 3. V li c. prati C. III 1, 12.

√ lud c. â Å. I 24,15. III 10,11. luntha G. I 5,18. √ lup P. III 8,16. √ lubh

c. upa P. I 12, 4. c. pra Ç. III 13, 5. V lû

lùna G. I 5, 16, 17. lekhâ Å. I 3, 1. — Ç. I 7, 6. — G. II 3, 6. IV 3, 2. lepa Ç. I 16, 5. 21, 3. lepana Å. II 3, 3. V lok

c. vi G. I 2, 14. loka Å. I 15, 1. IV 2, 18. 3, 26. 27. 4, 2. 3. 4. 7. 8. 7, 11. — P. III 3, 5. — Ç. I 16, 3. 24, 4. III 13, 2. IV 19, 5. V 9, 4. lokatas Ç. IV 19, 5.

lokya Å. IV 8, 35. loman Å. I 8, 9. 14, 3. 18, 6. IV 1, 16. 2, 15. 6, 4. 8. — P. II 6, 17. 10, 24. — G. II 3, 3. III 1, 4. 5. 3. lomaça G. IV 7, 2.

lomanakha Ç. III 1, 2. losta Ç. IV 6, 5. 17, 3. — G. IV 9, 20.

lostan P. III 2, 7. loha P. II 1, 11. lohaksura Ç. I 28, 6. 14.

lohita A. II 8, 7. — P. III 8,

11. 12. —  $\mathbf{Q}$ . I 24, 7. —  $\mathbf{Q}$ . III 6, 6. IV 7, 6. lohitiman G. II 8, 1. laukika P. II 17, 9. — Ç. V 1, 7. lauha A. I 17, 9. IV 3, 19.

vamça A. II 8, 13. 9, 1. 2. —

**Ç**. IV 10, 5. 6. — **G**. III 3, 31. V vac A. I 1, 1. 4. 5, 1. 7, 2. 8, 14. 21, 6. 22, 18. 21. 23, 1. 6. 15. II 3, 13. 16. 9, 9. 10, 1. III 12, 5. 10. 12. IV 6, 18. 7, 20. 30. 8, 17. — P. II 2, 6. 20. 7, 1. 10, 18. 14, 11. III 14, 2. — Ç. I 2, 8. 3, 17. 10, 9. 11, 1. 16, 10. II 5, 10. 11. 7, 7. 8, 2. 14, 26. IV 4, 13. 8, 12. 16. — G. I 6, 1. II 1,20. 7, 10. 10, 21.37.41. III 5, 17. 18. IV 2, 39. ukta A. III 8, 17. IV 1, 14. 16. 2, 21. 7, 20. — Ç. I 9, 17. 16, 1. III 1, 2. c. anu A. I 22, 15. — Ç. II 11, 13. c. nis A. I 22, 27.

II 12, 3. c. svasti Ç. IV 5, 13. — G. III 9, 4. vacana P. I 5, 8. 8, 11. 12. 11,

c. pra P. I 3, 27. — Ç. I

c. prati P. III 13, 4. — C.

I 3, 16. II 3, 6.

6, 3. 24, 10. III 5, 3. — G.

8. II 2, 13. 5, 43. 15, 4. vacas A. I 1, 4. — P. III 16, 1. vajra P. II 7, 7. III 15, 3. 17. vata C. IV 7, 35. vatu G. I 6, 21.

vadavâ A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3.

o<sub>vat</sub> A. IV 7, 2. — P. I 2, 4. 14, 3. 15, 2. III 3, 10. — **Ç**. V 10, 8. vatsa A. I 13, 2. II 8, 16. — P. II 16, 5. III 4, 4. 9, 6. — **C.** I 24, 10. III 2, 5, 6, 8, 9. IV 16, 4. V 5, 7. — G. III 6, 3. 5. 7. 8, 7. IV 9, 13.

vatsatarî P. III 9, 6. — Ç. III 11, 13.

vatsara P. III 2, 2. V vad A. II 9, 4. IV 4. 5. — P. I 16, 25. 19, 2. III 3, 5. Ç. VI 4, 7. — G. I 5, 25. 6, 18. 19.

c. apa P. III 10, 22.

c. abhi Ç. II 7, 4. IV 12, 1. — G. II 3, 13. 4, 11. III 2, 43.

c. â Â. III 5, 7. — Ç. IV 5, 8.

c. pra A. II 7, 7. c. sam Ç. IV 11, 6. vadana P. II 7, 6. 8, 8. V vadh P. I 3, 27.

vadha Ç. III 9, 1. — G. IV 8, 12.

vadhatra P. II 7, 18. vadhû A. I 7, 8. 8, 7. 12. — P. I 8, 9. — **C**. I 15, 15. III 12, 3. — G. II 2, 3. 5. 14. 3, 22.

V van Ç. I 20, 5. vana P. III 15, 12. vanasad P. III 15, 12.

vanaspati A. I 2, 2, 4, 12, 3, II  $6, 5, 7, 3, \text{ III } 4, 1, - \mathbf{P}, \text{ I}$ 16, 6. III 4, 4. 8. 8, 7. 15, 21. — Ç. I 15, 16. II 14, 11. III 1, 13. IV 9, 3. V 3, 4. — G. I 4, 9. 5, 15. 9, 16. III 4, 31. o<sub>vant</sub> A. II 7, 3.

V van A. I 17, 7, 10, 12, 13, 16. IV 1, 16. 6, 4. — P. II 1, 6. 11. 16. 19. — Ç. I 28, 15. III 1, 2. - G. III 4, 24.

c. â À. 1 7, 8. 15. IV 7, 11. — P. 1 6, 1. 2. 7, 5. 16, 23. III 4, 9. — Ç. I 13, 6. 15. II 14, 22. — G. I

7, 6. II 2, 5. 9. 11. 4, 8. III 7, 9. 12. 16. c. sam + â  $\vec{A}$ . I 10, 9. 11. c. ud Ç. III 1, 3. c. ni A. IV 6, 3. — P. II 14, 11. 18. III 2, 4. — G. III 7, 13. c. nis A. I 10, 6.7. II 2, 2. — P. I 1, 2. — Ç. II 16, 6. — G. I 7, 2.3. c. pari P. II 1, 21. 2, 5. — **C.** II 1, 26. c. pra P. II 1, 11. 13, 7. vapana A. I 22, 25. — P. II 1, 25. 13, 5. vapâ À. I 11, 10. II 4, 13. IV 3, 20. 8, 18. — **P**. III 3, 9. 8, 6. 11, 4.6. - C. III 13,1. 2. — G. III 10, 30. 35. IV 4, 22, 23, vapācrapaņī A. I 11, 8. 10. — G. IV 1, 1. vapus Ç. VI 6, 16. vaptr A. I 17, 16. — P. II 1, 19. vayas  $\hat{\bf A}$ . III 4, 1. 10, 9. — P. I 12, 4. III 5, 3. 8, 17. —  $\mathbf{C}$ . I 2, 2. II 14, 22. IV 9, 3. -G. I 8, 27. II 4, 11. vayâ Ç. I 15, 6. vayodhâ Ç. V 8, 2. vara A. I 18, 7. — P. I 8, 14. 15. 16, 24. II 1, 23. III 4, 7. — **C.** I 12, 1. 14, 13. II 6, 3. — G. III 2, 45. varaka, Ç. I 6, 1. varatra A. II 9, 4. varuna A. I 2, 5. 7, 13. 17. 17, 10. II 9, 5. III 10, 11. 11, 1. 12, 12. — P. I 2, 8. 5, 10. 11. 9, 5. II 1, 11. — Ç. I 11, 4. 17, 9. 18, 3. 26, 23. 27, 7. 28, 15. II 14, 7. IV 14, 2. V 2, 4. — G. II 6, 3. 7. 7, 21. III 3, 4, 4, 23, 6, 14. IV 7, 41. 10, 19.

varûthin P. III 4, 18. — Ç. III 4, 10. varûthya Ç. I 3, 3. varenya Ç. I 25, 6. II 5, 12. 7, 19. VI 4, 8. varga P. II 6, 22. varcas A. I 17, 7. 21, 4. III 6, 7. 8, 4. 9, 2. — **P.** I 3, 15. II 1, 9. 2, 7. 4, 3. 8. —  $\mathbf{C}$ . I 4, 2. 27, 7. 28, 8. III 1, 8. <sup>0</sup>varcasa P. III 15, 2. — G. IV 5, 15. 7, 9. varcasya Ç. III 1, 7. varcasvitama Ç. III 11, 11. varcasvin A. I 21, 4. varcodâ P. II 4, 8. varjam A. I 3, 6. 9, 5. 10, 4. II 4, 13. 5, 4. — P. I 4, 11. III 10, 32. — Ç. IV 4, 7. 7, 53. — G. I 5, 15. 18. III 4, 24. varņa A. IV 2, 6. 7, 15. — P. I 4, 8. II 2, 8. III 9, 6. — C. II 2, 1. III 11, 7. — G. III 4, 13. IV 7, 8. varnaka Ç. IV 15, 8. vartra A. III 11, 1. vartrî A. III 11, 1. varman A. IV 3, 20. — P. I 17, 4. varmin P. II 17, 14. varșa A. I 17, 1. 18, 1. 19, 1. 22, 3. II 4, 14. IV 5, 7. — **P.** II 1, 3. 2, 1. 2. 3. 5, 13. 36. III 2, 2. 12. 3, 13. 10, 2. 8. 14. 15, 18. — **Ç**. I 28, 2, 20. II 1, 6. - G. II 9, 1. 10, 4.III 1, 1. varşavat Ç. IV 7, 53. varşâ P. II 14, 6. — Ç. IV 7, 4.53. 15, 2. 18, 1.2. VI 1, 12. varşin G. III 2, 29. varşma P. I 3, 8. varşman A. I 24, 8. valmîka Ç. V 11, 1. valvaja G. I 5, 18. V vac P. I 4, 16. vaçangama G. IV 8, 7.

vaçâ A. I 1, 4. vaçîkarana P. III 13, 6. vaçvâtra (?) Ç. III 11, 14. vasatkāra A. III 4, 1. — Ç. IV 9, 3. vasatkrta P. I 2, 11. V vas (ucch) c. vi P. III 3, 5, 4, 8, — Ç. III 12, 3. — G. II 8, 8. III 9, 9. V vas A. I 7, 21, 19, 11, III 8, 9. 9, 3. 10, 2. — P. I 12, 4. II 5, 31. III 2, 2. 4, 4. —  $\mathbf{C}$ . II 17, 1. 18, 2. — G. I 4, 15. usya P. II 11, 13. · c. ud A. I 10, 12. II 7, 5. — P. I 1, 4. — Ç. I 8, 20. — G. I 7, 8, 27, 9, 1. III 10,15.34. IV 1,7. 2,15. c. upa A. I 9, 3. 13, 2. 14, 7. — P. I 13, 1. 14, 3. — C. I 3, 1. II 12, 6. IV 8, 20. V 1, 9. 10, 2. 11, 2. — G. I 5, 2, 5, 6, 8, III 2, 34, IV 5, 12. 8, 19. c. pari A. II 8, 4. — G. III 5, 9, 8, 7. c. pra P. I 18, 1. III 10, 44. — Ç. II 18,1. III 6,1. 7, 1. 2. IV 12, 4. V 1, 1. — G. I 6, 8. c. vi + pra Ç. II 16, 3. — G. II 8, 21. vasana C. I 13, 14. II 1, 30. — G. II 1, 18. 8, 2. 10. 9, 8. 10, 8. 12. III 2, 35. vasanavant G. IV 9, 9. vasanta A. IV 8, 2. — P. III 2, 2. 12. — Ç. IV 18, 1. vasâ P. III 8, 6. — G. IV 7, 31. vasistha A. III 4, 2. — C. IV 10, 3, VI 1, 1. vasîvas G. I 6, 3. vasu A. I 3, 3. 24, 15. 32. II 4, 14. — P. I 3, 27. III 3, 6.

4, 4. 8. 5, 3. — **Ç**. I 7, 9. 8,

21. 26, 22. III 2, 5. 6. 4, 2.

— G. I 7, 25. II 6, 7. IV 5, 4. vasumant P. III 4, 18. — Ç. III 4, 10. vasuvani G. IV 8, 3. vasti G. II 7, 14. vastra A. I 8, 12. III 8, 1. 9. 10, 18. — Ç. III 1, 6. 18. IV 12, 31. 32. V 2, 8. — G. I 2, 1. III 2, 13. 58. IV 9, 8. vastrânta Ç. VI 5, 5. 1/ vah A. II 4, 13. 9, 5. IV 4, 10. — P. III 3, 9. — C. III 5, 3. 13, 2. - G. IV 3, 26.4, 22. c. â P. III 1, 2. — C. I 6. 4. II 13, 5. IV 4, 11. --**G**. IV 3, 4. c. ud P. I 11, 7. — G. II 2, 17. c. pari P. 1 7, 3. c. pra A. II 4, 14. 6, 5. — G. III 7, 14. c. vi A. 1 7, 6. — P. I 6, 3. — Ç. I 13, 4. — G. II 10, 6. vahatu P. I 7, 3. vâ Â. I 4, 5. 6, 7. 7, 8. 8, 9. 11. 9,1. 10,9.17.23. 11,10.13. 14. 5. 15, 5. 17, 1. 5. 7. 19, 2. 10. 20, 1. 22, 3. 7. 9. 19. 21. 23, 4. 24, 6. 9. 27. II 1, 5. 3, 2. 9. 4, 2, 5, 6, 9, 5, 6, 12, 6, 4, 9, 10. 8, 10. 11. 9, 4. 10, 3. 4. III 2, 2. 4, 6. 5, 3. 6, 3. 6. 9. 10. 7, 7. 9. 10. 8, 4. 9. 4. 10, 11. 12, 16. 20. IV 1, 1. 5. 6. 7. 2, 6, 18. 4, 11, 15, 17. 6, 1. 3. 7. 7, 1. 2. 10. 13. 18. 21. 28. 31. 8, 2. 10. 15. 18. 20. 21. 27. 28. - P. I 3, 21-24. 4, 7.15. 5, 2. 8, 10. 9, 2. 10, 1. 2. 11, 8, 12, 4, 14, 2, 15, 3, 5, 7, 16, 4. 6. 16. 24. 17, 2. 19, 6. 13. II 1, 2. 4. 8. 23. 2, 1. 4. 9. 10. 3, 4. 6. 10. 4, 5. 6. 5, 6. 14. 15. 19. 20. 28. 6, 2. 17. 20.

7, 4. 8, 8. 9, 15. 10, 2. 17. 11. 3. 11. 12, 1. 13, 1. 4, 5. 17, 6. 7. III 1, 5. 2, 16. 8, 5. 12. 13. 9, 3. 6. 10, 4. 13. 16. 26. 38. 45. 11, 7, 11, 14, 13, — Ç. I 1, 3. 5. 6. 11. 7, 10. 8, 2. 15. 11, 1. 3. 5. 12, 8. 13, 1. 15. 15, 7. 19. 16, 4. 9. 19, 5. 6. 20, 2. 3. 4. 22, 8. 12. 17. 24, 3. 4. 8. 13. 28, 2. 20. 23. II 1, 3. 14. **18. 24.** 2, **2.** 4, 6. 5, 3. 6, 6. 7, 20. 22. 23. 24. 10, 8. 11, 10. 12, 6. 9. 16. 13, 3. 8. 14, 20. 15. 1. 16, 3. 17, 2. 3. III 1, 14. 15. 11, 2. 7. 8. 9. 10. 13, 2. 5. 6. 14, 3. IV 3, 2. 3. 5, 2. 4. 6, 8. 8, 2. 3. 20. 11, 13. 15. 25. 15, 1. 17, 2. 18, 1. V 1, 1. 3. 4. 2, 2. 10, 7. VI 2, 6. 12. — G. I 1, 8. 9. 12.14.15. 16. 20. 26. 28. 2, 1. 3, 4. 6. 8. 13. 4, 5. 7. 10. 20. 5, 10. 12. 14. 19. 6, 6. 19. 21. 7, 2. 10. **13. 16. 18. 20. 8, 10. 20. 23.** 24.27. 9, 7.13.15.16. II 1, 10. 20. 2, 3. 8. 3, 19. 4, 9. 6, 6. 9. 7, 2. 21. 8, 8. 19. 21. 9, 4. 13. 15. 10, 12. 14. 24. 43. III 1, 8. 2, 30. 33. 36. 37. 38. 48. 3, 15. 31. 35. 36. 4, 8. 21. 31. 33. 10, 3. 35. IV 1, 19. 20. 21. 2, 2. 3, 28. 32. 33. 34. 5, 10. 25. 7, 3. 13. 14. 28. 30. 43. 8, 2. 14. 9, 3. 10, 4. vâpi P. I 15, 7. — Ç. I 22, 12. api vâ Ç. I 24, 4. cf. api. c. anu A. II 10, 5. c. upa A. III 8, 4. vâkovâkya Ç. I 24, 8. vâkprasârikâ P. I 19, 7. vågyata A. I 18, 7. III 7, 1. 2. 3. — P. I 8, 3. II 5, 8. 14. 11. — Ç. I 13, 8. 17, 2. II 9, 1. 12, 6. 12. IV 15, 19. 20. — G. I 4, 1. 6, 16. II 1, 13. 3, 4. 10, 45. III 2, 37. IV 3, 1. vâc Â. I 7, 22. 18, 7. 21, 7. III 3, 4. 10, 9. - P. I 3, 25. 8,8. 18, 6. 19, 2. II 3, 2. 5, 9. III 13, 6. 16, 1. — Ç. I 2, 2. 24, 9. 10. II 4, 1. 5. III 7, 4. — G. I 3, 17. 6, 18. 19. II 3, 14. 7, 12. III 2, 44. 5, 19. vâcaknavî A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. vâcana Ç. IV 4, 13. vâcaspati A. III 3, 4. vâja Å. II 6, 5. — P. I 19, 3. III 9, 5. vâjin A. II 1, 7. — P. III 4, 8. - Ç. II 1, 30. vâjinîvant P. I 7, 2. vâjî P. III 4, 8. vânî Ç. I 24, 10. vânîcî Ç. I 24, 10. vâta Å. I 24, 15. II 10, 4.5. — P. II 11, 1. III 8, 13. 14, 6. 15, 21. — **Ç**. III 9, 5. IV 7, 28. VI 1, 13. vâtsapra P. I 16, 8. vâdita G. III 3, 28. vâditra P. II 7, 3. 11, 6. vådhaka G. I 5, 15. vâdhûya Ç. I 14, 12. vânaspatya A. II 6, 6. III 8, 20. vânta Ç. VI 1, 6. vâpana A. I 22, 22. — Ç. IV · 7, 42. vâma Ç. II 10,8. — G. II 9, 15. IV 1, 4. 5. vâmadeva A. III 4, 2. — Ç. IV 10, 3. VI 1, 1. vâmadevya A. II 6, 2. — P. III 14, 5. — Ç. III 3, 1. 4, 6. VI 2, 7. 3, 12. 6, 14. **G**. I 9, 29. II 4, 4. 5. IV 6, 7. 7, 34. vâyava P. II 14, 9. 12. 14. 16. vâyavya G. I 4, 8. vâyu A. I 17, 16. II 6, 3. III 11, 1. — P. I 5, 10. 11, 2. II 1, 6. 9, 5. 10, 5. 17, 16. III

4, 17. — **C**. I 16, 3. 18, 3.

19, 5. 26, 13. IV 9, 3. VI 6, 10. — G. II 5, 3. 9, 11. IV 7, 41. váruna (f. î) A. II 3, 3. — P. II 14, 4. — Ç. II 13, 8. 14, 7. - G. II 6, 7. IV 7, 24.vârunî Ç. IV 18, 1. V 2, 5. varkakhandi G. III 10, 8. vârkșa G. II 10, 41. III 1, 14. varta A. II 8, 3. 5. vârşika A. III 5, 19. vâla P. III 12,7. — G. IV 8,21. vâvâtâ Ç. I 12, 6. V vâc P. III 4, 4. 15, 19. 20. vâsa A. I 8, 7. — P. III 10, 17. — Ç. II 12, 10. vâsara Ç. IV 7, 8. vâsas A. I 19, 10. 11. 21, 5. II 2, 2. III 2, 2. 8, 9. IV 4, 10. 6, 16. 19. — P. I 4, 12. 13. 14, 3. II 1, 5. 2, 7. 5, 16. 6, 15. 20. 32. 7, 17. III 2, 6. — **C.** I 9, 15. 11, 3. 12, 13. 22, 2. 25, 2. 28, 21. II 12, 4. III 1, 6. — G. II 1, 18. 10, 7. III 1, 11. 2, 45. 4, 25. IV 3, 24. 4, 16. 8, 20. 10, 1. vâsistha Ç. IV 14, 5. vâsuki G IV 7, 41. vâstu A. I 2, 4. II 7, 1. 8, 1. 9, 9. — P. III 4, 8. — Ç. II 14, 5. — G. I 8, 26, 29. vâstospati A. II 9, 9. — P. III 4, 7. — Ç. II 14, 5. III 1, 4. 8. — G. III 9, 6. IV 7, 33. vâstospatîya Ç. III 4, 1. vâhana P. III 14, 15. vi Ç. VI 5, 6. vikartr P. III 4, 8. vikalpa G. III 2, 2. 46. vikarşa G. I 5, 7. (sic codd.). vikâra G. III 5, 10. vikṛti P. I 14, 5. vigulpha A. IV 1, 17. vighana Ç. I 3, 3. V vic c. ud G. III 7, 8.

vicaksaņa P. III 16, 1. vicâra G. III 10, 3. vicchitti G. IV 8, 18. 9, 15. vijata Ç. I 28, 10. vijanyâ P. II 7, 10. vijnata P. I 5, 9. vijňána P. I 5, 9. vitasti A. IV 1, 11. vitâna P. III 8, 3. vituşa G. IV 2, 10. y vid A. I 5, 5. 12, 3. 15, 8. 22, 10. 12. 24, 7. 30. II 4, 13. IV 4, 2. 3. 4. — P. I 4, 16. 11, 9. 16, 16. 17. II 6, 21. 10, 22. III 1, 4, 13, 3, —  $\mathbf{C}$ , I 5, 10. 15, 14. 24, 5. II 7, 19. 16, 3. III 13, 2. — **G**. I 1, 3. 9, 3.II 1, 10. 4, 2. 8, 21. IV 3, 10. 7, 23. 10, 5. c. ni A. IV 7, 27. — P. II 5, 8. — Ç. II 6, 7. IV 1, 11. — G. II 10,44. c. sam Ç. I 21, 2. 24, 10. III 11, 14. <sup>o</sup>vid (kvip) A. I 8, 12. II 3, 10. — P. I 2, 11. — Ç. IV 1, 2. 4, 4. V vid (vind) A. I 7, 19. 22. 8, 6. III 8, 2. 10, 11. IV 4, 7. 8, 29. — P. I 6, 3. III 3, 5. — Ç. I 13, 4. 17, 4. II 14, 26. vidârva Ç. IV 18, 1. vidâsin A. I 5, 5. II 6, 9. — G. IV 5, 28. vidiç Ç. I 7, 3. videça A. I 12, 2. vidyâ A. I 1, 4. III 9, 1. 4. vidyavratasnataka P. II 5, 32. 35. — G. III 5, 22. vidyasnataka P. II 5, 32. 33. — **G**. III 5, 22. vidyut A. I 24, 8. II 4, 14. ---C. IV 7, 4.53. VI 1, 12. — G. III 3, 17. vidvas A. I 10, 23, 13, 7, 17, 10. III 7, 9. — P. II 1, 11. - Ç. I 14, 12. 28, 15.

vidhavâ A. IV 6, 12. vidhâ A. II 2, 4. vidhâtr P. II 9, 4. III 4, 8. — Ç. II 14, 9. vidhi A. III 2, 1. — P. I 1, 5. II 6, 5. —  $\mathbf{C}$ . VI 3, 8. vidheya P. II 6, 5. vinipâta Ç. II 10, 6. vinivṛtti P. II 17, 5. 12. viparyâsa P. I 10, 1. — G. II 4, 3. vipaçcit G. II 7, 14. vipumsî P. II 7, 9. vipula P. II 6, 24. vipra A. III 4, 1. — Ç. IV 9, 3. viprakarşa G. I 5, 7. (codd. vikarşa). vipravâsa Ç. I 17, 10. viphânța G. III 4, 11. vibhava Ç. VI 6, 16. vibhâga Ç. I 3, 3. II 13, 5. vibhâvasu Ç. V 1, 8. vibhîtaka G. I 5, 15. vibhramçin G. IV 7, 2. vimukha P. II 15, 6. vimoksa P. l 10, 1. — G. II 4, 3. virāj A. I 24, 20. 21. 22. — P. I 3, 12. III 13, 4. 14, 2. — **C.** III 2, 2. 7, 5. Vl 3, 14. — G. IV 10, 2. virâma Ç. IV 8, 17. viruja P. II 6, 10. virûpâkşa P. III 6, 3. — Ç. IV 9, 3. VI 6, 10. virodha P. II 17, 7. virodhin G. III 5, 29. virohana Ç. V 8, 1. vilayana G. III 6, 4. vivadisnu A. II 7, 2. vivâha A. I 4, 1. 2. 8. 6, 1. 7, 1. 8, 5. 9. — P. I 3, 30. 4, 2. 4. 5, 6. 8, 12. — **Ç**. I 5, 2. 4. 12, 10. — G. IV 10, 26. vivâhya G. IV 10, 24. γ viç P. III 16, 1. — G. I 6, 15. c. â A. I 23, 19. — P. III Abhandl. d. DMG. IX. 1.

1, 4. 4, 7. — Ç. II 2, 1. III 8, 3. c. upa A. I 8, 9. 14, 3. 24, 8. II 1, 10. 3, 7. III 2, 2. 5, 11. 7, 1. IV 6, 16. 7, 2. 8, 15. — P. I 5, 2. 8, 10. 10, 2. 11, 1. 15, 4. II 1, 5. 3, 1. 3. 10, 18. III 2, 7. 4, 5. 10, 22. -**Ç**. I 11, 4. 12, 11. 16, 2. 22, 2. 27, 9. II 5, 8. 7, 2. 12, 11. III 1, 2. IV 1, 2. 4, 4. 5, 11. 8, 5. VI 3, 2. 6, 2. — G. I 2, 5. II 1, 23. 3, 4. 4, 6. 6, 2. 7, 3. 8, 9. 11. 9, 8. 10, 35. III 4, 9. 29. 9, 15. IV 2, 33. c. adhi + upa G. IV 10, 6. c. abhi + upa P. I 3, 8. c.  $sam + upa G \cdot III 9, 19$ . c. ni A. I 14, 7. II 10, 6. c. pra A. I 8, 8. IV 4, 11. — P. I 8, 12. II 6, 10. III 4. 5. 6. 10, 24. 35. 13, 3. — **C.** II 12, 10. III 5, 2. 8, 4. 12, 3. VI 1, 5. 3, 1. — G, II 8, 14. III 4, 14. 5, 35. c. sam + pra  $\hat{A}$ . IV 6, 7. c. sam  $\hat{A}$ . II 3, 7. 9, 5. IV 2, 15. — P. III 2,13. — Ç. III 5, 3. IV 18, 6. — G. II 6, 10. III 9, 19. viç (f.) P. I 5, 9. — Ç. I 1, 8. III 2, 1. viçâkha (â) Ç. I 26, 14. — G. I 5, 16. III 10, 31. viçâla **Ç**. IV 18, 1. viçeşa A. IV 8, 17. — Ç. VI 4, 7. — G. I 3, 11. III 2, 50. viçva A. II 4, 14. III 5, 7. — P. I 4, 14. 5, 11. 7, 2. 12, 1. 2. 3. II 2, 21. 6, 31. 9, 7. III 1, 2. 3. 3, 6. 4, 7. 8. —  $\mathbf{C}$ . I 12, 5. 22, 7. III 5, 1. 2. IV 5, 8. viçvakarman P. III 4, 8. — Ç. IV 14, 3. V 3, 3. — G. IV 8, 19. viçvacarşani P. III 1, 4. viçvataçcakşus Ç. V 2, 6.

vievatas P. II 6,30. — G. III 6,1. viçvarûpa P. I 19, 2, III 3, 5. vicvavâra P. I 18, 5. viçvavedas P. III 3, 5. — Ç. V 1, 8. viçvâmitra A. III 4, 2. — Ç. IV 10, 3. viçvâvasu Ç. I 19, 2. vicvedevâs A. I 2, 2. 7. 3, 8. 8, 9. 24, 18. II 2, 4. 4, 14(?). — **C.** I 26, 19. 27, 7. II 3, 1. 12, 2. 14, 4. IV 2, 5. — G. II 3, 20. 6, 7. 8, 19. III 7, 19. c. pari G. IV 5, 31. vișama P. II 7, 6. — G. II 4, 2. visaya G. IV 5, 30. vişavant G. IV 9, 16. visâna P. III 7, 2. vișțara A. I 24, 7. 8. — P. I 3, 5. 6. 7. 9. - G. IV 10, 5. 6.vistha C. V 8, 2. visnu A. III 3, 4. — P. I 5, 10. 8, 2. II 14, 6. — Ç. I 9, 3. 22, 13. 26, 21. II 14, 4. 10. IV 9, 3. 15, 2. V 2, 6. 3, 3. VI 6, 10. — G. I 6, 20. 7, 23. II 5, 9. 9, 13. III 7, 19. visnukrama P. I 14, 5. visarga P. II 10, 10. — Ç. IV 2, 6. 8. — G. II 3, 14. III 2, 44. viharana G. III 6, 9. vihâyas P. III 10, 28. 1/ vî G. I 8, 27. V vîd Ç. I 19, 6. vîdu A. II 6, 7. vîdvanga A. II 6, 5. — Ç. III 1, 13. — G. III 4, 31. vînâ A. I 14, 6. — P. I 15, 7. — Ç. IV 7, 31. vînagathin Ç. I 22, 11. vîta (V vye)  $\tilde{\mathbf{A}}$ . IV 8, 27. vîra P. I 3, 14. 16, 19. 18, 5. III 4, 18. — Ç. I 5, 10. 19, 6. 28, 15. III 4, 4. vîraņā G. III 9, 4. vîratama P. III 2, 7.

vîratara P. I 15, 4. 7. — Ç. I 22, 12. III 5, 3. — G. II 7, 6. vîrayu Ç. VI 4, 4. vîravant P. I 16, 19. vîrasû P. I 4, 16. — G. II 7, 12. vîrahan Ç. III 5, 3. vîrâ P. Í 16, 19. vîrina A. II 7, 4. vîrudh P. III 7, 3. vîrya A. II 6, 3. — Ç. VI 5, 3. — G. II 6, 8. III 6, 1. vîryavant P. I 14, 5. II 10, 22. V vîl s. V vîd. vîvadha A. I 12, 3. V vr A. I 20, 4. 22, 29. 23, 1. 2. 3. 7. 8. 9. 15. 24, 1. III 11, 1. IV 6, 8. — P. I 16, 24. -C. I 6, 4. IV 12, 7. VI 4, 8. vrta A. III 11, 1. c. â A. III 5, 9. IV 7, 16. — P. II 17, 9. — Ç. IV 5, 9. c. prâ P. II 7, 7. — G. II 1, 13. 19. c. pari P. III 3, 10. — G. III 4, 8. IV 2, 3. 8. 16. c. vi P. II 7, 6. c. sam P. III 4, 18. vrkka A. IV 3, 21. 24. vrksa A. I 8, 6. II 6, 9. III 8, 3. 9, 6. — P. I 15, 6. II 7, 6. III 15, 21. — **Ç**. I 3, 2. 13, 6. 15, 6. 22, 10. III 1, 15. 2, 8. IV 7, 34. 12, 27. — G. II 4, 2. 7, 4. III 1, 32. 5, 31. IV 5, 19. 22. 7, 24.  $V \text{ vrj } A. \text{ IV } 4, 17. - P. \Pi 5,$ 12. — Ç. III 13, 5. — G. III 1, 16. 2, 58. IV 7, 22. c. pari + vi + â Ç. III 9, 1. 1/ vrt A. IV 4, 15. — P. II 5. 31. — Ç. IV 8, 1. c. anu P. II 3, 5. c. apa G. I 9, 29. c. abhi A. II 6, 5. c. â A. I 20, 9. IV 8, 28. — Ç. II 3, 2. — G. II 10, 27. III 4, 33. 9, 20.

c. anu  $+ \hat{a}$  Ç. II 3, 2. — G. III 7, 15. c. abhi + â C. IV 8, 20. c. pari + â  $\mathbf{C}$ . II 3, 4. 4, 3. c. apa + pari + â G. IV 3, 12. c. abhi + pari + â G. IV 3, 12. c. abhi + sam +  $\hat{a}$  C. I 1, 2. c.  $vi + \hat{a} \cdot A$ . IV 4, 9. — C. VI 6, 2. - G. III 7, 15.c. sam  $+ \hat{a} \hat{A}$ . III 5, 15. 8, 1. — P. II 5, 33, 34, 35. — Ç. III 1, 1. 15. — G. III 5, 37. c. ni P. II 1, 11. III 7, 3. 10, 32. 51. — **Ç**. I 18, 2. — G. I 4, 21. c. abhi + ni G. II 9, 20. c. nis Ç. II 12, 9. c. pari G. III 10, 11. c. pra A. IV 2, 9. — G. II 1, 20. IV 7, 3. c. abhi + pra A. II 6, 5. III 12, 8. c. sam P. I 9, 5. vrtta A. IV 7, 2. — Ç. I 2, 2. vrtti Ç. IV 11, 13. 15. — G. IV 8, 18. 9, 15. vrttyavicchittikâma G. IV 9, 15. vrtra P. II 6, 27. vrtrahan P. II 17, 9. III 15, 18. vrthâpakva G. II 9, 5. vrthavac G. III 5, 19. vrddha A. I 7,21. 14,8. III 10, 6. — Ç. II 10, 8. 16, 4. vrddhaçîlin G. III 5, 1. vrddhi A. II 5, 13. IV 7, 3. — Ç. IV 3, 3. — G. IV 3, 35. V vrdh A. I 10, 12. 21, 1. 23, 24. III 6, 8. IV 8, 9. 10. — C. I 2, 6. 17, 9. 25, 6. II 10, 4. VI 6, 16. V vrs A. III 9, 6. — P. II 7, 7. — G. III 2, 20. 21. 5, 11.

c. abhi P. III 15, 21.

c. â G. IV 3, 11, 12.

vrsan P. I 5, 9. — C. I 19, 6. — G. I 8, 28. vrsala A. IV 2, 19. 21. — G. III 5, 34. vṛṣi G. IV 2, 26. vrsotsarga P. III 9, 1. — Ç. III 11, 1. vrsti P. II 17, 9. / vrh c. vi P. III 6, 2. V ve P. I 4, 13. veņu A. III 8, 20. veda A. I 1, 3. 4. 15, 1. 3. 22, 2. 3. 18. 21. III 4, 1. 5, 12. 11, 1. — P. II 4, 2. 5, 13. 14. 33. 34. 6, 1. 5. 12, 1. — **C**. I 16, 3. 24, 4. 8. II 3, 1. 10, 8. 13. IV 5, 3. 12. 9, 3. — G. I 1, 7. III 4, 1. vedavid C. IV 1, 2. 4, 4. vedi A. I 5, 5. IV 2, 14. — G. II 1, 4. **√ vep Ç. III 7,2.** vepana G. III 3, 34. velâ A. IV 6, 5. — P. I 16, 23. II 11, 4. — **C**. I 19, 1. IV 11, 2. — G. I 1, 24. III 10, 19. IV 6, 12. 14. 9, 17. veça A. I 17, 18. veçman Ç. I 12, 1.  $\nu$  vest P. II 6, 25. c. pari Ç. II 2, 1. 12, 4. c. sam G. II 1, 20. vestaka P.  $\Pi$  6, 26. vestana C. III 1, 8. vai A. I 1, 4. 10, 11. 15. 12, 2. 15, 3.9. 20, 11. II 3, 3. III 2, 2. 9, 6. IV 3, 27. 4, 8. 7, 22. 8, 29. — P. I 16, 18. 18, 2. II 3, 7. 7, 6. 14, 5. III 4. 14. 15. 16. 17. 15, 6. —  $\mathbf{C}$ . I 2, 7. 19, 6. — G. I 6, 1, 21, 8, 3. III 2, 8. IV 1. 18. 9, 4. vaikarņa P. I 4, 15. vainava A. III 8, 20. — P. II 6,31. — Ç. III 1,11. IV 14, 2. — G. III 4, 27. IV 9, 17.

vaitâna P. III 10, 32. vaitânika A. I 1, 1. vaidarvya A. II 3, 3. — P. II 14, 5. vaidârva C. IV 18, 1. vaidika P. II 17, 9. vaidya A. IV 8, 15. vairûpâkşa G. IV 5, 6. 8. vaivasvata P. I 5, 11. — Ç. III 12, 5. vaivâhya P. I 3, 1. — Ç. I 1, 3. 17, 8. II 15, 6. vaiçampâyana A. III 4,4. — Ç. IV 10, 3. VI 6, 11. vaiçâkha (î) Ç. I 1,6. vaiçâleya Ç. IV 18,1. vaicya A. I 19, 4. 7. 10. 11. 12. 13. II 8, 8. III 8, 13. — P. I 2, 3. 4, 10. 8, 17. 17, 4. II 2, 3, 3, 9, 5, 4, 19, 23, 27, 38, — Ç. I 14, 15. 28, 4. II 1, 5. 8. 17. 20. 23. 5, 6. IV 11, 15. — G. I 1, 15. 16. II 10, 3. 4. 12. III 1, 7. IV 7, 7. vaicravana C. I 11, 7. vaicvadeva (î)  $\tilde{\mathbf{A}}$ . II 4, 12. —  $\mathbf{P}$ . I 12, 3. II 9, 2. III 3, 2. — C. II 12, 17, 14, 1, 3, 17, 4. V 1,6. — G. I 4,8. III 10,3. vaiçvânara A. III 6, 8. — Ç. V 4, 2. vaiçvâmitra Ç. II 7, 11. vaisnava (f. i) C. I 1, 11. 8, 16. — G. I 6, 19. 7, 22. vaihāyasa P. II 2, 12. — G. IV 9, 20. vaihâyasî G. II 6, 8. vyacas A. III 10, 6. — Ç. II 18, 3. vyanjana G. I 4, 3. IV 4, 21. / vyadh c. â P. I 3, 18. vyantara G. IV 2, 30. vyavahârya P. II 5, 43. vyâghârana P. III 8, 9. 10. vyâdhi Ç. V 6, 1.

vyâdhita A. I 23, 20. III 6, 3. 7, 1. — Ç. II 2, 15. vyâpatti P. I 10, 1. vyâma A. IV 1, 10. vyávahárika C. I 24, 6. vyâhrti A. I 4, 5. III 2, 3. 4, 1. 5, 12. — P. I 5, 3. 15, 4. — Ç. I 9, 12. 11, 4. 16, 4. 22, 3. 27, 10. II 2, 15. 9, 2. III 4, 8. 10, 4. 13, 1. 3. 5. IV 1, 8. 5, 12. 9, 3. 17, 5. V 5, 10. 7, 4. VI 3, 12. — G. I 8, 15. 9, 27. II 4, 3. 10, 40. III 2, 39. 3, 2. 31. 9, 11. IV 6, 8. 7, 35. vyusta A. II 6, 15. vyusti P. III 3, 5. vyůlhajánu Ç. I 10, 8. V vye A. IV 8, 27. c. abhi Ç. I 15,10. c. upa A. IV 7, 30. c. pari A. I 20, 9. IV 3, 20. 8, 15. — P. II 2, 9. c. sam A. I 19, 10. — P. I 4, 13. II 6, 20. c. anu + sam **P**. I 4, 12 (s. m. Anm.). V vraj A. III 4, 6. IV 4, 9. — P. II 7,7. — G. I 2,11. III 5, 32. 7, 11. 16. c. prati + â Â. IV 5, 10. 6, 4. — G. I 6, 21. c. pari A. II 8, 11. 9, 7. IV 2, 10. 5, 4. -- G. II 2, 8. c. pra A. I 23, 24. c. anu + sam G. II 2, 15. vrata A. I 8, 12. 21, 7. 22, 20. 22. III 9, 1. 5. — P. I 8, 8. 16, 6. II 5, 33. 34. 7, 18. 8, 1. 10, 10. III 3, 5. — **C.** II 4, 1. 10, 8. 11, 1. 13, 5.8, 17, 3. - G. I 4, 18. 6, 9. 9, 23.III 2, 5. 9. 55. 5, 37. IV 5, **27**. 6, 13. 8, 10. vratati A. IV 8, 15. vratapati G. II 10, 16.

vratapâ Ç. II 13, 5. V 1, 9.

vratabhrt C. II 13, 5. vratavatî G. II 6, 9. vratasnâtaka P. II 5, 32. 34. — **G**. III 5, 22, vratahâni Ç. V 1, 9. vrâtika Ç. II 11, 12. — G. III 1, 28. vratyastoma P. II 5, 43. vrîhi A. I 9, 6. 11, 3. 17, 2. — P. II 13, 7. 17, 2. 3. — Ç. I 3, 10. - G. I 4, 22.29.5, 19.7, 2. II 7, 18. 9, 6. IV 2, 9. 5, 18. 6, 13. 8, 7. vrîhiyavau Ç. I 24, 3. 28, 6. III 1, 3. vrîhiyavamant A. I 11,3. II 8,15. 9, 7. IV 8, 7. camyos A. III 5, 9. — C. II 11, 13. IV 5, 9. camsatha P. III 13, 3. 1/ çak Ç. IV 8, 20. — G. III 2, 50. cakalota G. II 4, 8. cakuni A. III 5, 7. — P. II 8, 3. III 15, 20. — **Ç**. IV 5, 8. çakrtpindasad P. III 15, 15. çakti A. I 21, 6. — P. III 16, 1. — G. I 1, 6. IV 5, 25. çakvarî P. I 5, 9. -- Ç. VI 2, 2. 4, 3.4. — G. III 2, 9.21.22. çagma P. III 4, 7. — Ç. III 5, 1. V cank C. IV 14, 5. cankara A. II 2, 2. IV 8, 19. çanku P. I 15, 4. — G. IV 8, 11. çankha G. IV 8, 7. çacî P. III 3, 5. — Ç. I 12, 6. çanasûtra Ç. I 24, 11. canda P. I 16, 23. V cat G. III 9, 4. cata A. I 7, 6. 15, 1. 3. 9. — P. I. 2, 8. 4, 12. 6, 3. 8, 18. 19. 11.9. 16, 17.18. 18, 2.3.5. II 6, 20. 17, 9. III 1, 2. — Ç. I 14, 16. 24, 4. V 5, 12. 9, 4. — G. I 9, 12. III 8, 5. IV 6, 13. 8, 11.

çatakratu P. III 1, 6. — Ç. V çatabhişaj Ç. I 26, 23. çatarâtra G. II 8, 8. catarcin A. III 4, 2. — C. IV 10, 3. çatavarşa P. III 10, 14. çatavalça Ç. I 15, 16. V 3, 4. çatavîrya P. III 1, 2. çataçârada P. III 2, 2. — Ç. IV 18, 1. catasani P. II 6, 16. çatâyudha P. III 1, 2. — G. III 8, 10. catoti P. III 1, 2. çatru A. III 10, 11. — P. I 16, 23. çantâtîya A. II 8, 11. 9, 7. IV 8, 39. 43. V cap P. III 9, 6. çabala P. I 16, 24. çabalî P. III 3, 5. cabda A. I 18, 3. IV 6, 7. — **P**. II 11, 6. III 8, 5. — **Ç**. IV 7, 21. 31. V 5, 4. — G. I 2, 18.  $V \text{ cam } \hat{\mathbf{A}}$ . II 9, 6. — **P**. I 8, 5. III 3, 6. — Ç. I 14, 7. 16, 3. VI 6, 3, 6. — G. III 4, 15. c. upa A. I 9, 3. çam (indecl. cf. çamyos) A. II 1, 7. 10, 8. IV 7, 11. 15. -P. I 4, 16. II 10, 15. III 1, 4. 3, 6, 4, 7, - C. I. 7, 9, III. 4,2. 8, 3. IV 18, 2. 3. V 10, 3. VI 6, 16. çamâ P. II 17, 10. çamî A. I 17, 3. 11. II 8, 11. IV 2, 10. 5, 4. 6, 4. — **P.** I 6, 1. III 2, 7. — **C**. I 13, 15. IV 17, 3. — G. II 1, 15. III 9, 4. çamîmaya Â. IV 6, 4. çamyâ A. IV 3, 12. — C. I 15, 6. cayana G. I 4, 10. çayanîya A. II 7, 7. çayâna A. III 4, 6.

çayyâ Ç. II 6, 8. 12, 6. 14, 14. IV 15, 22. — G. III 1, 18. cara G. I 5, 18. çarana A. II 7, 8, 8, 13. — G. III 1, 32. çarani A. I 23, 25. çaranya Ç. IV 17, 5. carad A. I 7, 6. 15, 1. 3. 9. II 4, 14. IV 8, 2. — P. I 4, 12. 6, 3. 8, 19. 11, 9. 16, 17. 18. 18, 2, 3, 5, II 6, 20, 16, 2, 17, 9. III 1, 2. 2, 2. 12. — Ç. I 24, 4. IV 16, 2. 18, 1.2. V 5, 12. — G. III 8, 5. carâva A. I 17, 2, 3, II 4, 5. çarîra P. III 10, 5. — Ç. III 8, 4. IV 8, 9. — G. II 1, 10. çarkarâkarşin Ç. VI 1, 13. çarman P. I 17,4. — Ç. I 27,7. çarva A. IV 8, 19. — P. III 8, 6. çarvânî P. III 8, 10. çalalî A. I 14, 4. — P. I 15, 4. II 1,10. — **Ç**. I 12, 6. 22, 8. 28, 10. — G. II 7, 8. çalâtu A. I 14, 4. — Ç. I 22, 8. — G. II 7, 4. çava P. II 8, 3. 4. 11, 4. — Ç. II 12, 10. IV 7, 24. çavarûpa Ç. VI 1, 4. çaçvant P. I 18, 5. V cams c. abhi A. 1 23, 20. — P. II 11, 5. c. â A. IV 1, 3. c. pra A. II 8, 3. 5. 9, 4. 10, 8. - P. I 5, 11. - C. II11, 9. — G. II 1, 2. / cas c. vi G. III 10, 32. cas A. I 21, 5. III 2, 4. çastra A. I 12, 5. — G. IV **7**, **2**3. câmvatya A. IV 8, 26. câka À. II 7, 6. — P. III 3, 3. - Ç. III 12, 2. — G. III 5, 10. IV 4, 21.

çâkapindî Ç. I 11, 5. çâkapûņi Ç. IV 10, 3. çâkala A. III 4, 4. çâkalya A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. VI 1, 1. çâkâşţakâ P. III 3, 13. çâkvara Ç. II 11, 11. çâkhâ A. I 11, 2. II 6, 9. 8, 11. IV 2, 10. 5, 4. 8, 15. — P. III 2, 7. 11, 1. — **Ç**. III 2, 1. 5. 6. 8. IV 18, 3. cákhápacu C. I 10, 3. çâkhâviçâkhe G. III 10, 31. cankhayana A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. VI 1, 1. çâtyâyana Ç. VI 1, 1. çâna P. II 5, 16. — G. II 10, 8. 12. câdâ G. IV 7, 12. çâdvala P. III 4, 9. çâdvalavant P. III 10, 22. çânta A. II 4, 14. — P. I 8, 5. çântatama P. I 8, 5. cantarâtra A. IV 6, 6. cânti P. III 16, 1. — Ç. III 5, 1. V 11, 2. VI 2, 7. 10. 11. 3, 7.8.11.4, 9.12.6, 16. - G.I 9, 29. III 2, 43. çântikarman A. IV 6, 1. çântipâtra Ç. VI 6, 3. câmitra A. I 11, 2, 7, 10, 12, çâmîla G. I 7, 16. °çâyin A. I 8, 10. 22, 19. — P. II 5, 10. III 10, 25. çâlâ P. I 4, 2. II 14, 11. III 4, 1.2.4.18. - C. I 5, 2. VI6, 9. — G. II 1, 12. 9, 2. 10. 15. III 7, 3. çâlâkarman P. III 4, 1. câlâgni A. II 2, 5. — P. III 10, 11. 33. — G. III. 7, 3. IV 4, 7. çâlmali G. I 5, 15. II 4, 1. çâva P. III 10, 29. V çâs A. I 17, 17. c. à Q. IV 12, 6.

c. sam A. I 14, 6. III 12, 20. - P. II 3, 2. câsa À. III 12, 13. — P. I 3, 26. — Ç. III 1, 13. IV 6, 5. VI 5, 6. cikya A. II 1, 2. V ciks C. V 2, 4. çikhâ A. I 7, 16. IV 2, 9. — G. III 4, 24. çinîvâlî G. II 5, 9. ciprin P. I 18, 5. çiras A. I 7, 20. 11, 10. 15, 9. 17, 7, 16, 18, 5, 19, 10, II 3, 7. IV 2, 15. 3, 5. 20. 5, 6. 8, 8. 15. 25. — P. I 16, 22. II 1, 17. 19. 21. 2, 5. 6, 25. III 2, 13. 6, 3. - C. I 22, 15.25, 2. 28, 15. II 14, 14. G. I 2, 2, 3, 6, III 8, 21, 10, 26. 27. cirastas P. I 16, 22. çirîşa Ç. IV 17, 3. — G. III 9, 4. çilâ A. II 9, 3. — G. III 9, 6. IV 2, 29. civa A. II 2, 2. 3, 6. 4, 14. 9, 9. IV 8,19. — P. I 4,16. 8,5. II 1, 11. 17, 9. III 1, 4. 2, 2. 12. 3, 6. 4, 6, 8. 15, 18. 19. — **C.** I 7, 9. 14, 1. II 6, 1. III 4, 2, 10, 5, 1, civatama P. I 4, 16, 8, 5. çivâ P. III 15, 19. — Ç. VI 6, 9. 16. cicira A. II 4, 1. çiçu P. III 4, 4. — Ç. III 2, 5. 6. 8. 1/ cis G. IV 8, 1. c. ud A. I 10, 27. 24, 25. -P. I 3, 22. — Ç. IV 7, 40. — G. I 2, 30. 9, 1. II 3, 22. III 8, 12. IV 3, 28. c. pari P. I 16, 9. cista (V cas) P. II 11, 6. — G. III 3, 29. 5, 38. çişya Ç. II 17, 3. — G. III 3, 2.

V cî  $\dot{\bf A}$ . III 9, 6. —  $\bf P$ . I 8, 21. II 5, 30. III 2, 16. — Ç. I 17, 6. IV 11, 18. 18, 12. — **G**. I 6, 5. II 3, 15. çîta P. II 1, 6. — Ç. I 28, 7. çîtikâ A. IV 5, 4. çîtikâvatî A. IV 5, 4. cîtosna A. I 17, 6. 17. III 8, 9. -- C. I 28, 9. — G. III 4, 11. çîpâla A. II 8, 14. IV 4, 8. cîrya G. I 5, 18. çîrşa A. I 6, 8. — P. III 6, 1. çîrşanya P. III 6, 2. çîla A. I 5, 3. IV 7, 2. — Ç. I 2, 2. - G. II 4, 6.çukta P. II 7, 6. cukra P. III 3, 5. — C. I 15, 8. — G. III 8, 5. cukrajyotis P. II 10, 17, 15, 5. çukriya Ç. II 11, 9. VI 4, 13. cukla P. I 12, 4. — C. IV 6, 1. cuklakrsna C. I 24, 7. çuklapakşa Ç. II 11, 5. çungâ P. I 14,3. — Ç. I 20,3. — G. II 6, 6. 7, 18. V çuc c. apa A. IV 6, 18. — P. III 10, 19. — Ç. IV 17, 5. cuci A. II 1, 9. 2, 2. III 2, 2. — P. II 17,6. III 10,22. — **C.** I 3, 3. 15, 4. II 12, 11. 13, 5. — G. I 2, 28. 3, 17. II 8, 2. 10. 9, 8. IV 2, 33. cucisad C. I 4, 2. çuddha Ç. I 9, 18. çuddhapakşa Ç. V 2, 2. y cudh A. I 17, 16. 18, 5. — P. II 1, 19. 6, 19. çuna Ç. II 10, 7. IV 13, 4. cunaka P. I 16, 24. cunankuri P. II 17, 15. çuçrûşâ P. II 5, 11. — Ç. II 6, 8. 12, 6. cuska A. II 8, 5. — G. IV 7, 8. cusmin A. I 16, 5. — Ç. I 27, 7. çûkatrna G. I 5, 18.

çûdra A. I 24, 12. — P. II 8, 3. 4. III 15, 6. — Ç. IV 7, 20. cûdravat Ç. IV 7, 33. 47. çûdrâ P. I 4, 11. — G. III 2, 56. çûnya P. I 5, 11. çûrpa A. I 7, 14. IV 3, 15. — P. I 7, 5. II 14, 11. 20. III 2, 4. — G. I 7, 1. II 1, 15, 2, 11. III 7, 9. 11. 12. 16. çûla A. I 11, 12. 15. çûlagava A. I 3, 6. IV 8, 1. 35. — P. III 8, 1. 9, 10. çûşa G. IV 3, 18. çrgâla P. II 11, 6. çrta (cf. çrâ, çrap) A. I 10, 12. III 5, 7. — G. I 7, 7.8. III 10, 15. 34. IV 1, 7. 2, 15. c. pra P. II 7, 16. c. vi Ç. I 15, 9. II 13, 3. c. sam A. IV 2, 22. çepa P. I 4, 16. çevala P. I 16, 2. cesa A. I 2, 10. 8, 9. 11, 4. 18, 7. 22, 11. II 10, 6. III 7, 1. 11, 2. IV 7, 27. -- P. I 12, 5. II 1, 22. 5, 8. 14, 18. 22. 17, 13. 17. III 2, 4. 9, 7. 10, 44. - Ç. I 4, 2. 16, 12. 27, 11. II 7, 29. 8, 1. 14, 18. III 11, 15. IV 1, 11. 5, 10. 10, 11. 12. V 5, 10. — G. I 3, 12. 4, 12. II 2, 11. 4, 3. 10, 45. III 7, 14.16.8,12.10,24. IV 1,17. 10, 11. 17. conita A. IV 8, 27. — G. II 5, 8. III 10, 33. cobhana A. II 10, 8. cauca A. IV 7, 2. — P. III 10, 3. çaundikeya P. I 16, 23. caunaka A. III 4, 4. IV 7, 16. 8, 44. çaunaki Ç. IV 10, 3. **√ çcyu**t c. pra G. III 10, 32.

çmaçâna A. I 5, 5. IV 1, 12. 15. – P. I 8, 11. II 11, 6. III 10, 8. 15, 14. — Ç. I 15, 15. II 12, 10. IV 7, 22. 12, 30. — G. I 2, 32. II 4, 2. çmaçru A. I 18, 3. 4. 6. IV 1, 16. 6, 4. — P. II 1, 7. —  $\mathbf{C}$ . I 28, 15. III 1, 2. IV 7, 42. VI 1, 6. — G. III 4, 24. çyâma P. I 16, 24. çyâmâka G. III 8, 22. 23. çyâvâsya P. I 3, 18. V cran c. vi G. I 4, 31. craddadhâna A. I 1, 4. çraddhâ A. III 5, 4. 9, 1. — P. II 6, 23. 10, 9. — Ç. II 10, 4. 6. III 3, 3. çraddhâmedhe Ç. II 7,17. IV 6, 6. 9, 3. V grap A. I 10, 8.10. 11, 10.11. 12. 22, 12. II 1, 4. 9, 9. P. I 2, 7. 11, 1. 12, 1. 15, 4. 19, 2. II 14, 3. 15, 2. 16, 2. 17, 2. 3. 8. III 1, 2. 2, 2. 3, 5. 4, 5. 8, 6. 9, 8. — **C.** I 3. 3. 22, 4. 25, 4. III 11, 16. V 2, 3. 3, 2. 5, 6. 8, 2. **G**. I 7, 7.9, 16. III 10, 10. 31. IV 1.6. 2, 14, 28, crapana P. III 12, 5. çrapanî A. 1 11, 8. 10. — G. IV 1, 1. V cram A. III 7, 2. c. vi Ç. IV 6, 7. crama C. III 10, 2. cravana A. III 5, 2. — P. II 10, 2. 14, 6. III 10, 44. — **Ç**. I 20, 2. 26, 21. IV 5, 2. 15, 1.2. - G. III 2, 62. 7, 19.cravana G. III 3, 13. IV 8, 1. cravanákarman A. II 1, 1. — P. II 14, 1. — G. III 7, 1. cravanâvat P. III 2, 2. cravas A. I 22, 21. cravisthîyâ Ç. IV 15, 1. V çrâ (cf. çrta, çrap).

cráddha A. IV 5, 10. 7, 1. — **P.** II 11, 2. — **C.** IV 7, 5. VI 1,7. — G. IV 4, 2. çrâddhavat Ç. IV 7, 12. çrâddhika Ç. IV 7, 55. crâvana A. III 5, 2, — P. II 10, 2. — G. III 9, 2. çrâvanî A. II 1, 1. — P. II 10, 2. 14, 2. 6. — Ç. IV 15, 2. V cri A. I 24, 29. — P. I 11, 9. 16, 17. — Ç. III 3, 1. IV 5, 8. — G. II 1, 7. c. adhi A. III 5, 7. — P. I 1, 2. - C. I 8, 19. IV 5,8. — G. I 7, 27. c. abhi G. II 4, 3. c. upa +  $\hat{a}$  C. IV 8, 9. c. ud A. II 8, 16. — P. III 4, 4. — **Q.** III 2, 6. 8. IV 8, 5. c. pari A. II 5, 2. — P. II 6, 9. çrî A. I 24, 29. — P. II 6, 11. 12. 17, 9. III 4, 10. — Ç. II 14, 14. III 3, 7. 8, 2. V 9, 4. VI 5, 2.3. — G. III 4, 25.IV 9, 4. 10, 15. çrîstûpa P. III 4, 18. V cru A. III 10, 9. 10. IV 7, 26. - P. I 6, 3. 11, 9. 16, 17. III 16, 1. — Ç. II 11, 13. 12, 14. IV 7, 10. — G. III 2, 6. 5, 28. c. prati P. II 5, 29. — C. I 7, 1. 9, 19. V 10, 4. c. sam G. II 8, 21 (corr. sambhavasi). °crut A. III 6, 7. cruta A. III 9, 1. 10, 10. IV 7, 2. — P. III 16, 1. — Ç. I 2, 2, 3, 4, 5, 6, crutatas G. III 5, 28. cruti P. I 2, 6. 3, 31. 8, 13. 19, 6. II 3, 7. 7, 6. 9, 15. 15, 3. 8. 17,12. III 10,53. 14,15. 15, 16. — **Q**. II 7, 15. IV 9, 3. VI 6, 16.

creyas P. II 2, 9. III 1, 4, 4, 4. — Ç. III 8, 3. — G. III 8, 16. crestha A. I 15, 3. IV 8, 3. — **P.** I 18, 6. — **C.** I 4, 2. III 1, 16. VI 4, 1. G. III 4, 6. 5, 23. craisthya P. II 17, 9. III 2, 7. — Ç. III 7, 3. craisthyatama C. I 19, 6. crotra A. III 8, 10. — P. I 3, 25. 19, 4. II 6, 18. III 16, 1. crotriya A. IV 4, 27. — P. I 11, 6. — Ç. II 14, 19. IV 12, 3.4. çleşman Ç. IV 12,26. — G. III 6, 3. clesmâtaka G. I 5, 15. cloka Ç. I 10, 6. cvan A. IV 3, 21. — P. I 16, 2. II 8, 3. 11, 6. 13, 4. — — Ç. II 14, 22. IV 7, 33. cvapaca C. II 14, 22. çvabhra G. IV 7, 14. cvacura A. I 24, 4. — P. III 10, 46. — Ç. I 13, 1. V evas C. I 11, 1. c. ud G. IV 5, 8. c. upa A. III 12, 17. evas (adv.) A. II 4,7. — P. III 3, 10. — Ç. III 13, 7. — G. III 7, 22. IV 2, 1. evâsinî A. IV 8, 27. 28. eveta A. II 3, 3, 8, 6, — **P.** II 14, 4. 5. 9. 12. 14. 16. 19. — Ç. I 22, 8. IV 18, 1. — G. II 7, 8. IV 7, 28. cvetapaksa P. III 6, 3. cvetapuspa P. I 13,1. çvobhûta A. II 4, 7. — G. II 3, 19. III 2, 39. satpadî A. I 7, 19. — Ç. I 14, 6. şadakşara (şal<sup>0</sup>) Ç. I 24, 4. şadanga Р. П 6, 6. şadaha P. II 3, 6. sadâhuti A. III 6, 3. sadrca (sal<sup>0</sup>) C. I 22, 13.

șadrâtra P. I 8, 21. II 1, 25. sandha P. II 7, 9. şanmâsya P. II 3, 6. sas A. I 3, 1. II 5, 6. III 5, 14. IV 8, 20. — P. I 3, 1. 8, 1. II 5, 6. III 9, 4. — Ç. I 5, 10. 21, 2. II 15, 1. IV 5, 16. - G. II 1, 24. 2, 16. 3, 6. III 2, 2. IV 10, 23. sastha (î) A. I 16, 1. III 12, 8. — P. J 15, 3, 19, 1, II 11, 10. — Ç. I 22, 7. 27, 1. 28, 18. IV 6, 8. 7, 53. — G. II 7, 2. IV 1, 16. sodaça A. I 18, 2. 19, 5. — P. II 5, 36. - C. I 28, 20. II1, 6. — G. II 10, 4. III 1, 1. șodaçan P. II 1, 3. V sthîv c. ni Ç. IV 12, 17. sthîvana P. II 8, 5. 7. 5, 2. 7, 5. 8, 5. 9, 3. III 9, 1. — P. I 6, 3. II 1, 12. 18.

sa<sup>0</sup> Å. I 7, 5. 11, 2. 20, 4. II 8, 23. 10, 13. 12, 2. III 4, 9. — Ç. I 13, 6. 25, 5. IV 3, 4. — G. II 10, 26. sarşika A. III 9, 1. sarşirâjanya A. III 9, 1. samyoga G. III 9, 22. samlokî G. IV 7, 21. samvatsara A. I 8, 11. 18, 9. 22, 19. II 4, 14. — P. I 3, 2. 31. 8, 21. II 1, 25. 3, 6. 12, 2. III 2, 2. 10, 52. 12, 8. - C. I 25, 11. 28, 1. II 5, 1. 11, 10. 11. 14, 8. 15, 10. III 3, 9. IV 2, 7. 3, 2. — G. II 8, 8. 19. III 1,13.28. II 1,4. IV 7,43. samvatsarina Ç. III 10, 3. samvanana P. I 6, 2. IV 9, 17. **ж**апусауа А. III 9, 6. — **G.** III 2, 26, 

samsiddhi G. I 4, 2. 6, 17. samskarana G. I 7, 28. IV 4, 5. samskâra P. II 5, 42. 43. — Ç. I 1, 10. 3, 13. 8, 22. samstûpa G. I 4, 11. sainstha A. I 3, 1. 10, 17. 18, 6. — Ç. I 1, 14. 7, 6. samsrava A. IV 7, 15. — P. I 11, 4. samsrâva Ç. I 16, 7. 20, 4. samhitâ Ç. VI 4, 7. sakâça A. I 18, 7. sakula P. II 7, 11. sakrt A. I 3, 3. IV 4, 10. 7, 14. — P. III 10, 21. — Ç. I 2, 6. 7, 12. — G. I 3, 4. 4, 6.23. 7, 3. 5. 25. 8, 10. 11. 18. II 2, 5. 8, 7. 9, 16. III 7, 7. 13. 8, 13. IV 2, 9. 11. 20. sakrt-sakrt Ç. V 1, 2. sakeçanakha G. II 5, 6. saktu A. II 1, 2, 9, III 5, 5, 10. — P. II 14, 8. 11. 13. 18. 22. III 2, 4. —  $\emptyset$ . IV 5, 3. 15, 1.3.19. — G. III 7, 9.12. 13. 22. 9, 4. IV 9, 12. sakthi P. III 3, 10. — G. IV 1, 4. 5. 2, 12. sakhi A. I 7, 19. III 5, 7. 6, 6. - P. I 8, 1. III 4, 7.18. 10, 47. — Ç. 1 14, 6. II 2, 1. 16, 2. IV 5, 8. sakhya P. II 11, 12. III 4, 7. 7, 2. sagana Ç. VI 5, 3. sagandharvâpsaraska A. III 9, 1. sagotra G. III 4, 4. sankarşa G. I 5, 7. sankrama Ç. IV 7, 41. sankhyâ Å. III 4, 1. — P. III 3, 3. — Ç. IV 9, 3. sangamana C. I 7, 9. III 4, 2. sangrahana G. III 6, 4. sangrâma A. III 12, 1.  $\sqrt{\text{sac P. III } 4, 7.}$  **Q. III** 12, 3. sacetana P. III 13, 3. sacetas P. III 13, 3.

V sai c. anu P. I 5, 10. 8, 2. c. ava G. III 10, 31. sajāta A. I 24, 8. — G. III 9, 17. sajus A. II 2, 4. sancayana A. IV 5, 1. sañcara P. I 3, 24. — G. III 7, 10. sanciti A. IV 2, 22. sanjnapta G. III 10, 28. sațâlu P. I 15,4. sat P. II 5, 20. satânûnaptrin P. II 11, 8. satya A. I 5, 4. 24, 29. II 4, 13. 6, 4. III 9, 1. — P. I 5, 10. 16, 24. II 8, 8. III 3, 5. 13, 6. — **C.** I 6, 5. III 3, 3. 13, 2. VI 4, 7. 6, 16. — G. I 5, 25. satyadharman Ç. I 22, 7. "sad A. III 10,10. — G. IV 3,10. √ sad A. II 4, 14. — G. I 6, 15. IV 3, 31. c. â Å. I 10, 12. II 5, 2. — **G**. I 7, 19. c. sam  $+ \hat{a} A$ . I 3, 10. c. ud P. II 6, 18. c. upa A. II 2, 3. — P. II 3, 3. — Ç. IV 15, 20. — G. I 7, 1. II 1, 15. 10, 38. III 3, 27. c. ni P. I 8, 10. sadana G. I 6, 15. sadas G. IV 3, 23. sadasaspati A. I 22, 13. III 5, 4. — P. II 10, 9. 11. — C. II 8, 1. - G. II 7, 21. III 2, 48. sadasya A. I 23, 5. 14. sadâ P. III 4, 7. — Ç. III 5, 3. sadâpuşpî Ç. III 1, 3. sadeça G. II 6, 1. sadyahkrî Ç. III 14, 2. . sadyas P. II 3, 7. V san **P**. III 9, 5. sani A. II 6, 5. — P. II 6, 16.III 16, 1.

sandarçana A. IV 8, 12. sandeha P. II 17, 4. sandhå G. III 7, 21. sandhi A. III 2, 2. — P. I 16, 23. II 7, 6. 11, 2.4. III 4, 10. 11. 12. 13. — Ç. IV 11, 2. - G. II 3, 6. III 10, 19. sandhija Ç. III 13, 5. sandhivelâ G. IV 6, 12.14. sandhyâ A. III 7, 3. — P. II 7, 6. — Ç. II 9, 1. IV 7, 4. 17. 9, 3. — G. I 5, 2. 10. sannahana A. I 10, 3. sannikarşa Ç. IV 7, 20. sapatna Ç. V 2, 5. saparisatka G. III 2, 52. 4, 28. sapalâça A. IV 8, 15. sapâyasa G. IV 7, 29. sapinda A. IV 4, 18. 19. 22. — G. III 4, 5. sapiņdîkaraņa Ç. IV 3, 1.8. V 9, 1. sapitrka A. III 9, 1. sapitrrajanya A. III 9, 1. saputrikâ P. I 16, 22. saptadaça A. I 23, 5. saptadaçan Ç. V 10, 5. saptadhâman P. III 2, 14. saptan A. I 6, 4. 7, 19. 22. II 3, 3. — P. I 8, 1. II 14, 4. — Ç. I 14, 5. 15, 22. IV 18, 1. — G. II 9, 14. saptapadî A. l 7, 19. — P. I 8, 1. — Ç. I 14, 6. saptama (î) À. III 12, 9. — P. II 11, 11. III 10, 16. — Ç. I 18, 4. 22, 1. 28, 4. 18. IV 6, 7. — G. IV 1, 16. 6, 6. saprajâpatika A. III 9, 1. saphana G. I 2, 23. sabala Ç. VI 5, 3. sabrahmacârin A. IV 4, 26. -P. II 11, 8.9. — C. IV 7, 13. **G**. III 2, 53. 3, 24. sabhâ A. II 7, 10. — P. III 13, 1. 2. 3. sam (?) A. III 7, 9. 10.

sama A. II 8, 3.9. — P. II 17, 16. III 3,5. — Ç. I 5,8. III 10, 2. — G. I 1, 9. II 1, 6. IV 7, 2. samacaturasra A. II 8, 9. samañjaniya Ç. I 12, 5. samanas Ç. V 9, 4. samantam G. I 5, 13. 7, 9. samantât Ç. I 7, 11. samaya A. I 6, 5. samardhayitr A. I 10, 23. samavattadhana A. IV 3, 11. samayasraya A. II 7, 8. samavâya Ç. IV 12, 9. — G. I 1, 13. samaçanîya G. II 3, 19. samaçnuvî A. IV 8, 27. 28. samasta C. I 12, 12. — G. II 1, 26. III 5, 1. samâ Ç. V 9, 4. samâmsa G. III 10,5. samádhána G. I 1,14. samâna A. I 7, 2. II 6, 13. III 5, 8. 7, 2. IV 4, 6. 8, 16. -**P**. I 3, 8. III 3, 5. 10, 10. 17. 37. — Ç. III 9, 1. IV 3, 6. 4, 15. V 9, 4. samânagrâmîya 🛦. IV 4, 27. samânamûrdhnî P. III 3, 5. samânarşa (î) G. III 5, 6. samânârşeya Ç. II 2, 6, 7. samapana G. 1V 6, 16. samâpti A. I 22, 18. samâlambhana G. II 7, 23. samávartsyamána Ç. III 1, 1. samåvrtta G. III 5, 37. samâhita Ç. III 12, 5. samiti **P.** III 13, 3. samitpâni Ç. II 9, 1. samidh A. I 1, 3, 4, 20, 11, 21, 1. 2. 22, 5. III 6, 9. 8, 3. 6. 21. 9, 2. - P. I 1, 4. II 3, 2. 4,1. 3. 5, 9. 6, 9. 10, 13. —  $\mathbf{C}$ . I 1, 2. 3, 16. 9, 16. II 4, 5. 6. 10, 4. 12, 6. V 1, 1. 4. 10, 2. 5. — G. I 1, 7. 20. 3, 11. 8,

26. II 4, 11. 10, 34. 46. III 1, 27. 2, 12. 3, 35. samîpa P. III 4.5. — Ç. I 28, 23. IV 8,5. 12,26. — G. III 10, 19. samuccaya A. I 4, 6. — P. II 4, 6. samudra A. II 4, 14. III 4, 1. -- P. I 3, 14. 5, 10. 16, 6. III 3, 6. 5, 2. — **Q.** III 3, 10.IV 9, 3. 14, 2. 5. 18, 4. VI 6,13. samûla G. III 7, 21. samûhana Ç. I 7, 11. samrddhi P. I 6, 2. sampatti P. II 17, 9. sampâta G. II 3, 7, 5, 5. sampida G. IV 7, 23. samprati P. III 14, 8. sampradâya Ç. II 10, 8. sampramâņa Ç. VI 2, 6. samprayoga A. I 23, 22. — P. II 17, 7. sampriya A. I 7, 6. — P. I 6, 3. sambandha P. III 10, 17. sambandhin P. III 10, 46. sambâdha Ç. VI 2, 6. sambhava P. II 17, 5. — C. VI 3, 3. - G. 11 5, 7. 8.sambhara P. III 4, 9. — G. III 9, 4. 5. IV 1, 18. sambhârya G. II 1, 5. 9. sambhâşâ P. II 8, 3. sambhûti C. V 11.1. sammita G. IV 7, 9. 12. 13. samrājāi Ç. I 13, 1. sayaças Ç. VI 5, 3. sarana A. III 8, 15. saramâ P. I 16, 24. sarasa A. III 2, 2. sarasvatî A. I 15, 2. — P. I 7. 2. 13, 1. II 4, 8. III 1, 6, 4, 8. 5, 3. — Ç. II 13, 5. — G. I 3, 3. sarûpa A. I 13, 2. — Ç. V 5, 7. sarca G. III 9, 6. sarpa A. II 1, 9, 10, 14, IV 8, 27. 28. — P. II 14, 8. 9. 11.

12. 13. 14. 16. 18. 19. 22. III 4, 8. — 'C. I 26, 7. IV 15, 4. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 12. 13. sarpana P. II 7, 6. sarparâja G. III 7, 13. sarpirmadhunî Ç. I 24, 3. sarpis A. I 15, 1. 24, 6. II 1, 3. IV 1, 18. — Ç. I 15, 3. 24, 3. IV 15, 3. — G. I 5, 26. 7, 20. II 7, 20. IV 8, 14. sarva A. I 2, 7. 5, 5. 10, 23. 11, 12. 17, 14. 20, 1. 21, 5. 23, 4. 15. 24, 23. 27. II 3, 3. 4, 13. 7, 7. III 2, 4. 4, 1. 4. 11, 1. 12, 15. IV 3, 25. 7, 4. 8, 24. 29. 41. — **P.** 1 2, 4. 3, 13.23. 4, 11. 5, 9. 7, 5. 16, 4. 8. 19, 5. 9. 12. II 1, 4. 2, 4.21. 3, 5.10. 5, 20.28. 7, 18. 10, 12, 22, 11, 1, 3, 14, 4, 10, 17, 9. III 1, 2. 3, 5. 10. 4, 8. 18. 9, 6. 8. 10, 16. 11, 7. 15, 16. — **Ç**. I 1, 13. 2, 3. 7. 3, 2. 8, 5. 10, 2. 5. 11, 2. 12, 13. 24, 8. II 1, 14. 24. 3, 1. 10, 8. 12, 10, 16, 17, 17, 1, III 11, 16. 12, 5. 13, 5. IV 9, 3. 10, 3. 14, 2. 3. 18, 1. V 1, 8. 10, 4. VI 1, 1. 3, 9. 6, 10. 16. – **G**. I 1, 5. 4, 20. 5, 15. 18. 7, 15. 8, 18. II 1, 5. 7. 9, 7. 10, 14. III 1, 4. 8. 2, 33. 42. 10, 5. 29. IV 1, 3. 7, 17. sarvakâma G. IV 7, 17. sarvagaņa P. III 4, 18. sarvatas A. I 3, 1. II 4, 14, 7, 7. 12. III 8, 19. 20. 11, 1. IV 1, 15. 5, 7. — P. II 6, 31. III 3, 6. 4, 18. — G. I 7, 10. IV 7, 14. sarvatomukha (î) Ç. III 12, 5. VI 3, 3, sarvatra P. I 5, 4.10. 8, 2. II 10,8. — Ç. I 8,22. 14,11. 25, 6. - G. I 1, 10. III 2, 50.sarvadâ Ç. I 10, 8. sarvaprâyaccitta A. I 10, 23. —

P. I 5, 3. 6. — Ç. I 9, 12. V 1, 8, 8, 4, 6. sarvavrata A. III 9, 1. sarvânga Ç. III 11, 11. sarvâñc Ç. III 8, 4. sarvânnabhûti Ç. II 14,15. sarvausadhi G. III 2, 35. 4, 11. 8, 6. sarşapa P. I 16, 23. — Ç. III 1, 3. sarşapâruņa P. I 16, 23. salilâ Ç. I 24, 10. sava A. IV 7, 11. savana G. III 2, 10. savastra Ç. IV 12, 31. savitr A. I 3, 3. 15, 1.2. 17, 10. 20, 4. 5. 7. 22, 29. 24, 15. III 6, 5. 10, 6. — P. I 5, 10. 6, 3. II 1, 9. 11. 2, 21. 4, 8. III 3, 5. — Ç. I 4, 2. 8, 21. 24. 19, 6. 24, 4. 26, 11. 28, 15. II 2, 12. 3, 1. 5, 12. 7, 19. 18, 3. VI 4, 1.8. 6, 1. — G. I 3, 4. 7, 25. II 2, 12. 13. 16. 9, 10. 10, 26. 32. III 3, 32. savîrya Ç. VI 5, 3. savya A. I 24, 12. 15. IV 2, 8. 3, 3, 4, 21, 26, 6, 3, 7, 12, 13, — P. I 3, 10. 18. 18, 6. III 3, 10. 10, 19. -**Ç**. I 8, 9. 11.9, 3. 13. 12, 7. II 7, 7. IV 18, 8. 10. VI 3, 6. — G. I 2, 2. 3. 6, 14. II 10, 32. III 7, 15. IV 2, 27. 3, 2. 3. 6. 8. 13. 24. **26**. 10, 10. savyantara G. IV 2, 30. savyávrt A. IV 4, 9. — Ç. VI **5, 6**. savyottara G. IV 2, 9. savyottâna G. IV 3, 19. saçabdam G. I 2, 18. saçarîra G. II 1, 10. saçiraska Ç. I 11, 2. — G. II 1, 17. 6, 2. 10. 7, 3. 8, 1. sasya A. I 5, 5.  $V \text{ sah } \hat{\mathbf{A}}. \quad I \quad 7, \ 7. \quad \mathbf{P}. \quad I \quad 13, \ 1.$ — Ç. I 13,12.

c. vi P. III 3, 5. saha A. I 6, 3. 11, 13. 17, 11. 23, 22. II 8, 16. 9, 5. III 9, 1. IV 4, 7. 8. 7, 27. — P. I 3, 25. 6, 3. 7, 3. 11, 4. II 3, 5. 10, 22. 11, 13. III 4, 4. 8. 18. - C. I 22, 8, 24, 10, III 4, 10. 14, 2. IV 11, 10. — G. II 3, 15. III 5, 34. IV 1, 12. sahadhânya Ç. III 4, 9. sahabhasman A. IV 6, 2. sahavatsa G. III 8, 7. sahasâ P. III 13, 4. sahasra A. II 6, 5. 8, 9. — P. I 8, 10. — G. I 9, 12. IV 9, 12. 13. sahasraposa C. III 10, 2. sahasrabahu G. IV 5, 18. sahasrasani A. II 6, 5. — P. II 6, 16. sahasrasâtama P. III 2, 7. sahasrâkşa Ç. IV 9, 3. VI 6, 10. sahasrâyus P. I 18, 3. sahâya G. IV 9,11. sahâyakâma G. IV 8, 25. sahâyatana A. IV 6, 2. sahodakumbha G. II 1, 13. sâmvatsarika P. II 1, 1. — G. II 8, 19. sâkam A. II 9, 5. sânguştha Ç. I 13, 2. — G. II 2, 16. 10, 26. sânda P. III 8, 4. sâti Ç. I 28, 7. ν sådh P. III 8, 3. — Ç. I 19, 6. sådhika G. III 7, 6. sâdhu P. I 3, 4. III 4, 18. — Ç. IV 11, 13. — G. III 2, 27. sådhya A. III 4, 1. — Ç. IV 9, 3. sânnipâtika G. IV 5, 13. sâman A. I 7, 6. III 3, 1. 2. 3. — P. I 6, 3. II 11, 6. — Ç. I 13, 4. 22, 15. 24, 2. IV 7, 21. - G. III 2, 48. 9, 22. sâmaveda P. II 10, 6. — Ç. I 16, 3, 24, 8.

sâmasâvitrî G. III 3, 3. samanyatama Ç. II 15, 1. sâmrâjya P. I 5, 10. sâyamyâvan P. II 6, 16. sâyam A. I 2, 1. 9, 7. 22, 4. 5. II 1, 14. III 7, 4. — P. I 9, 3. — Ç. I 3, 14. 17, 8. II 14, 16. V 4, 4. — G. I 1, 25. 3, 9. 4, 19. III 2, 12. 5, 32. 7, 23. 8, 7. sâyamâça G. I 3, 16. sâyamâhuti Ç. I 1, 10. 3, 8. — G. I 1, 23, 27, 9, 14. sâyamprâtar Ç. I 1, 9. II 10, 2. 14, 3. 17, 4. — G. I 1, 24. 3, 15. III 1, 29. IV 8, 18. 9, 15. sâyamprâtarhomau G. I 9, 13. sâratva Ç. IV 5, 15. sârathi P. III 14, 9. sārameya A. IV 3, 21. sârvakâla A. I 4, 2. sâvitra G. II 10, 48. III 9, 13. savitri A. I 19, 8. 21, 4. 5. 22, 14. 29. III 2, 4. 4, 1. 5, 4. 12. 7, 4. — P. II 3, 3. 10, 13. 17. 18. 12, 3. —  $\mathbf{Q}$ . II 5, 1. 7.11. 12. 7, 8. 9. 9, 2. 11, 3. IV 1, 8. 5, 12. 8, 20. 9, 3. 17, 5. VI 3, 12. — G. II 10, 5. 38. III 3, 2, 3, sâhasra G. III 6, 5. V si **P**. III 7, 3. simhî P. I 13, 1. sikatâ A. II 8, 6. V sic C. I 19, 6. c. abhi A. I 11, 10. IV 8, 7. — P. I 8, 5. 11, 4. II 6, 11. 12. 13, 6. — Ç. I 14, 9. III 1, 4. — G. II 1, 10. III 4, 11. 8, 6. c. ava A. 17, 20. — G. II 2, 15. 16. III 4, 14. 10, 24. c. â À. I 20, 4. II 8, 15. 9, 5. IV 7, 10. — P. I 13,1. II 1, 6. III 5, 3. 7, 2. — Ç. I 28, 7. II 2, 10. III 2, 4. IV 3, 6. — G. III 9, 7.

c. abhi + â G. I 4, 12. c. ava  $+ \hat{a}$  G. IV 1, 8. c. abhi + ud Ç. III 8, 3. c. upa G. I 4, 3. c. ni P. II 6, 19. — Ç. I 19, 1. 20, 5. II 7, 28. c. parâ P. I 3, 14. — Ç. III 4, 4. c. pari A. I 22, 21. — P. II 14, 19. III 7, 2. — C. II 7, 7. — G. I 4, 6. 7. IV 3, 26. c. pra P. III 10, 21. — G. I 3, 1, 11. c. sam P. III 12, 10. sic (f.) P. III 15, 17. siddha A. I 2, 1. III 4, 1. C. II 14, 3. IV 9, 3. siddhi Ç. II 16, 5. IV 5, 16. V sidh Ç. II 16, 5. — G. I 4, 25. IV 5, 30. c. upa G. I 9, 4. c. prati A. IV 8, 33. — C. I 3, 11. c. sam Ç. IV 11, 15. V siv c. sam P. II 14, 25. sîtâ A. II 8, 9. — P. II 13, 2. 7. 17, 1. 9. 10. 13. III 2, 7. IV 17, 3. — G. II 1, 4. IV 4, 29. 9, 20. sîtâyajna G. IV 4, 30. sîmanta A. I 14,4. — P. I 15, 4. — Ç. I 22, 8. — G. II 7, 5. sîmantakarana G. II 7, 1. simantonnayana A. I 14, 1. — **P.** I 4, 2. 15, 1. — **C**. I 5, 2. 22, 1. V 7, 1. sîra P. II 13, 3. — Ç. IV 13, 4. sîrapati P. III 1, 6. sîlamâvant Ç. III 3, 1. sîsara P. I 16, 24. su P. II 13, 4. III 9, 4. — G. IV 2, 11. sukimçuka Ç. I 15, 13. — G. II 4, 1.

sukûrkuru P. I 16, 24. sukrta Ç. II 17, 1. III 13, 2. IV 18, 1. — G. III 7, 9. suketâ P. III 4, 14. sukha Ç. IV 18, 13. suga P. I 5, 11. III 1, 3. sugrișma P. III 2, 12. — Ç. IV 18, 2. sucakṣas A. III 6, 7. — P. II 6, 19. sujâta Ç. I 16, 8. sujâtavaktra A. III 4, 4. sutrâman A. II 6, 8. — P. III 15, 11. — Ç. I 15, 17. IV 15, 22. sudarçana P. III 4, 8. sudânu P. III 1, 6. sudâs G. I 9, 12. sudinatva P. I 18, 6. sudhanvan P. II 17, 13. sunau P. III 15, 10. supatnî A. IV 6, 12. supathin A. II 1, 4. 4, 14. suparņa P. I 14, 5. — Ç. I 22, 15. suputra Ç. I 12, 6. supeças A. I 17, 16. — P. II 1, 19. suprajastva C. II 3, 1. suprasû Ç. I 19, 6. subhaga P. I 7, 2. II 2, 8. III 4, 4. — Ç. I 12, 1. II 2, 1. subhagatva P. I 18, 6. subhara Ç. V 8, 2. subhåga P. III 9, 6. subhûmi G. I 4, 5. sumangali A. I 8,7. — P. I 8, 9. III 2, 2. — G. II 2, 14. sumati P. III 2, 2, 3, 5, — Ç. I 22, 7. II 6, 1. — G. II 7, 8. sumanas A. II 3, 6. IV 6, 4. — P. I 4,16. — Ç. I 3,3. 8,7. III 5, 3. 7, 2. IV 15, 9. — G. II 6, 8. sumanas (f.) P. II 6, 23. 24. sumanasyamâna A. I 7, 6. — P. I 6, 3.

sumanâmukhî Ç. III 12, 5. 14, 2. sumantu A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. VI 6, 11. sumrdika Ç. II 13, 5. sumedhas P. III 13, 5. — Ç. III suyajňa A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. VI 1, 1. sura G. II 1, 10. suraksita P. III 3, 6. surabhi Ç. I 11, 2. — G. IV 3, 16. 4, 13. surâ Â. II 5, 5. — P. II 6, 12. III 3, 11. 4, 9. — Ç. I 11, 5. surâma Ç. VI 4, 2. sulabhâ A. III 4, 4. — Ç. IV 10, 3. suvarcas A. III 6, 7. — P. I 4, 12. 16. II 6, 19. suvarna P. I 16, 4. suvarșa Ç. IV 18, 2. suvasanta P. III 2, 12. — IV 18, 2. suvâsas A. I 20, 9. — P. II 2, 9. 6, 25. III 4, 4. suvita Ç. I 6, 5. suvîra Ç. II 13, 5. III 5, 3. suvîrya P. III 2, 2. 7. 4, 4. — Ç. II 3, 1. suçami A. III 5, 7. — Ç. IV 5, 8. suçeva P. III 4, 7. sucravas A. I 22, 21. — P. II 4, 2. — G. II 10, 41. sucrut A. III 6, 7. — P. II 6, 19. suclokya A. I 17, 12. 13. — P. II 1, 16. — Ç. II 3, 1. sustuta P. I 19, 2. susancita A. IV 5, 7. susamiddha Ç. III 11, 3. susîma A. I 13, 7. — P. I 11, 9. — G. II 8, 4. suhuta A. I 10, 23. suhutahut A. I 10, 23. suhrd G. II 1, 10. 10, 43. suhemanta P. III 2, 12. — Ç. IV 18, 2.

sû (kvip) s. vîrasû V sû sosyantî P. I 16, 1. c. pra A. I 15, 1. — P. II 1, 9. - C. I 24, 4. - G.I 3, 4. súkta A. II 10, 6. III 4, 2. 8. 21. 10, 9. 11, 2. IV 8, 23. — P. II 10, 21. III 10, 9. — Ç. I 4, 2. 16, 12. II 7, 21. 23. 25. 26. 28. 8, 1. 17, 2. III 9, 5. IV 5, 4. 10, 3. 14, 5. 16, 3. 17, 5. V 5, 9. 10, 3. VI 5, 6. súci Ç. I 22, 8. sûtaka P. II 8, 4. III 10, 6. — **C.** IV 7, 6. VI 1, 7. sûtakavat P. III 10, 6. sûtikâ P. I 16, 22. 23. — C. II 12, 10. IV 7, 47. 11, 6. VI 1, 3. sûtikâgni Ç. I 25, 4. sûtra Å. III 4, 4. — Ç. I 24, 11. — G. I 2, 1. sûtratantu G. IV 3, 24. sûnarî Ç. I 13, 11. sûnâ A. IV 8, 22. 27. — G. IV 2, 12. sûnrta P. III 4, 13. sûnrtâvant P. II 17, 9. III 4, 4. sûrya A. I 3, 3. 9, 7. 17, 13. 21, 4. 24, 8. III 7, 1. — P. I 3, 8. 5, 10. 8, 7. 9, 4.5. 11, 2. 17, 6. II 1, 16. 2, 15. 8, 5. 9, 6. 10, 6. III 3, 5. — **C**. I 3, 2, 14, 8, 21, 16, 3, 18, 3, IV 6, 4. 9, 3. VI 4, 1. 6, 10. — G. I 3, 10. 7, 25. II 5, 3. 10, 27. III 3, 34. sûryâ Â. I 8, 12. — P. I 7, 3. — Ç. I 14, 12. sûryâcandramasau G. I 5, 7. **V** sr Caus. A. III 12, 12. c. pari **C**. III 13, 5. c. pra Ç. IV 8, 7. — G. I 2, 27. III 6, 7.

 $V \text{ srj } \tilde{\mathbf{A}}$ . IV 7, 25. — **P.** I 16, 24. III 15, 18. c. ati A. III 10, 8. — P. II 6, 10. c. ava A. II 1, 6. III 12, 18. c. ud A. I 24, 32. IV 4, 10. 8, 36.37. — P. I 3, 28. II 11, 3. 10. 12, 1. III 2, 5. 9, 6. - G. II 8, 7. 10, 26.III 3, 14. 5, 29. 9, 5. IV 10, 19. c. api + ud G. I 7, 26. c. upa Ç. III 11, 4. c. pra A. III 10, 1. — G. I 5, 21. c. vi A. I 7, 22. 18, 7. III 12, 18. IV 4, 10. 6, 11. 7, 30. — P. II 5, 9. 11, 12. III 7, 2. — Ç. IV 8, 17. c. sam A. III 10, 12. — P. I 3, 15. II 16, 5. — Ç. IV 16, 4. 1/ srp A. II 1, 10. c. ud P. Il 7, 15. — G. I 2, 5. II 9, 25. 29. 30. 35. III 10, 25. c. upa A. IV 5, 7. — C. II 16, 6. — **G**. III 2, 20. c. pari G. II 6, 6. c. vi A. IV 2, 10. srsta A. IV 7, 25. senâ Â. IV 8, 22. 29. — P. III 8, 11. — Ç. IV 7, 49. sendra C. VI 5, 3. sainya Ç. III 9, 1. 1/so c. abhi P. III 1, 3. c. ava A. IV 1, 4. c. ud + ava A. IV 1, 1. c. upa + ava P. I 15, 8. sodaka Ç. I 7, 11. IV 15, 19. sopânatka G. I 2, 24. soma A. I 2, 2. 5. 10, 13. 14, 6. 7. 17, 10. III 3, 2.3. IV 1, 4. 7, 11. — P. I 3, 31. 4, 16. 5, 10. 14, 4. 15, 8. 16, 6. II 1, 11. 6, 17. III 2, 3. — Ç. Abhandl. d. DMG. IX. 1.

I 1, 14. 9, 9. 11, 4. 20, 3. 25, 7. 26, 3. 27, 7. II 14, 4. 7. 15, 10. 16, 1. IV 9, 3. — G. I 8, 4. II 1, 19. 6, 7. III 3, 4. 7, 21. IV 2, 39. 7, 41. somapraváka A. I 23, 21. somya G. IV 3, 4. sosyantî ( $\sqrt{s\hat{u}}$ ) G. II 7, 13. saujāmi A. III 4, 4. sauparņa A. III 12, 13. 14. — C. II 10, 8. saubhaga P. III 4, 4. -- P. I saubhagatva' A. I 7, 3. 6, 3. — Ç. I 13, 2. saubhâgya P. I 8, 9. sauma (î) G. II 6, 7. saumanasa Ç. I 24, 10. III 7, 2. saumya A. I 10, 14. — Ç. I 9, 7. II 14, 7. sauyâmi Ç. IV 10, 3. saurya A. II 3, 13. 4, 12. IV 6, 18. — P. II 14, 9. 12. 14. 16. — Ç. IV 6, 4. sauvâsinî Ç. II 14, 21. sauvistakrta, <sup>0</sup>krt u. <sup>0</sup>krtî **A**. I 10, 18. 21. 22, 17. II 3, 4. 4, 15. III 5, 10. — Ç. I 18, 5. III 4, 8. — G. I 4, 4. 8, 18. IV 1, 17. sauçravasa A. I 22, 21. — P. II 4, 2. V skad Ç. II 13, 5. skandha P. I 8, 3. — C. I 20, 3. II 10, 8. stana P. I 16, 20.21. — G. II 7, 17. 22. stanay G. III 2, 23. stanayitnu P. III 15, 18. — Ç. IV 7, 4. 53. VI 1, 12. — G. III 3, 17. V stabh C. III 3, 1. c. ud A. IV 5, 10. stamba A. I 22, 21. — G. II 9, 27. III 7, 21. stambha P. III 4, 4, 14, 13. stara (?) P. III 14, 12. 13. starana A. II 3, 3. — P. II 17, 13. V stu A. III 10, 10. stukâ A. I 7, 16. stuti G. III 5, 26. stúpa P. III 4, 18. — Ç. III 3, 7, 10. 1/ str (?) astṛta Å. I 15, 3.  $\sqrt{\text{str}}$  **P.** II 15, 2. 17, 8. — **G.** IV 2, 20. c. â Â. I 8, 9. 14, 3. II 3, 7. 8, 15. IV 2, 15. 6, 8. - P.I 1, 2. III 2, 6. 5, 2. —  $\mathbf{C}$ . IV 18,5. — G. I 6,13. 7, 1. 13. II 3, 3. III 9, 12. 15. IV 2, 23. 10, 6. c. upa A. I 7,8. III 2,2. — **G**. I 8, 3. 5. 11. 12. II 2, 6. III 8, 13. c. pari A. I 3, 1. II 5, 2. — **P.** I 1, 2. — **C.** I 8, 2. — G. I 7, 9. II 7, 14. stotriya Ç. III 4, 5. stotrîyâ G. III 2, 31. 32. stoma A. I 23, 15. — P. II 5, 43. — G. IV 5, 5. strî A. I 7, 4. 15, 7. 23, 23. II 5, 5. 8. III 8, 14. 9, 6. IV 4, 20.23.5, 2. - P. I 5, 11.7, 2. 10, 1.2. 12, 4. 17, 3. 18, 7. II 5, 12. 8, 3. 17, 18. III 3, 11. 10, 41. 14, 9. - C.I 19, 6. IV 11, 1. — G. I 4, 19. II 8, 16. 25. 9, 22. III 4, 18. 6, 5. strîşûya Ç. I 19, 6.  $^{0}$ stha A. I 12, 2. — P. III 9, 7. - Ç. III 11, 15. IV 7, 32. 8, 6. VI 2, 9. - G. IV 7, 25.sthagara G. IV 2, 29. sthandila A. I 3, 1. — P. II 14, 11. 18. —  $\mathbf{C}$ . I 7, 2. III 2, 1. — G. I 5, 13. IV 8, 14. sthavira Ç. I 7, 9. II 1, 30. 14, 21. III 4, 2. V sthâ A. I 7, 3. 18, 7. 22, 11.

II 8, 16. 9, 5. III 4, 6. 7, 6.

8, 21. IV 7, 16. — P. I 6, 2.

8, 3. II 3, 4. 5, 8. 30. 6, 9. 16. 7, 15. 15, 4. III 4, 4. 5. 16, 1. — Ç. I 13, 1. 2. 14, 1. II 1, 28. 29. 9, 3. 12, 4. 7. III 3, 1. 13, 5. V 7, 3. — G. I 2, 12. 6, 14. II 10, 45. III 2, 18. 38. c. adhi Â. I 24, 8. — G. IV 10, 2.

c. anu Ç. II 10, 8.

- c. abhi Â. I 7, 7. P. I 3, 8. 7, 1. III 15, 3. Ç. I 13, 12.
- c. ava Å. I 11, 2. 17, 6. 20, 2. III 11, 2. 12, 2.16. IV 6, 14. — P. I 16, 10. II 2, 6. III 8, 13. — G. II 1, 13. 2, 2, 9. 6, 3. 11. 7, 4. 8, 3. 9, 9. 10, 16. 18. III 10, 19.

c. â A. III 8, 19. — P. III 14, 12. — Ç. I 13, 12. — G. III 4, 32.

- c. ud Å. IV 2, 18. P. I 13, 1. 17, 1. II 4, 3. 5, 29. — Ç. I 4, 1. 6, 6. 13, 11. VI 5, 3, 4. — G. II 4, 10. 6, 6. 8.
- c. upa + ud P. III 2, 14. G. II 2, 1. 3, 8. III 4, 20.
- c. upa Å. I 21, 4. 24, 2. II 10, 8. III 6, 5. 7, 1. IV 8, 23. — P. I 18, 1. II 6, 15. 14, 18. III 4, 14. 8, 13. 12, 10. 13, 3. — Ç. I 13, 10. 28, 6. II 10, 7. 8. 16, 3. III 1, 14. 7, 3. 8, 7. IV 2, 5. VI 6, 1. — G. II 8, 1. 6. III 4, 20. 10, 19. IV 5, 30. 33. 34. 6, 10. 10, 1.
- c. ni P. III 4, 18. G. I 3, 16.
- c. pra A. II 10, 5. Ç. I 15, 1. III 9, 1.
- c. vi + pra P. II 11, 13.
- c. prati Å. I 3, 1. 5, 4. 7, 3. II 5, 10. 9, 3. P. I 11, 1. III 4, 5. Ç. I 8, 6. III 3, 1. 4, 3. IV 15, 5. 18,

7. 8. 9. 10. — **G**. I 2, 2. 3. 3, 12. 7, 14. III 7, 17. 21. 9, 6. 11. 18. IV 5, 3. 6, 12. 10, 2. c. anu + prati G. IV 6, 12 (?). c. vi + prati Ç. VI 6, 15. c. sam A. IV 1, 6. — P. II 17, 19. — Ç. I 20, 4. V 6, 1. sthâjirâvatî (!) corrupt. Ç. III 3, 1. sthâna A. 1 7, 8. II 9, 5. III 6, 1.8. - P. I 5, 6. - C. I 9,12. II 7, 29. 14, 12. III 13, 5. IV 2, 5. 4, 12. — G. I 8, 8.13. II 5, 3. III 2, 30. IV 4, 9. 7, 25. sthânîya A. IV 2, 18. sthâlî Ç. I 8, 18. 9, 13. 14. V 8, 3. — G. IV 2, 28. sthâlîpâka A. I 10, 1. 11, 11. 12. 13, 7. II 1, 4. 2, 2. 4. 4, 7. 14. 9, 9. IV 7, 27. 8, 41. — P. I 1, 1, 2, 7, 9, 11, 1, 3, 5, 12, 1, 15, 4. 19, 2. 4. II 13, 7. 14, 3. 6. 17, 2. 3. 10. III 1, 2. 3. 2, 2. 3. 3, 5. 6. 4, 5. 8. 8, 6. 11, 5. 8. — Ç. I 3, 3. 4. 9, 14. 14, 11. 18, 2. 21, 2. 22, 4. 25, 4. 7. III 4, 8. 13, 4. 14, 3. IV 15, 1. V 3, 2. 8, 2. — **G**. I 7, 7. 19. 8, 1. 2. 22. 9, 12. II 3, 19. 21. 7, 9. 9, 5. III 2, 48. 7, 20. 8, 4. 11. 9, 10. 10, 10. 16. 17. 35. 36. IV 1, 10. 19. 4, 1. 17. 20. 25. 28. 32. 34. sthálípákíva G. I 5, 19. sthâvara Ç. IV 9, 3. 14, 4. sthira A. I 7, 7. II 6, 7. — P. I 7, 1. — Ç. I 13, 12. — G. IV 7, 8. sthiradhanvan A. IV 8, 23. sthûnâ A. II 8, 15, 9, 2. — P. III 4, 18. — Ç. III 3, 1. 2. 4, 8. V 8, 1. sthûṇâgarta Ç. III 2, 3. sthûņārāja Ç. III 2, 8. 3, 1. 7. stheya C. I 13, 9. 14, 8.

√ snâ Å. III 8, 9, 9, 6. — P. I 13, 1. II 6, 1. 18. 7, 6. III 10, 28. — Ç. I 12, 1. 22, 2. -G. I 2, 32. III 4, 25. snâta A. II 2, 2. IV 7, 2. — P. II 7, 1. —  $\mathbf{C}$ . I 25, 2. IV 9, 1. snâtaka A. I 24, 2. III 9, 6. — P. I 3, 1. II 5, 31. 32. — Ç. II 15, 9. — G. III 5, 21, 22. IV 9, 17. 10, 24. snâna A. III 9, 4. — P. II 7, 6. — **C.** III 1, 1. IV 7, 42. 44. — G. III 1, 20. V spand P. I 14, 2. spandana A. III 6, 7. sparça G. III 3, 34. sparcin P. III 10,35. — C. IV 7, 47. 11, 5. V sprc C. I 10, 9. IV 13, 4. c. upa A. I 11, 2. 21, 2. IV 4, 13. 5, 10. 6, 4. — P. III 14, 13. — G. I 2, 11. 6, 15. III 2, 11. 12. 24. 26. 59. 3, 15. 9, 23. IV 2, 36. 3, 7. 9.14.25. c. prati + upa G. I 2, 28. c. sam Ç. I 28, 13. — G. I 2, 7. 9. sphya A. IV 4, 3. sma Ç. IV 5, 6. — G. I 9, 17. III 2, 8. V smr C. IV 7, 55. c. anu P. III 10, 17. smrta A. III 9, 1. smrti C. II 7, 16. 10, 6. IV 9, 3. VI 6, 16. V syand  $\tilde{\mathbf{A}}$ . II 7, 7. c. abhi A. IV 5, 7. c. â Ç. III 2, 8. c. pra A. II 7, 12. IV 1, 15. syona A. II 3, 7. IV 7, 15. — P. I 4, 16. III 1, 4. 2, 13. 4, 8. —  $\mathbf{Q}$ . I 27, 9. III 1, 16. IV 18, 5. — G. III 9, 18. sraj A. I 15, 2. III 8, 1. 16. 18. — P. II 4, 8. 14, 17. III 3, 11. — G. III 4,25. 5,15.16.18.

sravanti P. I 16, 6. — Ç. IV 14, 4. — G. III 2, 24. V sras c. vi **Ç**. III 8, 5. srastara P. III 2, 6.9. — **C.** IV 18, 5. 12. srâma G. II 6, 6. V sru P. I 16, 18. (?) — Ç. III 13, 5. V 8, 3. c. ava A. IV 8, 28. c. upa A. II 4, 13. — Ç. III 13, 2. c. pari P. III 4, 4. sruc A. I 7, 13. — Ç. I 9,14. sruva A. IV 3, 6. — P. I 1, 3. — Ç. I 8, 24. 9, 1. 3. 4. 13. 14. 13, 1. V 10, 5. — G. I 3, 8. 7, 17. 8, 21. IV 9, 2. srotas G. II 6, 11. III 10, 29. srotya P. I 5, 10. sva A. II 3, 7 (?). III 5, 7. IV 8, 3. - P. I 3, 14. II 7, 15. $12, 2. \text{ III } 7, 2. 12, 8. \longrightarrow \mathbb{C}.$ I 19, 6. II 12, 10. IV 5, 8. 11, 17. — G. III 3, 25. IV 7, 25. √ svad c. sam G. III 8, 16. 20. svadita C. IV 2, 5. svadhâ Å. I 2, 10. III 3, 3. IV 7, 11. 14. 30. 31. — P. I 16, 6. II 9, 9. — **C.** V 9, 4. -G. IV 2, 35. 3, 6. 8. 10. 13. 20. 24. svadhiti A. I 17, 9. — Ç. I 28, 14. — G. II 9, 15. III 6, 6. svadhrti Ç. III 11, 4. svadhvara A. I 1, 4. svana P. II 11, 6. V svap A. I 6, 7. 22, 2. III 7, 1. IV 6, 17. — P. II 3, 2. III 7, 2. - Q. II 4, 5. - Q. I2, 32. II 10, 34. svapatya P. III 5, 3. svapasyamâna P. III 3, 5. svapna A. III 6, 5. — C. I 4, 2.

svayam A. I 9, 1. III 12, 6. — P. I 16, 16. II 7, 16. — Ç. I 1, 5. - G. I 4, 15. 29. 9,9. II 1, 21. 7, 11. III 1, 26. 4, 12. 24. 5, 12. 14. 8, 5. 6. IV 7, 14. svayambhû Ç. I 24, 10. svar A. I 14, 4. — P. I 15, 4. 16, 4. — Ç. I 8, 6. 13, 5. 22, 8. 24, 8. II 2, 10. — G. I 1, 11. II 7, 5. III 2, 41. svara P. III 16, 1, svarga A. IV 3, 27. 4, 7. 8. svargaloka A. IV 4, 2. svargva P. III 8, 2. svasr P. I 3, 27. II 2, 8. III 3, 5. 7, 2. svastara A. II 3, 7. — G. III 9, 12, 18. IV 2, 23. 4, 11. svasti A. I 17, 12.13. III 10, 7. 11, 2. - P. I 5, 11. 12, 4.II 1, 16. III 4, 7. 15, 3. 5. 6. 7. 8. 9. 12. 13. 14. 15. 21. — **Q**. I 4, 2. 15, 2. II 3, 1. 6, 2. 18, 4. VI 4, 2. 6, 16. — G. III 8, 8. IV 5, 34. svastida Ç. VI 5, 6. svastivac (V vac) Ç. I 25, 9. II 8, 2. IV 5, 13. - G. III 9, 4.svastyayana A. I 8, 14. II 3, 13. IV 6, 18. 8, 34. — **Ç**. II 9, 2. IV 5, 12. 14, 1. — G. I 4, 20. III 8, 6, 9, 21. IV 5, 18.31.32.6,12.8,6.9,11.18. svastyayanatama C. I 3, 2. svastyayanî A. II 7, 12. svastyarthavant G. IV 5, 33 (?). svâti P. 1 4, 7. — Ç. I 26, 13. svâtikârî P. II 13, 2. svâdîyas A. I 1, 4. svådman P. I 18, 6. svâdhi P. II 2, 9. svådhyåya A. I 1, 4. III 1, 3. 2, 1.2. 3, 1. - P. III 10, 31.— Ç. I 4, 1. II 7, 27. 12, 14. VI 1, 1. — G. III 5, 29. svâmin P. III 2, 6.

svayus P. III 2, 14. svāra A. II 4, 14. sváveça P. III 4, 7. svâhâ A. I 2, 3, 3, 7, 7, 13, 9, 7. 10, 12. 13. 23. 21, 1. II I 4. 9. 14. 2, 2. 3. 4. 3, 3. 4, 13. 14. 8, 15. III 6, 8. 9, 1. 11, 1. IV 3, 26. 27. 8, 19. 21. — P. I 5, 9. 10. 11. 6, 2. 7, 5. 9, 3. 4. 5. 11, 2. 3. 12, 3. 16, 23. 19, 2. 4. II 4, 3. 9, 2. 16. 14, 4. 5. 9. 10. 16, 3. 17, 9. 12. III 1, 2.3. 2, 2. 3, 5.6.7. 4, 3.7. 8. 12, 9. — **C**. I 9, 9.18. 14,1. 16, 3. 4. 17, 8. 9. 24, 8. II 10, 4. 14, 4. III 2, 2. 8, 1. 11, 4. 14. 12, 3. 5. 13, 2. 5. 14, 2. IV 15, 2.4. 16, 2. 18, 1. V 1, 8. 3, 3. 4, 2. 4. 5. — G. I 3, 9. 10. 8, 4. 9. 14. 28. II 1, 10. III 7, 19. 10, 16. 35. IV 2, 39. 4, 19. 24. 5, 28. 6, 14. 9, 15. svâhâkâra Ç. I 9, 18. 16, 7. 19, 1. 20, 5. III 8, 1. — G. I 9, 25. IV 1, 15. 9, 10. svâhâkârânta G. II 1, 10. svista A. I 10, 23. — P. III 1, 3. svistakrt A. I 3, 9, 10, 10, 23.  $12, 1. \quad \mathbf{P}. \quad \mathbf{I} \quad 2, 10. \quad 5, 3. \quad 5.$ 12, 3. III 1, 3. 8, 8. — Ç. I 9, 10. 17, 8. II 14, 4. III 8, 1. 12, 4. — G. I 8, 11. 14. 16. 9, 26. III 10, 35. IV 1, 11. ha A. I 7, 15. 13, 6. 21, 1. II

na A. 1 7, 15. 13, 6. 21, 1. II

1. 15. 4, 12. 7, 9. 10. 8, 14. 9,
4. III 4, 6. IV 1, 3. 4, 7. 8.
8, 29. 32. 38. — P. II 7, 6.
14, 19. — Ç. I 16, 8. 11. II
12, 7. 17. IV 5, 3. 6. — G. I
2, 30. 4, 19. 28. 30. 6, 1. 2. 9,
3. 12. 17. II 9, 27. III 2, 8. 8,
8. 9, 9.
hamsa Ç. I 4, 2.
V han A. I 6, 8. 19, 10. II 3, 3.
III 8. 0 IV 6, 16, 10. P.

han A. I 6, 8. 19, 10. II 3, 3. III 8, 9. IV 6, 16. 19. — P. I 3, 27. 28. II 1, 5. III 2, 2.

10, 49. 11, 1. — G. II 10, 7. III 1, 11. 2, 35. 4, 25. 9, 15. IV 9, 19. 10, 19. hata A. I 24, 31. ahata A. I 19, 10. III 8, 9. IV 6, 16. 19. — P. II 1, 5. 6, 20. III 2, 2.6. — **C**. I 11, 3.22, 2. 25, 2. 28, 21. II 1, 14. 12, 4. — G. II 1, 18. 10, 7. III 1, 11. 2, 35. 4, 25. 9, 15. c. apa A. II 3, 3. — P. II 7, 7. 14, 4. III 3, 6. — **C**. I 18, 3. IV 17, 5. 18, 1. — G. IV 3, 2. c. ava A. I 10, 8. II 4, 14. — G. I 7, 4. III 7, 8. IV 2, 9. c. â A. IV 6, 3. c. ud A. IV 2, 11. — P. I 4,3. II 17,8. — **Q.** I 5,3. V 1, 7. c. upa A. III 6, 8. 7, 7. — P. II 14, 13. 22. — G. I 8, 2. IV 2, 39. c. prati P. II 1, 2. c. sam P. I 6, 2. — G. I 1, 9. 7, 11. hanta P. I 19, 6. II 9, 11. hantakâra P. I 19, 6. hantr P. III 3, 5.

hantrimukha P. I 16, 23. haye G. IV 8, 2. hara A. IV 8, 19. harana A. I 2, 3. IV 3, 8. — P. I 12, 2. — G. I 4, 28. III 9, 1.

haranî Å. II 1, 2. haras Å. I 21, 4. harasvin jÅ. I 21, 4. hari Å. ÎII 10, 5. harita G. IV 8, 18. haryakşa P. I 16, 23. hala G. IV 4, 27. hava Å. II 1, 7. havanî Å. IV 3, 4. havirâhuti G. III 8, 10. havis A. I 1, 4. 7, 10. 10, 12. 17. 19. 22 27. II 5, 2. III 5, 7. 6, 4. — P. I 5, 5. III 1, 4. — Ç. I 1, 14. 2, 8. 3, 10. 9, 13. 10, 8. 25, 6. II 13, 5. IV 5, 8. 10. 14, 3. — G. I 5, 6. 7, 2. 8, 5. 27. 9, 1. 24. III 8, 12. 10, 24. IV 3, 29. 4, 5. havya P. I 5, 9. — C. I 22, 7. — **G.** I 9, 13. 15. V has G. I 2, 13. c. upa P. II 7, 9. hasta A. I 7, 3. 5. 20, 4. 5. 24, 15. III 5, 3. IV 2, 20. 3, 2. — P. I 6, 3. II 2, 17. 10, 2. III 14, 6. — **C.** I 9, 3. 13, 2.26,11 II 2,12. 3,1. IV 5,2. - G. II 10, 26. III 2, 35. 3, 1. hastagrhya A. I 8, 1. hastin P. III 15, 1. 2. 1 hâ c. pari Ç. I 15, 22. II 11, 7. c. sam A. II 3, 11, 13. hâni Ç. V 1, 9. hâridra A. I 19, 11. hi A. I 1, 4. 21, 3. II 6, 5. 8, 12. 9, 8. IV 6, 14. 7, 11. 22. - P. I 8, 6. 11, 6. II 2, 14. 6, 13. 7, 4. 14, 21. III 1, 4. 3, 5, 5, 3, 4, 6, 4, 7, 3, 15, 16. - **Ç**. I 4, 2. 10, 8. 27, 7. VI 4, 4. — G. I 9, 17. III 2, 28. 4, 31. *y* hi c. pra A. IV 6, 2. — P. I 3, 14. 1 hims A. I 17, 9. II 1, 10. IV 8, 22.30. - P. II 5, 9. III15, 17. 21. — Ç. I 7, 9. 28, 14. III 4, 2. VI 4, 1. — G. I 8, 28. II 9, 15. himsya C. II 16, 1.

havisya A. I 2, 1. — G. I 3, 6.

4, 3. II 3, 18.

8, 22. hita C. VI 5, 1. — G. III 8, 5. himavant P. III 4, 8. — C. I 9, 6. hiranya A. I 15, 1.3. II 9.7. IV 7, 15. — P. I 16, 18. — **C.** I 6, 5. 13, 7. V 3, 5. — **G**. III 5, 16. hiranyagarbha P. I 14, 3. hiranyaparna P. I 4, 15. III 15,20. hiranyavant Ç. VI 2, 12. / hu A. I 1, 2. 2, 1. 3, 1. 7. 4, 3. 7, 3, 13, 8, 9, 9, 7, 10, 11. 13.23. 11, 2.10.12. 13, 7.20, 2. 22, 13. 23, 24. II 1, 4.9. 2, 2, 3, 3, 3, 4, 6, 13, 5, 4, 9, 9. 10, 4. III 1, 3. 5, 4. 5. 10. 20. 6, 8. 7, 7. 11, 1. IV 3, 26. 6, 10. 18. 7, 20. 8, 18. 41. — P. 1 1, 4. 2, 7. 9. 12. 4, 1. 6, 2. 7, 6. 10, 1. 11, 1. 3. 4. 12, 1. 3. 15, 4. 19, 2. 4. II 1, 6. **3**, **2**. **9**, **2**. **10**, **3**. **13**. **17**. **14**, **3**. 6. 8. 15, 2. 16, 2. 3. 17, 8. 10. III 1, 2. 3. 2, 2. 3. 3, 5. 6. 9. 4, 3, 7, 8, 7, 3, 8, 6, 9, 5, 11, 3. 6. 8. 12, 9. — **C.** I 1, 11. 3, 3, 6, 7, 1, 8, 23, 9, 4, 5, 6. 18. 10, 7. 8. 11, 4. 12, 11. 13. 13, 1, 17, 14, 1, 16, 2, 18, 2, 21, 2. 22, 3. 7. 25, 5. 6. 10. 11. 27, 7. II 1, 28. 8, 1. 10, 8. 12, 2. 13, 8. 14, 3. 4. 17, 1. 2. III 2, 1. 2. 4, 5. 8, 1. 10, 3. 4. 11, 3. 5. 12, 2. 13, 1. 14, 1. IV 5, 3. 14, 2. 15, 1. 3. 16, 2. 3. 18, 1. V 1, 8. 9. 2, 5. 6. 3, 3. 4, 6. 5, 2. 9. 6, 2. 7, 4. 8, 2. 4. 6. 10, 2.5. **G.** I 1, 20.22.27.28. 3, 6. 7. 13. 15. 4, 3. 13. 5, 13. 6, 1. 3. 13. 8, 2. 3. 4. 9. 14. **18**. **19**. **9**, **16**. **17**. **21**. **22**. **26**. II 1, 24. 2, 1. 6. 9. 3, 6. 8. 4, 3. 10. 5, 2. 7, 14. 21. 8, 12. 10, 16. III 2, 39. 48. 3, 2. 31. **34**. 6, 4. 7, 19. 8, 2. 10. 9, 4.

hinkâra P. I 18, 3.4. — G. II

9. 10, 16. 19, 20. 28. 35. IV 9, 11. — Ç. IV 11, 8. -G. I 2, 2, 3, 4, 3, 8, 20, 9, 1, 13. 14. 17. 2, 38. 39. 4, 18. 19. 22. 24. 26. 28. 33. 5, 28. 1. II 3, 21. III 2, 59. 10, 31. 6, 14. 7, 32. 37. 8, 2. 11. 30. IV 1, 12. 14. 18. 19. 9, 4. 12. 13. 15. c. vi + ud A. I 10, 11. c. upa A. II 1, 15. — C. IV c. abhi A. II 1, 6. — G. I 8, 15. III 8, 10. 15, 9. 10. 13. c. pra A. I 1, 2. — P. I 4, c. pari P. II 1, 17. — G. II 1. — Ç. I 10, 7. 10, 37. III 5, 19. 10, 22. hut (kvip) A. I 10, 23. c. vi + pari C. IV 8, 19. huta P. II 14, 10. 15, 3. — Ç. c. pra P. I 4, 16. 5, 2. I 5, 1. 10, 7. 8. IV 5, 10. c. anu + pra  $\hat{\mathbf{A}}$ . IV 2, 22. 8, 25. 42. — Ç. I 9, 15. — V 5, 10. — G. I 8,28. II 2,8. G. I 8, 19.21. IV 1, 1. hûti P. I 5, 10. V hr A. I 6, 8. 11, 6. 10. 12, 1. c. vi P. I 4, 16. — G. I 6, 3. 7. II 1, 14. IV 2, 15. 6, 2. 6. II 10, 40. III 4, 21. 7. 8, 22. 27. 28. — P. I 12, c. sam P. II 6, 17. — G. III 4. II 14, 13. 22. 23. 15, 3. 17. 1, 4. hrd A. I 1, 4 III 6, 8. 13. 14. 15. 16. III 8, 3. 11. 14. 16, 1. — **C**. II 10, 4. 14, 5. hrdaya A. I 8, 9. 11, 12.15. 13, 6. 17, 3. IV 13, 2. 15, 19. – 7. 15, 9. 20, 10. 21, 7. IV 3, 22. — P. I 4, 14. 8, 8. 11, **G.** I 4, 1. 5. 9. 10. 15. 20. 29. 9. 16, 17. 18, 2. II 2, 16. III 31. II 4, 3, 9, 26, 10, 46, III 5, 12. 7, 23. IV 7, 37. 13, 6. — Ç. II 3, 3. 5. 4, 1. 10, 8. III 8, 4. — G. II 10, 30. c. prati + ati G. IV 3, 30. hrdayasprç G. I 2, 29. c. vi + ati G. I 3, 5. IV 7, 40.c. apa A I 6, 7. 1/ hrs P. I 16, 25. hela C. V 2, 4. c. anu + ava  $\mathbb{C}$ . II 3, 3. heti P. II 17,9. III 14,6. 15,18. c. vi + ava A. I 19, 9. — P. II 5, 40. — Ç. II 1, 13. hemanta A. II 3, 6. 4, 1. 14. c. â Â. I 21, 1. 24, 1. 14. II **P.** III 2, 2.3.12. — **C.** IV 18, 4, 8. 6, 9. III 8, 3. 12, 2. 1. — G. III 10, 4. IV 8, 32. — P. I 2, 3. 3, hemavant C. I 22, 17. 4. 5. 10, 2. II 4, 3. 5, 9. 6, hotr A. I 23, 3. 7. 8. 16. — G. 23. — Ç. III 14, 4. V 1, I 9, 9. 13. 15. 7. — G. I 1, 9, 15, 24. II hotraka A. I 23, 12. 4, 3. 6, 8. III 9, 4. IV 1, 20. hotraçamsin A. I 23, 12. homa A. I 9, 4. — P. I 1, 5. **2**, **27**. 9, 20. III 12, 4. - C. I 3, 2. 9, 19.c. ud +  $\hat{a}$   $\hat{A}$ . I 1, 3. IV 1, 10, 7. II 14, 2. V 4, 3. 6. 7, 2. 6.15. — C. VI 1.1. — **G**. I 3, 14. 4,27. 5,20. 9,20. 4. 8, 5. 10, 8. — G. I 1, 23. c. upa + ud +  $\hat{a}$  P. I 15, 8. 3, 15. 9, 27. II 7, 13. 9, 24. c. upa + ni +  $\hat{a}$  G. III 4, 2. III 7, 23. IV 5, 6. 18. 8, 7. c. pari + â G. IV 2,19. 19. 23. c. prati + â G. II 6, 9. homîya G. I 3, 5.

hautra G. I 6, 21.

haumya A. I 9, 5.

c. ud A. IV 3, 21. 7, 16. 18.

27. — P. I 1, 2. 19, 5. II

V hnu c. ni G. IV 3, 17. **V** hrad c. sam A. IV 5, 5. hrada A. I 5, 5. II 6, 9. — G. V hve C. I 19, 6. (c. 4?). II 1, 4. IV 5, 28. hrâsay G. II 5, 6. 1 hru e. vi Ç. III 6, 2.

hvala P. III 7, 3. hvalana P. III 7, 3. V hvr c. vi A. IV 3, 25. c. â P. II 5, 29. c. upa P. II 17, 9. III 4.8. 18. - Q. III 3, 1. 7, 2.

## Nachträge und Verbesserungen.

- p. 3<sup>a</sup> Z. 1, p. 64<sup>a</sup> Z. 14, p. 75<sup>a</sup> Z. 13 lies: Â.
- p. 5a Z. 3 l.: G. IV 2, 12.
- p. 13h Z. 18 adde: açvâvant P. III 4, 4.
- p. 41b Z. 26 adde: gomant P. III 4, 4.
- p. 46b Z. 3, 8 l.: Caus.
- p. 48a Z. 3 v. u. l.: jyaişthya.
- p. 58a stelle Z. 26, 27 um.

\$5 \$82 1864-86 LANE HTST

